
Sacrul în antroponimia românească

Simona Goicu-Cealmof
Centrul de Studii Lingvistice Românești, Timișoara, România

The sacred in Romanian anthroponymy

Abstract: By successfully replacing the absence of very old historical sources, 
Romanian anthroponymy offers precious information about the religious life of 
the people who lived in the Carpathian-Danubian-Pontic territory. The analysis of 
augural anthroponyms shows the importance of Dacian animal totems (the wolf, 
the bear etc.) and ancient conceptions about human birth or recovery. On the other 
hand, the Romanian anthroponyms Crăciun and Rusalin constitute an important 
argument in supporting the pagan origins of the Christian feasts of Christmas and 
Pentecost, respectively.
Keywords: anthroponymy, animal totem, augural anthroponyms, religious feasts. 

Atribuirea numelui unui nou-născut se întâlnește la toate popoarele încă din cele 
mai vechi timpuri, când acest demers era influențat de anumite concepții religioase și 
filozofice. Istoria numelor de persoane arată că alegerea, atribuirea, purtarea, schimba-
rea sau păstrarea numelui au fost determinate de vechea credință a oamenilor în pute-
rea acestuia. Analiza antroponimiei populațiilor primitive sau a numelor de persoană 
folosite de popoarele vechi ori mai noi arată că numele este un mesaj simbolic adresat 
de cel care alege fie grupului din care face parte, fie unor forțe supranaturale. Legătura 
strânsă dintre o persoană și numele ei face ca acesteia să-i fie atribuite puteri cu totul 
excepționale. Oamenii au început să creadă în forța ocultă a numelui și îl foloseau ca 
atare pentru a influența sau chiar a decide soarta individului.

Antroponimia, ca parte integrantă a onomasticii, poate avea un aport important 
la istoria religiilor. Și-a creat o metodă proprie de cercetare, a adunat un bogat dosar de 
fapte, a reușit să pătrundă până în timpurile îndepărtate, ceea ce ne permite să urmărim 
dezvoltarea graduală a religiilor de-a lungul timpului.

1. Antroponime augurale
1.1. Triburile popoarelor antice aveau totemuri, amerindienii, de asemenea, iar 

popoarele africane le păstrează și în prezent. Vânătorii primitivi considerau animalele 
ca fiind asemănătoare oamenilor, dar înzestrate cu puteri supranaturale; ei credeau că 
omul putea să se transforme în animal și invers, că sufletele morților se puteau stabili 
în animale și că existau relații misterioase între o persoană și un animal. Cât privește 
Ființele supranaturale, atestate în religiile triburilor de vânători, distingem însoțitorii 

131DOI: 10.30816/ICONN4/2017

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:11 UTC)
BDD-V4392 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



166  •  Simona Goicu-Cealmof

sau „spiritele păzitoare” therimorfe, divinitățile de tip Ființa Supremă – Stăpânul 
Animalelor, protejând atât vânătorul, cât și vânatul, spiritele junglei și spiritele diferite-
lor specii de animale (Eliade 1981: 5–6).

Eugène Vroonen (1967: 446–449) consideră că numele de animale au semnificații 
multiple, între care și aceea de embleme ale grupului, semnul de alianță. Încă din cele mai 
vechi timpuri, animalele au desemnat triburi, cum s-a întâmplat în cazul israeliților: 
leul, tribul lui Iuda; ursul, pe cel al lui Ruben; lupul, tribul lui Beniamin. Datorită valorii 
totemice ale animalelor, au apărut etnonimele antice: taurini „tauri tineri”, păstrat în 
numele orașului Torino; oscii, numiți hirpini „lupi” în numele regiunii Irpinia; grecii, 
αρκάδεϛ „oameni urși”, păstrat în numele provinciei Arcadia, patria mitică a artei buco-
lice. Animalele heraldice au avut și ele aceleași semnificații; de exemplu, regii Franței, 
începând cu Philippe-Auguste, au pus animalele pe blazonul lor: leul, mistrețul, leo-
pardul, porcul-spinos, dragonul, salamandra, cerbul înaripat, vulturul, lebăda, delfinul.

Poporul român s-a născut sub semnul lupului. Acest animal poate fi întâlnit pe columna 
lui Traian ca emblemă de stat în stindardul dacic: un corp de balaur cu cap de lup. Totul 
alcătuit din aramă de unde și supranumele lupii de aramă ai dacilor. Stegarul ținea ridicat 
lupul de aramă care în mers făcea să șuiere aerul în gura lui deschisă și să freamăte solzii 
mobili de metal izbindu-se unii de alții. Dacă adăugăm că luptătorii din jurul stegarului 
purtau măști de tipul tecta galea (de lupi și de urși), pe care le trăgeau pe cap, și mormăiau 
fioroși ca niște carnasieri, putem să intuim teroarea pe care o exercita acest corp de elită 
al armatei dace, temut de altfel pentru vitejia și cruzimea sa (Vulcănescu 1987: 499).

Prima apariție a lupului în universul existenței umane este la naștere. Rolul acestui 
animal este benefic atunci când se schimbă numele pentru a proteja, în mod magic, 
copiii bolnavi sau amenințați cu moartea. Noul nume e dorit să fie numele unui animal 
sălbatic – Lupu, Ursu, Vidra etc. – căci există credința că sălbăticiunile sunt «curate» 
medical vorbind, deci exemplare ca sănătate și posesoare a tuturor virtuților du curaj și 
putere (Buhociu 1979: 146). Prezența lupului poate fi și una malefică, întrucât, imediat 
după nașterea unui copil, pot apărea semne prevestitoare care permit identificarea celor 
hărăziți să devină pricolici adică „oameni-lup”; dacă chiția pruncului este roșie, moașa 
iese cu ia repede afară și strigă: „Auziți lume că s-a născut lup pe pământ! Nu e lup să 
mănânce lumea, și e lup să muncească și să aibă triște de ea”, încercând astfel să atenueze 
acțiunea nefastă a puterilor răului. Credințele despre transformarea omului în lup sunt 
răspândite în întreaga Europă. Astfel, zona nordică și insulară a Europei cunoaște fig-
ura înfricoșătoare a Werwsolf-ului, iar francezii povestesc despre faptele așa-numitului 
loup-garou (Coman 1996: 181–183, Pamfile 1916: 131).

Lupul mitologic are zilele bine-fixate de-a lungul anului în calendarul românilor. 
Apariția unui patron al lupilor este un element de mare vechime, datând din vremea 
antropomorfizării puterilor naturii. Străvechea divinitate autohtonă, stăpână a lupilor, a 
fost asimilată, în urma presiunilor exercitate de credința creștină, în imaginea unui sfânt 
cum ar fi apostolul Petru celebrat la 29 iunie și la 16 ianuarie sau apostolul Andrei (30 
noiembrie) (Goicu 2001a: 93–94).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:11 UTC)
BDD-V4392 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  167

Un rol important în viața omului l-a avut și ursul. Dintre toate animalele mari, acesta 
folosește locomoția bipedă, relevă gesturi, mișcări și fapte ce par a deriva dintr-o 
„înțelepciune” mai degrabă umană decât animală. De aceea el apare ca un fel de alter-
ego sălbăticit al omului: „Ursu-i ca și un om: el își face căsuță ca omu și-și aduce de toate: 
numai cât atât că n-are foc. El e din om, din morari, a greșit nu știu ce și Dumnezeu l-a 
trimis în pădure să fie urs (Coman 1996: 142)”. Ursul este considerat deținătorul unor 
însușiri apotropaice: poate alunga bolile, farmecele, chiar pe diavol la casa unde este 
jucat de ursari, precum și în târla oilor (Bârlea 1981: 129).

Din calendarul ursului trebuie amintite 1. Stretenia (2 februarie) când iese ursul 
din bârlog (dacă intră din nou, iarna va dura; dacă pleacă în pădure, începe primăvara); 
sâmbăta ursului (a treia sâmbătă din Postul Mare) când „urșii se puiesc”; Macaveii (1 
august) se țin ca ursul să nu facă pagubă la vite (Mușlea, Bârlea 1970: 351–358, 399).

În antroponimia românească, lupul și ursul au intrat ca simboluri ale vitalității și 
sănătății fizice, numele de persoană Lupu și Ursu creându-și o bogată familie onomas-
tică ce se regăsește în prezent ca nume de familie în toate regiunile țării. În documentele 
slavo-române din Țara Românească și Moldova (secolele XIV-XVI) sunt consemnate 
antroponimele feminine Lupa (1565, 1599 ȚR, 1570 M) și Ursa (1515 ȚR) echiva-
lente, în plan antroponimic, perechii moționale de tip arhaic lupa și ursa (< lat. lupa, 
ursa) din limba comună (Goicu 2001a: 98). 

În Conscrierea domeniului Beiuș la anul 17211, care cuprinde satele din zona 
Beiușului, Vașcăului și a Beliului, sunt consemnați toți impozabilii, capi de familie, 
cu numele de familie urmat de cel de botez, după obiceiul maghiar. Deși numele de 
botez calendaristice domină antroponimia din această regiune, sunt încă frecvente 
prenumele formate de la cele două nume de animale, consemnate sub formele: Lup, 
Lupul, Luppo, Lupe, Lupa, cu derivatele Lupaș (notat Lupas), Lupșan (Lupsan), Lupușca 
(Lupuska), respectiv Urs (Ursz), Ursul (Urszul), Ursius, Ursa (Ursza).

La unii impozabili, cele două nume, în forma lor simplă sau derivată, apar și ca 
nume de familie, fapt ce demonstrează că obiceiul de a atribui copiilor astfel de nume 
este vechi și el s-a transmis din tată în fiu de-a lungul mai multor generații.

Și în Conscripțiile nominale din anii 1743–1746, publicate în Anexe de Gheorghe 
Ciuhandu2 în monografia sa despre românii din Câmpia Aradului, întâlnim aceeași 
situație: prenumele Lup și Urs (Ursz) cu o frecvență ridicată, iar ca nume de fami-
lie: Lupa, Lupan, Lupaș (Lupas), Lupei (Lupej), Lupoi (Lupoj), Lupșa (Lupsa), Lupșe 
(Lupse), Lupuț (Lupucz); Ursul (Urszul), Ursa (Ursza).

Conform statisticii întocmite de Gheorghe Bolocan (1996: 10–11) pe baza date-
lor antroponimice pentru întreaga țară, numele de familie Lupu ocupă locul 4 în grupa 
a treia de frecvență cu 45.495 de apariții, iar varianta sa grafică Lup, specifică pentru 
Transilvania, Banat și Maramureș, are 4.680 de apariții. Numele de familie Ursu ocupă 

1  A fost publicată de A. Ilea, Gh. Mudura, V. Covaci în „Crisia”, X, Oradea, 1980, p. 353–
452.

2  Românii din Câmpia Aradului de acum două veacuri, Arad, Editura Diecezana, 1940.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:11 UTC)
BDD-V4392 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



168  •  Simona Goicu-Cealmof

locul 101 în grupa a treia de frecvență cu 21.349 de apariții, cu varianta grafică Urs cu 
4.098 de apariții, prezentă în aceleași provincii ca perechea sa Lup. Cu o frecvență mai 
ridicată în Moldova, îndeosebi în jumătatea nordică a provinciei, numele de familie 
Alupei (783 de apariții) și Aursei (82 de apariții) sunt formate de la numele mamei 
în genitiv conform modelului Adăscăliței, Apreutesei, Asmarandei etc. (Goicu 2001a: 
99–100).

1.2. Chiar dacă nu mai este frecvent în zilele noastre, numele de persoană Bucur 
(feminin Bucura) are o istorie interesantă, care merită a fi amintită în acest articol. 
Dacă legătura numelui cu termenii comuni (a se bucura, bucurie, bucuros) este evidentă 
pentru lingviști, nu același lucru se poate spune despre etimonul vechi, comun întregii 
familii lexicale. Grigore Brâncuș (1983: 49–51) consideră că verbul a (se) bucura repre-
zintă un derivat de la adjectivul bucur „frumos” despre care ne spune că trebuie să fi fost 
general în româna comună, dar s-a păstrat astăzi cu această semnificație numai ca nume 
propriu. În onomastică, sub forma unui antroponim care a intrat și în structura unor 
nume de locuri, bucur „frumos” corespunde formal și semantic adjecticului albanez 
bukur din care a rezultat verbul bukuro(n)j „a înfrumuseța”, bukuri „frumusețe”, Bukuria, 
nume personal feminin, Bukurisht numele unui sat din apropiere de Shkodra.

Faptul că în jurul Brașovului era obiceiul ca nou născuții să fie numiți până la 
botez Bucur ne sugerează că la baza numelui personal ar putea sta sensul de „bucurie”. 
Între credințele legate de nașterea copilului la români, Simion Florea Marian (1895: 
46) o amintește pe următoarea: 

Când se naște un băiat, atunci de bucurie râd și cheutorile de la casă, și asta din cauza ca 
băieții se pot foarte lesne crește și căsători, iar dacă se naște o fată, plâng pentru că o fată 
este o piatră în casă, și dacă mai are și minte rea, atunci e vai și amar de dânsa. De aici 
vine apoi că românii, în genere, se bucură cu mult mai tare când capătă un băiat, decât 
când capătă o fată.

Nu putem exclude nici ipoteza că numele Bucur a fost dat și din dorința ca noul 
născut să fie bucuros, vesel toată viața, apropiindu-se astfel de unele nume date de slavii 
meridionali: Veselko, Veselin, Veselina cu scopul de a le ura nou născuților să fie veseli, 
bucuroși (Caraman 1943: 464–497).

Viorica Goicu (2001a: 195) consideră că, în urma conviețuirii dintre daci și 
romani, a fost posibilă modificarea semnificației inițiale „frumos” a adjectivului bucur 
în cea de „bucuros, vesel”, odată ce adjectivul frumos (< lat. formosus) i-a luat locul în 
limba comună. Ca nume dacic, sensul lui Bucur a putut fi identic cu cel al adjectivului 
bucur „frumos”, dar semnificația lui împreună cu cea a adjectivului, s-a modificat sub 
influența obiceiului, frecvent la romani, de a le atribui copiilor nume echivalente cu 
urările care se fac după nașterea lor (cf. lat. Felix).

În Țara Românească, până la 1500, sunt cunoscute patru persoane cu numele 
Bucur (primul fiind o slugă domnească din Muscel 1437) precum și trei așezări 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:11 UTC)
BDD-V4392 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  169

București (un fost sat din județul Vâlcea în 1392; București „cetatea de scaun” și actuala 
capitală a României, apare într‑un document din 1459; un al treilea sat cu acest nume 
este consemnat în județul Mehedinți în 1483) (Ionescu 1975: 69).

Din recenzia scrisă de Teodor Oancă (1996: 326–328) la Monografia comunei 
Berevoiești-Muscel, București, 1996, autor Ion C. Herea-Bucur, aflăm că în catagrafia din 
1838 sunt cuprinse 80 de familii în Berevoiești-Ungureni, cu cele mai frecvente nume 
de botez Bucur (25 de persoane) și Bucura (20 de persoane): 

Distribuția pe județe [...] demonstrează și pe această cale cum numele Bucur, vechi 
nume laic românesc de sorginte dacică, este mai răspândit județele limitrofe Carpaților 
Orientali și Meridionali și era unul dintre numele de botez preferate de cei care practi-
cau păstoritul.

În Țara Hațegului, Ovid Densusianu (1915: 63) a înregistrat, la începutul secolu-
lui al XX-lea, numele de botez Bucur în localitățile Băuțari și Hobiceni-Uricani, numele 
de familie Bucur în comuna Pui, precum și toponimele Bucul’śca (stână în Clopotiva) și 
Bucura (munte în regiunea Retezatului).

În clasamentul efectuat de Gheorghe Bolocan (1996: 11), numele de familie 
Bucur ocupă locul 44 în grupa a treia de frecvență, cu 34.501 de apariții pe țară. Dacă 
avem în vedere, potrivit aceleiași statistici, că numele cu frecvența cea mai ridicată în 
România este Popa cu 171.195 de apariții, putem aprecia că numele de familie Bucur 
are o poziție privilegiată în ansamblul numelor noastre de familie.

1.3. În legătură cu originea numelui Oprea, Ștefan Pașca (1936: 292) susține că 
legătura cu a opri este evidentă. La baza numelui nostru stă același proces psihologic ca 
la acela italian, Fermo, dat ultimului copil, cel care «oprește» seria copiilor unei mame.

Pentru originea numelui Oprea, N.A.  Constantinescu (1963 s.v. Oprea, Opru) 
face și el trimitere la verbul a opri, considerând că este un nume format în limba română 
cu sensul de invocare, privind prolificitatea: „să fie ultimul copil dorit”. Acest sens este 
redat prin Stamate la greci, prin Fermo la italieni, iar bulg. Опръо este un împrumut de 
la români, unde Oprea s-a aplicat copiilor de ambele sexe.

La rândul său, Viorica Goicu (2001b: 44) prezintă niște informații interesante 
oferite de Oprea Barbu originar din satul Damian, comuna Sadova, județul Dolj. În 
acest sat sunt mai mulți localnici cu prenumele Oprea. Chiar nașul celui chestionat are 
numele de botez Oprea, care se atribuie, de obicei, celor născuți în preajma sărbătorii 
Schimbarea la față din 6 august, când pleacă berzele în țările calde. Oprea Barbu nu 
a fost dorit de părinți, iar mama lui a vrut să scape de el. A visat însă cum cântă un 
cocoșel, fapt ce a determinat-o să își păstreze pruncul.

În Conscrierea domeniului Beiuș la anul 1721, numele Oprea și derivatele sale apar 
de trei ori: Bajko Opra, Oprissa Illyés, Opre Birta. În Conscripțiile nominale din anii 1743 
și 1746, publicate în Anexe de Gheorghe Ciuhandu, prenumele Oprea, notat în grafie 
maghiară sub forma Opra, este încă prezent în localitățile din Câmpia Aradului: Morar 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:11 UTC)
BDD-V4392 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



170  •  Simona Goicu-Cealmof

Opra, Hus Opra, Dehelany Opra, Argyllan Opra, Groff Opra, Rosu Opra, Rotar Opra. 
Ca nume de familie, Oprea apare în forma simplă sau derivată, ceea ce demonstrează că 
este vechi și că s-a transmis din tată în fiu de-a lungul mai multor generații: Opra Janos, 
Opra Lupull, Opran Janos, Opran Stephan, Opricza Szav, Aprucza Jovan, Opris Mihaly.

Conform statisticii întocmite de Gheorghe Bolocan (1996: 10–11), numele de 
familie Oprea ocupă locul 20 în grupa a doua de frecvență cu 59.797 de apariții, iar 
în inventarul prenumelor actuale cu frecvență de la 10.000 până la 1000, profesorul 
Bolocan (1999: 387) îl înregistrează pe Oprea cu 5.818 apariții. Această informație ne 
arată că tradiția de a atribui ultimului copil dorit dintr-o familie numele de botez Oprea 
a fost foarte puternică mai ales în comunitățile rurale, unde și numărul copiilor în fami-
lii era mare (Goicu 2001b: 42–44).

2. Antroponime ce evocă sărbători creștine cu origine păgână
2.1. De origine preistorică și cu o răspândire aproape mondială, tradițiile popu-

lare referitoare la solstițiul de iarnă sunt legate de ideea de moarte și de înviere anuală a 
soarelui și, ca urmare, a omului. La multe popoare europene s-a făcut o apropiere între 
acest eveniment astral și sărbătoarea Crăciunului, fapt ce a condus la preluarea de către 
creștini a unor practici păgâne cum ar fi arderea unui butuc, a unei buturugi în ajunul 
Nașterii lui Iisus Hristos. La strămoșii românilor, cuvântul Crăciun avea, iar la aromâni 
are încă, legătură directă cu focul ce alimentează soarele pe cale de stingere la solstițiul 
de iarnă, întrucât el exprima chiar acest sens: „butucii aprinși solemn la această dată”. 
Butucul Crăciunului se află în foarte vii tradiții la aromâni, unde crăčiun înseamnă atât 
„butucul” cât și „sărbătoarea”: 

Trî Crăčiun... tu foclu yiu si-aruncă niște trupuri mări di arburĭ țe s’cleamă crăčiuńĭ („de 
Crăciun... în focul viu se aruncă niște trunchiuri mari de arbori care se cheamă crăčiuńĭ) 
(DDA s.v. crăčiun).

La meglenoromâni, rolul principal îl joacă bǫdnicu, despre care Teodor Capidan 
(1925: 37–38) ne spune că în ziua de 24 decembrie, în fiecare casă se aduce din pădure 
câte o buturugă ceva mai mare, ca să ardă în vatră din seara de Ajun a Crăciunului până 
la Bobotează. Imediat ce este introdusă în casă, aceasta se aprinde în vatră, avându-se 
grijă ca cenușa să nu se răspândească deoarece este bună de pus la rădăcina pomilor, ca 
aceștia să fie roditori în anul următor.

La românii ardeleni, obiceiul a fost consemnat de Alexiu Viciu (1914: 5) în felul 
următor:

După miazănoapte umblă feciori a colinda. Astfel oamenii adulți nu se mai culcă, ci pun 
de cu seara un butuc mare pe foc (unde mai sunt cuptoare vechi). Lângă acelea stau 
povestind și ascultând colindele. Bătrânii se îngrijesc ca în seara de Crăciun să nu se gate 
fânul din ieslea vitelor, nici să nu se stingă focul din vatră.

La rândul lor, albanezii ardeau un butuc mare numit kërcun toată noaptea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:11 UTC)
BDD-V4392 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  171

Ajunului. Când era adus în casă, membrii familiei strigau „dragă butucule, poftește la 
foc” și turnau pe el din tot ce mâncau și beau în acel moment. 

Acest fapt ne conduce la concluzia că în evoluția sărbătorii Crăciunului au existat 
două etape distincte. În prima perioadă, cea a sărbătorii păgâne, butucul care arde repre-
zintă unul din cele mai arhaice simboluri. Legătura dintre rom. Crăciun, ar. cărciun, și 
alb. kërcun „butuc” reprezintă o dovadă a existenței unui cuvânt care, cu semnificația sa 
primară de „butuc” a aparținut unei limbi traco-dace, de unde el s-a continuat în limbile 
moderne, fie cu sensul său vechi (albaneză, aromână), fie că a dobândit o semnificație 
creștină (română) (Goicu 1999: 29, 40).

Ca nume de botez românesc, Crăciun cunoaște atestări timpurii. Unul dintre 
cele mai importante izvoare cu privire la vechimea românilor, Regestrum de Várad 
(1205–1235) consemnează antroponimul Crăciun sub formele: Crachinus, Karachinus, 
Crachun, Karachun, Karasun despre care Nicolae Drăganu (1933: 50) afirmă că au o 
„înfățișare românească”. De asemenea, în documentele din Transilvania apare în anul 
1351 numele unui voievod din Bilke sub forma Karachun = Crăciun (DRH, X, T, 
doc. 59).

În Moldova, numele de botez, Crăciun este atestat pentru prima dată în anul 
1414: Craciun Belcescul, tatăl lui Petru, al lui Ioan, al lui Iosif și al lui Andriiaș. În Țara 
Românească, cea mai veche atestare apare la 1478 sub forma Craciun (din Slatina) 
(DERS 1981: 57). În primele documente din aceste două provincii istorice numele în 
cauză prezintă un [a] în prima silabă, forma cu [ă] apărând pentru prima dată în anul 
1486 în Țara Românească. Apoi formele cu [a] sau cu [ă] alternează în documente 
până spre sfârșitul secolului al XVI-lea (DERS 1981: 57).

Ca nume de botez, Crăciun este redat în Conscripțiile nominale publicate în Anexe 
de Gheorghe Ciuhandu sub forma Kracsun (60 de cazuri) și prin Kracson (10 cazuri). 
Din totalul numelor înregistrate, numai la 4 impozabili numele Crăciun (la care se 
adaugă forma derivată Crăciunaș notată Kracsonas) apare pe primul loc, cu funcția de 
nume de familie (Goicu 1999: 45). 

Printre numele de botez întâlnite în documentele din secolul al XVII-lea referi-
toare la Țara Oltului, Ștefan Pașca (1936: 218) îl înregistrează pe Crăciun care a devenit 
apoi nume de familie: Krecsun 1726, Kretsun 1758, Chrecsun1722, 1758, 1789 și pe 
Crăciunel (notat Krecsunel 1758).

În clasamentul întocmit de Gheorghe Bolocan (1996: 10) numele de familie 
Crăciun ocupă locul 11 în grupa a treia de frecvență cu 43.900 de apariții pe țară. Cel 
mai important derivat, Crăciunescu (3.431), este mai frecvent în Oltenia și Muntenia. 
Acesta reprezintă un derivat cu sufixul -escu de la patronimul Crăciun, după mode-
lul Ion – Ionescu, Popa-Popescu etc. Varianta Crăciunesc (111 apariții) este întâlnită în 
Transilvania și a fost impusă pe cale oficială de către notarii străini, care l-au suprimat pe 
[-u] final atât în scrierea numelor de persoană, cât și în cea a toponimelor (Goicu 1999: 
48). Alte derivate de la Crăciun apar, ca nume de familie, cu o frecvență mai redusă: 
Crăciunoiu (933), Crăciunică (366), Crăciunel (292), Crăciunaș (277), Crăciuneanu 
(151).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:11 UTC)
BDD-V4392 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



172  •  Simona Goicu-Cealmof

2.2. De origine precreștină este și Rusalii, denumirea sărbătorii Pogorârii Duhului 
Sfânt, care se celebrează la 50 de zile după Paște3. Aceasta provine, prin intermediar 
slav, din lat. Rosalia care desemna „o sărbătoare păgână, de origine orientală, dedicată 
manilor adică sufletelor celor morți, considerate divinități; cu acest prilej se împodo-
beau mormintele cu trandafiri”. 

Într-un studiu mai puțin cunoscut, Sever Pop (1939: 1–38) arată că, pe baza 
repartiției geografice, forma Rusalii cu varianta Rusále este întâlnită în vestul țării, spre 
deosebire de întinsul teritoriu care cuprinde Moldova, Bucovina, Basarabia, Dobrogea, 
Muntenia și Oltenia, unde se zice Duminica Mare. De asemenea, în dialectul aromân 
apar formele Arusal’e și Arisal’e ca și continuatoare ale lat. Rosalia.

Obiceiul pomenirii morților s-a păstrat la români. În Moldova, în sâmbăta dinain-
tea Rusaliilor, adică la Moșii de Vară sau Moșii cei Mari, gospodinele dădeau de pomană 
cofe, străchini, sticle, căni, ulcele umplute cu vin sau apă, frumos împodobite la gură cu 
flori, în special cu trandafiri (Pamfile 1910: 8). În satele din Țara Românească, exista 
obiceiul ca femeile să plângă pe la morminte fiindcă în această zi păcătoșii se trimit 
din nou la munca iadului (Marian 1896: 66–67). În regiunea de munte a Banatului se 
dădeau de pomană colaci împreună cu olcuțe noi, pline cu lapte sau mămăligă; de toarta 
oalei se lega o chită de cireșe și de flori și în oală se punea o lingură nouă (Marian 1892: 
388)4. Astfel de obiceiuri există și la aromânii din Peninsula Balcanică: toate femeile 
care au pierdut pe cineva fac pite, numite plăcinte, le duc la morminte și le schimbă între 
ele pentru iertare. Se crede că în ziua aceasta și morții se satură (Pamfile 1910: 10).

În Banat și în Transilvania localnicii consideră că numele de botez Rusalin și 
Rusalim se dau copilului născut în perioada acestei sărbători. Putem considera că forma 
Rusalin este un derivat românesc de la Rusale (Rusalii) cu sufixul -in ca în Florin, Sorin, 
în timp ce Rusalim ar putea fi o variantă a primei forme sau o apropiere de toponimul 
Ierusalim, numele orașului sfânt. De remarcat și faptul că în aceleași regiuni sunt întâl-
nite, cu o frecvență ridicată, și numele de familie Rusalin (29 în Transilvania, 29 în 

3  În celelalte limbi europene, numele sărbătorii provine din lat. Pentecoste, -es (< gr. 
πεντεκoστή (ημέρα) „a cincizecea zi”): it. Pentecoste, fr. Pentecôte, cat. Pentecosta, sp.Pentecostés, 
basc. Medekoste, engl. Pentecost (Tagliavini 1963: 250).

4  Cuvântul latinesc Rosalia a fost preluat în paleoslavă sub forma rusalija, dar apare și în 
limba slavilor din jurul românilor în sintagmele: rus. rusal’ja nedělja, rusal’naja sau rusalka toate 
cu semnificația „săptămâna Rusaliilor”. Alături de aceste semnificații, la ambele popoare așa-
numitele Rusalki (ca și Rusalci la bulgari) joacă același rol cu Rusaliile și Ielele de la români. În 
concepția mitologilor slavi, ele sunt zânele apelor, ale pădurilor și câmpiilor, trăind în apropierea 
acestor locuri. Reprezentând duhurile fetelor moarte înainte de logodnă, locuiesc în palate pe 
fundul apelor și îi atrag pe cei imprudenți în apă (Vuia 1922: 224). Aceste ființe cu puteri supra-
naturale au fost preluate și de români, prin adaptarea folosirii lor la unele tradiții autohtone, când 
exista credința în duhurile apelor. Tudor Pamfile (1910: 20) arată că la români Rusaliile sunt 
„niște spirite femeiești făcătoare de rele”; numele lor nu trebuie rostit, așa încât ele se exprimă 
doar prin pronumele (I)Elele sau Dânsele.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:11 UTC)
BDD-V4392 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



Oliviu Felecan (ed.), PROCEEDINGS OF ICONN 4 (2017)  •  173

Banat) și Rusalim (59 în Transilvania, 53 în Maramureș) comparativ cu celelalte pro-
vincii românești (Goicu 1999: 91). 

Suplinind cu succes lipsa unor izvoare istorice timpurii, antroponimia româ-
nească oferă date prețioase despre viața religioasă a oamenilor care au trăit în spațiul 
carpato-danubiano-pontic. Analizând antroponimele augurale, putem afla informații 
despre animalele totemice ale dacilor (lupul, ursul), despre concepțiile străvechi legate 
de nașterea omului sau de vindecarea lui. Pe de altă parte, antroponimele românești 
Crăciun și Rusalin sunt un argument important în susținerea originii păgâne a unor săr-
bători creștine: Crăciun, Rusalii.

Bibliografie
Bârlea, O. 1981. Folclorul românesc. București: Editura Minerva.
Bolocan, Gh. 1996. Dicționarul numelor de familie din România. Studii și cercetări de onomastică 

II (2): 7–44.
Bolocan, Gh. 1999. Prenumele actuale – inventar și repartiție teritorială. Studii și cercetări de 

onomastică 4: 369–412. 
Brâncuș, Gr. 1983. Vocabularul autohton al limbii române. București: Editura Științifică și 

Enciclopedică.
Buhociu, O. 1979. Folclorul de iarnă. Ziorile și poezia păstorească. București: Editura Minerva.
Capidan, Th. 1925. Meglenoromânii. I. București: Academia Română.
Caraman. P. 1943. Les bases mystiques de l’anthroponymie. Prolégomène à l’étude des noms 

personnels roumains. Balcania VI: 464–497. 
Ciuhandu, Gh. 1940. Românii din Câmpia Aradului de acum două veacuri. Arad: Editura 

Diecezana.
Coman, M. 1996. Bestiarul mitologic românesc. București: Editura Fundației Culturale Române.
Constantinescu, N. A. 1963. Dicționar onomastic românesc. București: Editura Academiei.
DDA. 1974 = Papahagi, Take. Dicționarul dialectului aromân, general și etimologic, ediția a doua. 

București: Editura Academiei.
Densusianu, O. 1915. Graiul din Țara Hategului. București: Socec and Comp.
DERS 1981 = Dicționarul elementelor românești din documentele slavo-române 1374–1600 (redac-

tor responsabil Gh. Bolocan). București: Editura Academiei.
Drăganu, Nicolae. 1933. Românii în veacurile IX-XIV pe baza toponimiei și a onomasticei. 

București: Monitorul Oficial și Imprimeriile Statului.
DRH, X, T. 1977. Documenta Romaniae Historica. C. Transilvania. X (1351–1355). București: 

Editura Academiei.
Eliade, M.  1981. Istoria credințelor și ideilor religioase. I.  De la Epoca de piatră la misterele din 

Eleusis. București: Editura Științifică și Enciclopedică.
Goicu, S. 1999. Termeni creștini în onomastica românească. Timișoara: Editura Amphora.
Goicu, V. 2001a. Contribuții de onomastică istorică. Timișoara: Editura Augusta.
Goicu, V. 2001b. Onomastică românească. Timișoara: Editura Augusta.
Ilea, A., Gh. Mudura, V. Covaci. 1980. Conscrierea domeniului de la Beiuș. Crisia X: 353–452. 
Ionescu, Ch. 1975. Mică enciclopedie onomastică. București: Editura Enciclopedică Română.
Marian, S. Fl. 1896. Inmormântarea la români. București: Lito-tipografia C. Gōbl.
Marian. S. Fl. 1995. Nașterea la români. Studiu etnografic. București: Editura Grai si Suflet.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:11 UTC)
BDD-V4392 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut



174  •  Simona Goicu-Cealmof

Mușlea, I. și O. Bârlea. 1970. Tipologia folclorului. Din răspunsurile la chestionarele lui B. P.-Hasdeu. 
București: Editura Minerva.

Pamfile, T. 1910. Sărbătorile de vară la români. Studiu etnografic. București: Socec and comp.
Pamfile, T. 1916. Dușmani și prieteni ai omului. București: Socec and Comp.
Pașca, Șt. 1936. Nume de persoane și nume de animale în Țara Oltului. București: Imprimeria 

Naţională.
Pop, S. 1938. Le più importanti feste presso i romeni. Revue des études indoeuropéennes I. Fasc. 

2–4.
Regestrum Varadinensis examinum ferri candentis ordine chronologico digestum, descripta effigie edi-

tionid a. 1550 illustratum. 1903. Budapest.
Tagliavini, C. 1963. Storia di parole pagane e cristiane attraverso i tempi. Brescia: Morcelliana.
Viciu, A. 1914. Colinde din Ardeal. Datini de Crăciun și credințe poporane. București: Socec and 

Comp.
Vroonen, E.  1967. Les noms de personnes dans le monde. Anthroponymie universelle comparée. 

Bruxelles: Éditions de la Librairie Encyclopédique.
Vuia, R. 1922. Originea jocului de călușari. Dacoromania II: 220–225.
Vulcănescu, R. 1987. Mitologie românească. București: Editura Academiei.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:30:11 UTC)
BDD-V4392 © 2017 Editura Mega, Editura Argonaut

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

