Initierea. Definiri europene si tipare folclorice roménesti

Adina HULUBAS

Initierea constituie o universalie ce a suscitat cercetari laborioase, anchete de
teren indelungate si numeroase studii valoroase, atat in spatiul european, cat si in
continentul nord-american. O aplicare extinsd a notiunilor §i simbolisticii implicate
de indiciile initiatice roménesti nu existd Incd, poate si din cauza unei metaforizari
integrale a acestui ritual, retras in textele populare. Initierile, in sens traditional, ,,au
disparut de mult timp din Europa. Dar simbolurile §i scenariile initiatice
supravietuiesc la nivelul inconstientului, in special in vise si in universuri
imaginare” (Eliade 1994: 197). Universul imaginar, ajuns la forma maximid a
cizeldrii prin transmisie orald constituie insd o marturie a practicilor de mult
disparute in lumea arhaica. Faptele de culturd strdveche s-au refugiat in cuvantul
ritual, care a devenit astfel calea directd spre istoria culturald, sacrd a unui popor.
Absenta unor lucrari axate cu predilectie pe tiparele initiatice a facut imposibila
aparitia unor distorsionari la nivel conceptual. Mircea Eliade este autorul cel mai
frecvent citat Tn analizele ce acorda tiparelor initiatice un spatiu subsumat unei
directii de interpretare mai ampla, si cultura arhaicd romaneascd intdlneste ideile
preluate din exegeza facutad religiilor lumii, fard inadvertente. Studiile de
pretutindeni dedicate conceptului de initiere identifica trei tipuri ale ritualului: cel
dintai se referd la trecerea de la statutul de adolescent la cel de tanar cu drepturi
depline in societate §i a fost denumit initiere tribald, rituri de pubertate, sau initiere
de la o clasa de varsta la alta. Celelalte doud tipuri privesc initierea religioasd si
initierea 1intr-o societate secretd si nu intrd in raza preocuparilor noastre. Preferam
termenul de initiere Intr-o clasa de varstd, data fiind experienta individuala, solitara
chiar, a novicelui in folclorul literar roméanesc, spre deosebire de secondarea precisa
a neofitilor de catre maestri in initierile propriu-zis tribale; maestrii initiatori prezenti
in textele folclorice au o aparitie redusa, cu rolul de a provoca doar abilitdtile latente
ale neofitului sau de a-l Inzestra cu obiecte miraculoase, In acord cu natura lui
speciala. In privinta titulaturii de rituri de pubertate, Amold van Gennep a
demonstrat incd din 1910 ca pubertatea sociald nu trebuie suprapusd peste cea
fiziologica, un astfel de termen putdnd induce in eroare cercetarea (Gennep 1996:
70). Daca in culturile primare se urmarea prin scenariile sdngeroase crearea unui
sentiment de apartenentd la colectivitatea tribului, in desfasurarea alegorica
romaneascd accentul cade pe integrarea in mit a individului, si prin el a intregii
comunitati.

Aflat inca in lumea protejatd de mame, dar maturizat fizic pana la pragul care
il face candidat pentru dobandirea recunoasterii sociale, tandrul ,vietuieste la
marginea universului reglat si a societdtii organizate, apartine cosmosului doar pe
jumatate” (Caillois 2006: 126). Aceastd agezare intre lumi reprezintd tocmai cheia

597

BDD-V407 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:11 UTC)



Adina HULUBAS

reusitei initiatice, fiindca feciorul ori fata nubild devine exponentul unei lumi
perimate prin vecuire, iar ruptura de ceea ce este Incheiat si instaurarea unui inceput
perfect constituie mecanismul de baza al initierii. Prin el creatia insasi este salvata,
societatea recapata suflul vital si indivizii ei beneficiazd din plin. Procesul
urmareste, in opinia lui Bruno Bettelheim, ,,inductia ceremoniald sistematica a
adolescentilor 1n participarea completa la viata sociala” (Bettelheim 1971: 18). La o
analiza stilistica, aspectul cultural al fenomenului se va dovedi fundamental in
intelegerea implicatiilor din texte. Coeziunea sociald se instaureazd in universul
poetic In urma abilitatii tinerilor de a relua modelul arhetipal, de a revigora
vitalitatea lumii prin el, si de aceea acest aspect al ritualului este vizibil in etapa
postliminard a procesului, cdnd recunoasterea din partea comunitatii are functie de
consacrare a eroului. Primirea in profan, descrisa revelatoriu in colindele de fecior,
este

un ritual de confirmare, care autorizeazd renasterea la viatd. Initiatul, inzestrat cu o
stiintd si o putere noud, dupa ce a depasit contactul solicitant cu sacrul, primeste
insemnele si privilegiile legate de noul sau statut social si religios (schimbare de
nume, tatuaj, portul unor vesminte) (Wunenburger 2000: 61)".

Aceasta etapad postliminara este sugeratd adeseori in basme prin motivul soarelui din
pieptul eroului / eroinei, ce dezvaluie cd avem deja in scena mitica un initiat.
Initierea prin introducerea in cultura traditionald constituie aspectul cel mai
important al ceremonialului. Invitarea ,,mostenirii misterioase si sacre” (Caillois
2006: 132) se face in mentalitatea arhaicdi romaéneascd prin intermediul
(re)memorarii actiunilor arhetipale intr-o forma rafinata, care are puterea magica de
a reinstaura lumea miticd si de a transforma ,,personajul principal” al spunerii in
chiar stramosul intemeietor. Cantate in timpul magic al sarbatorilor de iarna,
colindele fac din cuvantul ritual vehiculul pentru mutatia spirituala. Personajul
evenimentelor mitice este chiar tanarul /tanara de la casa colindata, numele lui apare
in textul ceremonial si 1l investeste cu toatd energia numinoasa de care va avea
nevoie in anul urmator pentru a se Implini la nivel social. Preluand interpretarea lui
J. G. Frazer, Encyclopaedia Universalis noteaza ca initierea are menirea de ,,a revela
sufletul catre neofit pentru a-l face sa-si cunoasca totemul” (Universalis 1996: 354).
Legatura totemicd 1intre cerb si flacaul din colinde este evidentd prin puterea celui
din urma de a auzi animalul (singurul cu aceasta abilitate, deci un ales) sau de a-l
vedea. Feciorul a parcurs deja un stadiu initiatic premergator care 1i permite
accesul in lumea fortelor primare intrupate de cerb: ,lonel voinicu / Bine-c-
ascultard /Cum se tanguird /Si se blastamara” (Cires 1984: 59); ,,Gheorghe voinicu
/P-acolea trecea,/Pe cerb mi-1 zarea” (Brailoiu, Comisel et alii 1978: 46). Motivul
transformarii feciorului in cerb mandru este comun colindelor si basmelor. Colinda
tip 111, 69, Vinatori preschimbati in cerbi, contine numeroase indicii initiatice: ,,Cel
unches batran/ El ca si-o d-avut/ Noud fiusori./ El nu i-o-nvatat/ Nice vacarasi,/ Far’
el i-o-nvatat/ Muntii la vanat./ Punte si-au d-aflat,/ Urmd de cerb mare./ Atat au
urmarit,/ Pan’ s-au ratacit/ $i s-au neftinat/ Noud cerbi de munte” (Luncile 1964:
122). Tatal este aici, ca in basmele cu fecioara razboinic, ipostaza maestrului

! Dorim si precizim ca traducerea nu acopera cu exactitate sensurile implicate si preferdm a spune
ca initiatul dobandeste o cunoastere noua, in urma intdlnirii cu sacrul.

598

BDD-V407 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:11 UTC)



Initierea. Definiri europene §i tipare folclorice romanesti

initiator, batranetea lui se traduce 1n cunoastere si capacitatea de a modela abilitatile
neofitilor, dovada ca nu isi invata fiii ocupatii profane care i-ar face sa parcurga
drumurile orizontale din contingent, ci 1i Indreapta spre spatiul privilegiat al
inaltimilor. Vanatoarea constituie actiunea in timpul céreia se transfigureaza sinele
prin ascutirea simturilor si a reflexelor masculine, dar i prin comuniunea implicita
cu salbaticiunile rezervor de energie magica. Numarul fiilor contine deja premisa
reusitei initiatice, din momentul plecarii lor pe munte trecand putin timp pand vor
descoperi urma catalizatoare a mutatiei, ,,puntea” spre noul statut ontologic.
Raticirea identitatii umane prin spatiul sacru 1i transformd in noud cerbi,
metamorfoza fiind redatd in text printr-un lexem pe care ingrijitoarea editiei La
luncile soarelui nu l-a putut explica. Dictionarul limbii romdne al Academiei trimite
lexemul neft la definitia lui naft, ,petrol brut”. Adjectivul neftiu, ,de culoarea
petrolului, verde-nchis” ne sugereaza ca verbul insolit din text, a se neftina,
sugereaza o conversie cromatica in planul animalier, culoarea cerbilor amintind de
negrul sepulcral — indiciu al sederii pe lumea cealaltd — dar si de vegetatie.
Réspunsul fiilor la rugédmintea tatdlui sa revind In mediul matern (mama ii asteapta
cu masa pusd si pahare pline) certifica apartenenta lor totald la dimensiunea
neingraditd a fiintei: ,,— Drag tdicutul nostru,/ Du-te tu acasd/ La maicuta noastra,/
Ca coarnile noastre/ Nu intrd pe usa,/ Far’ numai prin munte;/ Picioarele noastre/ Nu
calca-n cenusa,/ Far’ numai prin frunza;/ Buzutile noastre/ Nu-si beau din pahare,/
Cici beau din izvoare” (Luncile 1964: 123). Este limpede antiteza intre elementele
specifice universului familiar si cele ale libertdtii naturale. Coarnele ample, similare
cu reprezentarea razelor solare, nu pot fi cuprinse de deschiderea casei natale,
dimensiunea spirituala actuald trebuie sd ramand in sacru, cel putin deocamdata,
fiindcd transformarea totemicd are o perioada rituald de implinire. Muntele
constituie salasul fiintelor mitice, atat suprafata lui, cat si adancurile misterioase,
dupa cum o sugereaza prepozitia prin. Al doilea element anatomic fundamental
pentru salbaticiuni, picioarele (care fac legatura intre fiinta si mediul parcurs), refuza
contactul cu energiile mistuite ale vetrei parintesti si alege fertilitatea nestavilita a
naturii. Buzele, ca receptacul al vitalititii externe, sunt atrase de energia intensa a
apelor din strafunduri, cdci au devenit incompatibile cu obiectele domestice ce
intarzie contactul cu substantele hranitoare. Momentul ritual surprins in colinda este
al iluminarii: anterioritatea Invataturilor implinite este redatd de perfectul compus,
iar prezentul indicativ al conditiei nedomesticite apare drept efect al acestora.
Imperativul adresarii cerbilor este in acord cu statutul lor superior, indreptatit sa isi
alunge tatil din sfera consacrata a noilor initiati.

Magia contactului cu urma omului sau a animalului reprezintd o credinta
universald, considerandu-se ¢d marca pe care o lasa trecerea pe pamant asigura atat o
actiune mediata prin talpa/ copita, cat si una imediatd, pentru ca urma e chiar fiinta
care a lasat-o. Basmele exemplificd in numar mare efectul contactului cu copita
imprimatd in sol. Intr-un text cules de la un informator din Telega, Prahova, fratii
pierduti de mama vitrega ratacesc prin bunget, si baiatul resimte mai intens contactul
numinos. Feciorul ars de sete renuntd sa bea din urma de vulpe sau de urs si alege
urma cerbului, sub influenta legéturii totemice. Transformarea imediatd aduce pe
scend un animal mirific, capabil sa eclipseze astrul a carui transfigurare este.

599

BDD-V407 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:11 UTC)



Adina HULUBAS

Trupul lui, cat era de mare, era numai si numai de aur, de strilucea sé-ti ia vederile.
Soarele ramasese pe langa el ca stelele cele mici pe langa soare, iar coarnele cica i-
ar fi fost lungi si pline de ramuri, §i pe coarne §i pe toatd ramurica cica erau
semanate pietre nestimate de sclipeau de o minune; iar de la varful unui corn la
alalalt s-a fi cumpanit incetisor de acolo pand acolo un leagan impletit numai din
fire de matase (Stancescu 2000: 43-44).

Transformarea totemica are un plus magic, ea venind impreund cu leaganul specific
pentru initierea feminind, dupa cum ne-o arata colindele de fatd mare. Metamorfoza
trimite din nou la practicile primitive initiatice in timpul cérora neofitii foloseau piei
de animale pentru a sugera intrarea in existenta sdlbaticd §i se comportau potrivit
noii forme. Sederea in trupul animalului transformat in casa dupa sacrificarea lui are
o prefigurare intensd in aceastd transsubstantializare magica: pe taramul fard timp
feciorul devine fiara sacra, dupd vénarea ei comunitatea lui preia puterea fiarei prin
valorificarea trupului 1n social. Solul pe care umbla fratii abandonati ofera un alt
indiciu pentru momentul sacru: este reavan si plin de urme salbatice. Umezeala
fertila, absenta unei carari batatorite si fauna implicata misterios sugereaza un spatiu
rezervor de energii propice lumii in care pamantul incepe sa se usuce. Exact varsta
initiatica constituie momentul metamorfozei din padure:

Tocmai ajunsese flacdiandru, cand o datd, band apa dintr-o urma de cerb,
incepu sa-i creasca par §i coarne ramuroase, prefacandu-se cu totul in cerb: alerga prin
padure si zbiera ca dobitoacele, numai cu sor’sa vorbea ca oamenii (Basme 1996:
232).

Inca un argument pentru legitura stransi dintre cornuta salbatica si flacau il gisim in
refacerea scenariului initiatic al inghitirii, Insd nu Mistricean este victima aici: ,,$1 s-
o tat dus pana-nt-un deal s-o si audzat zberand cerbu in gura balaurului” (Niscov
1996: 295). Cerbul salvat din gura infernului se transforma intr-un ,fecior frumos”
care imbind functia fratelui de cruce cu cea a ajutorului nazdrdvan pentru erou.
Ritualul initiatic este aici dublu, feciorul gasit pe deal patrunde mai intéi in fiinta
salbaticiunii, apoi este inghitit de monstru si dobandeste cunoasterea necesara pentru
cel de-al doilea neofit. In basmul Crdisor de diamant feciorii sunt transformati in
cornuta solard de o zana orgolioasd de pe celdlalt tiram: ,tot’ cerbii care erafu] in
lanurile [pe] care le-a vazut de iarba, de grau si de iarba, dia nu era altceva decat
feciori de-mparati, viteji, ndzdravani, feciori de popa, care ajunsese pand la vila
respectiva si toti au refuzat-o pe fata respectiva si ea i-a prefacut pe toti in niste
cerbi” (Oprisan 2006: 107). Proba initiaticd a confruntérii psihologice cu instanta
supranaturald are ca scop cufundarea si confundarea identitdtii tinerilor cu
salbaticiunea mirificd. Ei petrec un timp drept ,,niste cerbi mandri si frumos’,
avea[u] un par cu totu si cu totu numai de aur, da sclipita carnea si paru pa ei, pielea
pa ei” (Oprisan 2007: 106). Metalul solar decodeaza sederea in animal ca etapa a
devenirii, metamorfoza nu este aici punitiva, ci reprezintd traseul Inaltarii spirituale
prin asimilarea misterelor. Diferenta intre cerb si ciuta este cea dintre animalul ghid
si animalul belsug. Sacrificarea cerbului denotd simbioza eroina — vanat, in timp ce
impartirea ciutei construieste o ,societate”, nu doar o imagine in miniatura a
cosmosului:

600

BDD-V407 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:11 UTC)



Initierea. Definiri europene §i tipare folclorice romanesti

Cu cita m-alaturai/ In subsuoard mi-o luai./ Pe mal negru o-aruncai,/ ingenunchi d-
o-ngenunghiai./ Dadui sange campului,/ lar pielea targului,/ Tébacari s-o
tabaceasca,/ Parale sa-ti dobandeasca./ Paru-1 dadui la traistari,/ Sa faca traisti la
magari (Pasculescu 1910: 46).

Ofranda céaprioarei este menitd pamantului roditor §i mestesugarilor, doud
coordonate ale dimensiunii practice a lumii, secatuitd de vitalitate. Credinta totemica
atestd faptul ca in anumite Tmprejurari, ,,in special in caz de pericol”, omul poate
lua forma animalului si la randul lui ,,animalul e considerat o dublurd a omului,
un alter ego al sau” (Durkheim 1995: 149). Petirea poate lua, atat simbolic, cat si
la nivel mitic, o forma cinegetica, imaginea fiind foarte frecventd in oratiile de
nuntd. Ciuta constituie un intermediar intre ipostaza initiatica a feciorului pornit prin
padurea misterelor si fata iesita recent din cufundarea izolantd in mit. Transformarea
ei constituie indiciul ca si-a desavirsit traseul ritual si a fost asimilatd de natura
salbatica a fiintei, ca depozitar al tuturor fortelor vitale. Nu intamplitor o voce
feminina deconspira alegoria vinatorii:

Striga Leana, striga tare:/ — Nu mi-l credeti, mari boieri,/ Ca-i d-un mare prefacut,/ $-

are ibomnica greaca,/ Departatd noua zile;/ El se duce 1n trei zile,/ In trei zile pe trei

cai:/ P-un’ se duce, p-alt se-ntoarce,/ P-altu’ cu el impranzeste./ Catati-1 in degetel,/
Veti gasi d-aur inel (Colindatul 2007: 226).

Inelul, naframa §i cununa reprezintd coduri maritale cunoscute de fecioara
denuntator, printr-o legatura tainica cu ciuta i feciorul. Oratiile de nuntd dezvaluie
continuitatea rituald a urmaririi sub forma alaiului de nunta pornit spre casa miresei,
pe un traseu ce coboara din uranian:

S’alergaram de veniram,/ Muntd cu brajii si cu fagii,/ Ceriu cu stelele,/, Campu cu
florile,/ Dealu cu podgorile;/ Vilcelili cu viorelile,/ Satile cu fetile./ Cand batu soarli
de sara,/ Iesiram la drumu-al mare/ Si deteram de-o urma de fiard,/ Si statu toatda
ostirea’n mirare./ Unii zAasara ca ie urma de zana,/ Sa’i fie imparatului cununa,/ Asa sa
gasard alt Invatatori,/ Mai cunoscdtori,/ Si gésira cd ie urma de caprioard/ Sa-i
fie’mparatului sotioara (Sandu—Timoc: 316).

Asemenea epifaniei zoomorfe de la apus, feciorul devenit mire face descoperirea
asteptata la plecarea soarelui de pe bolta. Diferenta fundamentala este data de spatiul
revelatiei. Leul somnoros este intdlnit in inima sacrului, In punctul nodal al genezei
caracterizat de vegetatia nestavilitd si de spinul inflorit, ca sugestie a proliferarii
principiului distructiv. Urma fetei se afld la intrarea in planul social, ceea ce
inseamna ca ,,drumul mare” al deplasarilor mundane face legatura si cu dimensiunea
sacra.

Imbritisand viziunea lui Johan Huizinga asupra manifestarilor spirituale ca
atitudine ludica serioasa, Jean-Jacques Wunenburger defineste initierea ca

joc ritualic ce serveste drept ceremonie de trecere [...]. Scenariul ritului initiatic
simbolizeaza moartea omului vechi §i renasterea unei personalititi noi, inzestrata cu o
cunoagtere a miturilor sau cu o intelepciune superioara (Wunenburger 2000: 60-61).

Pus in scend in momente precis delimitate la nivel cosmic, jocul in urma caruia
tinerii se maturizeaza vine din adancurile insondabile ale cunoasterii, din momentul
in care omul a realizat pascalian ca poate intelege suprematia universului:

601

BDD-V407 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:11 UTC)



Adina HULUBAS

ceea ce candva a fost joc mut imbracd acum forma poetica. Sentimentul cd omul face
parte din cosmos isi giseste prima sa expresie, cea mai inalti, cu calitate autonoma. in
joc se adauga treptat semnificatia unui act sacru. Cultul se altoieste pe joc (Huizinga
2003: 58-59).

Definirea practicilor traditionale trebuie nuantatd printr-o opozitie necesard intre
interiorul §i exteriorul perceptiei. Senzatia de joc capabil sd decupeze spatiul si
timpul este simptomul unei priviri de outsider, specificd omului modern raticit de
sentimentul sacrului. Pentru homo religiosus,care nu poate concepe viata in afara
tiparelor mostenite ceremonia este cel mai sfant moment existential. Jocul caprei,
jocul dansurilor traditionale sunt receptate in mentalul arhaic si ca gesturi cu
incarcatura ludica, textele populare, chiar dacé vin adeseori imbogétite de 0 mimica
a performerului foarte talentat, nu vor fi percepute ca joc, ci, pregnant, ca randuiala.
Mutilarea initiatica, simbol al lepadarii de omul vechi, supus timpului, este bogat
reprezentatd n mitologia universala:

numeroase traditii reflectd aceastd imagine a mortii initiatice prin sfasiere: Osiris
sfagiat de Set In 14 buciti care ar corespunde celor 14 zile ale lunii in descrestere, cu
valorificarea ,,agrard” a bucatii falice pierdute; Bacchus, Orfeu, Romulus, Mani,
Hristos [...], Attis [...], toti niste eroi mutilati in cursul unor patimi (Durand 1977:
381-382).

Mistricean, eroul de balada care trece prin tortura initiatica a Inghitirii partiale
de catre un sarpe ce figureaza stramosul si efectul nociv al cufundarii in infernal,
este neutralizat printr-o imbaiere sacrd. Consacrarea vine o datd cu ablutiunea,
intotdeauna in: ,,Lapte de capra lua,/ Pe unde cu lapte da,/ Ca o bucatica cadea,/ Osul
alb cd ramanea,/ Oasele si vinele,/ De-si tragea pacatele” (Balade 1964: 333).
Finalul adeseori tragic al mortii voinicului se resemantizeazd in contextul unei
scufundari in apele inceputului, dupa contactul cu haosul: ,,in cosmogonia indiana
veche cosmosul [era] vazut ca oceanul primordial de lapte” (Biedermann 2002: 216).
Blestemul joaca rolul preliminar de separatie a pruncului de mundan, fagaduindu-1
arhetipurilor, iar Inghitirea pune neofitul in contact cu esentele si ii anuleaza conditia
umana, istorica. Spintecarea fiarei si iesirea din ea au valoarea unei renasteri intr-o
dimensiune superioard, in timp ce ablutiunea il integreaza pe Mistricean intr-o noud
lume, a eroilor imuni la neant: ,,Sus la munti il ducea,/ Cu lapti dulci-1 tanea,/ De
venin mi-| curatea,/ Frati di cruce s prindeau/ $1 la vanatoari cin’ mergea,/ Numa
sarchi ei omora” (Berdan 1986: 9-10). Un frate de cruce atipic scoate Fat-Frumos
din gura sarpelui, dupa noua ani de semi-ingurgitare. Remediul pentru contactul cu
infernalul este acelasi: ,,I-a dat dia doua-trei gilet’ da lapte dulce, le-a fiert, l-a-
mbaiat bine, frumos, pa catcaune, a cazut toata carnea aia putreda s-a-nceput sa-i
creasca altd carne vie” (Oprisan 2002: 267). Baia in lapte purificd in mod absolut,
mai mult, ablutiunea in lichidul sacru provoaca agregarea la noul statut ontologic.
[ntr-un basm din Cresuia, Bihor, izbivirea de suferinta grea este revelatd de moartea
insdsi: ,tu t’e-apuca — zi¢e — ca li-i scoat’e d’im bola-afara, ca li-i spila cu lapt’e
dulée si cu cirpa asta” (Birlea 1966: 528). In basme, cufundarea in apa face parte din
riturile nuptiale, purificand mirii pentru etapa urmaitoare: ,.La noi este obiceiul,
addoga zana, ca Inainte de a merge la cununie, sd ne imbaiem” (Ispirescu 1988: 41).

602

BDD-V407 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:11 UTC)



Initierea. Definiri europene §i tipare folclorice romanesti

Baia in laptele iepelor niazdravane nu poate fi facutd decat de adevératul erou, care a
parcurs toate etapele initiatice:

Ea porunci s incdlzeasca baia si impreund cu impdaratul sd se imbdieze In
laptele iepelor ei. Dupa ce intrd in baie, porunci sa-i aduca armasarul ca sa sufle aer
racoros. Si daca veni, armasarul sufld cu o nara inspre dansa racoare, iar cu alta nara
inspre imparatul aer infocat, incat fierse si matele dintr-insul, si rdmase mort pe loc
(Ispirescu 1988: 35), ,,Asa ca iel can s-o baga, numai i s-o d’esfaca carn’ea d’i pi uosa.
S-apoi o ramas iel mostenitor” (Birlea 1966: 492).

Nagterea intru mit prin baia 1n lapte este o forma a consacrarii, insolenta imparatului
pasiv a fost pedepsitd de calul ndzdravan, functia acestor animale fiind adeseori
justitiara In basme. Femeile rele sint cel mai frecvent ucise prin schingiuirea de catre
un cal chtonian, care nu a vazut lumina soarelui pind in momentul executiei. Pe de
alta parte, calul ndzdravan revine la forma sa miraculoasa printr-o ablutiune in lactic
solicitata viteazului: ,, —Atunci scaldd-ma-n lapte dulce si da-mi sd mananc o copaie
de jaratec” (Basme 1996: 43). Laptele folosit la imbaiere devine un pretext pentru
motivul jafului arhetipal, intr-un basm din Patuleni, Dambovita:

Imparatu acesta, atit era de bogat si de viteaz, ca era stipan pe vro citeva imparatii,
mai multe-mparatii. S-avea s-un lac cu apa dulce, intr-o padure foarte frumoasa. in
ziua cand trebuia sa se scalde el cu sotia lui — cand sa ducea-n zua aia, nu gasa pe
nimeni. Adicd nu mai gasea nici un pic da lapte. Nu stiu cum disparea. (Oprisan
2002: 136).

Imparatul viteaz este aici ipostaza posterioara a initiatului, care a civilizat lumea si
are drept seniorial asupra spatiului sacru reprezentat de padure si lacul imbaierii
consacrante. Asa cum alti imparati poseda arbori din aur ca stalp al lumii, suveranul
de aici dispune de o rezerva uriasd a lichidului nemuririi. Dar lumea revigorata de
vitejia lui este din nou asanatd de agresorul arhetipal si astfel e timpul ca initierea sa
reinceapa pentru fiul de imparat. In basmul Rozina — Doamna Florilor, lacul de lapte
se afla in inima sacrului si este accesibil numai fiintelor superioare:

exist-un lac de lapte dulce unde vine si face baie Mandra Lumii, aceea, Rozina —
Doamna Florilor, si cu slujnicele ei. Face baie in fiecare z1. [...] Da’ nu poate face
nimnea ca lacu, zace, fierbe tat timpu, numai cand vine é, ramane céldut, cét face baie.
Si cum iese, Incepe sa fiarba, clocoteste. $i nimeni nu rezistd si treacd prin el sau sa
facd altceva” (Oprisan 2006: 226).

Divinitatea vegetala controleaza puterile germinative hranite de lichidul
maternitatii §i toate aceste implicatii constituie tinta suprema a lumii, pentru care se
pune in migcare initierea tinerilor. O Inghitire completa, dar momentana, patimeste
eroul din basme, scos Tnapoi mereu intr-o forma superioara. Pajura este frecvent
figurarea monstrului inghititor si catalizator al mutatiei ontologice: ,,Da trei ori l-a
lapadat, da trei ori l-a-nghitit si l-a facut mai mult mandru s1 frumos pa cum era”
(Oprisan 2002: 119), ,,da’ ea cand s-a facut, asa, a dischis o guri si l-a-nghitat pi
Ionel. L-a-nghitat si 1-a dat inapoi afari. L-a facut asa di frumos!” (Oprisan 2002:
152). Maternitatea ramane un reper initiatic, mama fiintei salvate de erou fiind cel
mai frecvent cea care-1 inghite, reconfigurand mitic nasterea. Absorbtia in pantecul
matern de pe celdlalt taram este atidt de puternica, incat poate transforma si

603

BDD-V407 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:11 UTC)



Adina HULUBAS

metamorfozele punitive ale eroilor: ,,— Mai pasare, ’ci, eu le-am rupt florile, da’ eu
nu pot sa-1 invii. Cum t-am facut eu taie bine, fa-mi si tu mie bine. [...] Da trei ori
le-a-nghitat, da trei ori le-a lepadat, de trei ori le-a-nghitat, da trei ori le-a lepadat si
l-a facut mai mult mandru si frumos dupa cum era” (Oprisan 2002: 120). Mama
pajurd este ipostaza solard a devorarii, in timp ce mama sarpe transferd prazii sale
temporare energii chtoniene: ,,Mi-sa, cand s-a dus sa-l sarute, 1-a i inghitat. Atunci,
batranu si sarpele, cand a suierat o data, i-a dat batranu o palma dupa ceafa la ma-sa
si l-a facut mai mandru §1 mai frumos pa cioban” (Oprisan 2002: 34). Ipostaza
teriomorfa a monstrului Inghititor contine i simbolistica stramosilor care asista la
initierea neofitului si de aici rezultd functia de calauza psihopompa a sarpelui.

A intrat in gura. *Ce:
— Stai acolo pa masalele mele, ’ice, fara teama, ca n-am nimic, ’ice, cu tine!

[...] Sis-a bagat in gura lui. Cand a ajuns acolo in tara sarpeasca [...] A luat capastru
s-a intrat in gura bdiatului §i l-a petrecut iar in tara noastra din tara sarpeasca, d-acolo”
(Oprisan 2002: 35).

Functia initiatica vine perfect ipostazei ofidiene; ,,animal al misterului
subteran, al tainei aflate dincolo de mormaént, el isi asuma o misiune §i devine
simbolul clipei dificile a unei revelatii sau a unei taine: taina mortii biruite de
fagaduiala reinceperii. E ceea ce 1i conferd sarpelui, chiar in miturile antitetice cele
mai antiofidiene, un rol initiatic, si Tn ultimd analizd binefacétor, incontestabil”
(Durand 1977: 398-399). O alta ipostazda a monstrului devorator este zmeul, tatal
fiind, de data aceasta, cel care 1l inghite pe viteaz, poate din cauza incompatibilitatii
cu natura maleficd prin excelentd a mamei zmeoaice: ,,Cum l-a vazut, tata al lu
Mustata de Aur si Barba de Matase — fiind si acela zmeu, cd erau zmei améndoi —
imediat I-a-nghitit pe loc” (Oprisan 2002: 144). Accesul la obiectele nazdravane este
conditionat de trecerea prin pantecele infernal, ca rasturnare a nasterii in /lumea alba
si sederea temporard are intensitate maximad, comparabild cu preluarea fortelor
nestavilite din trupul salbaticiunii in care s-a metamorfozat, in alte texte, feciorul.

In majoritatea miturilor despre inghitirea de catre un monstru, neofitul iese din
stomacul acestuia fara par (Propp 1973: 293). Din aceasta perspectivd putem
interpreta amenintarea flacaului din colindele tip III, 67, Ciutalina, ciuta fara splina
ca avand un substrat inifiatic: ,,Taci tu fatd Giurgiuleancd/ Din varful Giurgiului,/
Céa de m-oi sui la tine,/ Zau cd nu-i pati-o bine!/ Eu cosita ti-oi taia-o,/ Sus in virf
ti-oi ridica-o,/ De ti-or bate-o vanturile,/ Ca pe feciori gandurile” (Luncile 1964:
110-111). Propp atesta faptul cd , initierea comporta si o «tundere a parului», ca in
timpul ritualului parul era ras, parlit sau ascuns sub o invelitoare speciald” (Propp
1973: 294). Cosita tdiatd devine un simbol evoluat al inghitirii neofitului si exprima
pierderea unei parti din sinele neofitului, in acelasi mecanism simbolic precum
amputarea degetelor sau scoaterea dintilor in timpul ritualului. Pedeapsa
»denuntdtorului” care decodeazd public transformarea totemicd a ciutei are ca
echivalent In basm cosita de aur a Ilenei Cosanzeana, gasitd in mijlocul ,,cdii lungi,
departate”. Parul lasat lung pentru a putea fi impletit in modul indatinat la nunta era
o conditie obligatorie pentru fetele de madritat, ceea ce indreaptd interpretarea
motivului din colindd spre amenintarea statutului nubil al fetei. Ca si stricarea

604

BDD-V407 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:11 UTC)



Initierea. Definiri europene §i tipare folclorice romanesti

gradinii cu flori in colindele de fata, tdierea cositei intentioneazd revendicarea
fecioarei ca aleasa si scoaterea ei din randul fetelor de maritat. In basm, insa, cosita
separata de purtdtoarea ei constituie un semnal, un indiciu pentru flacau ca isi va afla
curand mireasa, ea insdsi fiind cea care, probabil, a tdiat emblema nubilitatii sale,
alegandu-1 pe erou.

Similitudinea cu ritmul vegetal se pastreaza si in cadrul ritualului initiatic,
procesul marcand ,,inceputul unei etape care trebuie sa aduca sdmanta la maturitate,
la perfectiune. $i, precum samanta, [omul] trebuie sd& moara mai intdi pentru a se
renagte” (Vierne 1973: 14). Acesta este punctul de vedere al lui Roger Caillois, care
considerd cd ,,societatea e intotdeauna pe picior de egalitate cu natura” (Caillois
2006: 132), ritmurile ei fiind preluate de om in intentia de a-si perfectiona fiinta
spirituald. In universul popular romanesc legitura uman — vegetal este si mai
profunda, caci flora reprezinta adeseori o ipostaza a prezentei feminine. Substituirea
simbolica a fetei in floare este intaritd de practicile reale prenuptiale, pentru ci
gradina cu flori crescute de ea ii anunta statutul nubil. In oratiile de nunta decodarea
vegetald constituie o etapa superioara de identificare a miresei. Patrunderea treptata
a semnificatiilor este asistatd de maestri initiatori, ,,invatitori mai cunoscatori”, care
inteleg amprenta simbolicad si descopera sugestia maritald. Cea din urmé metafora
pentru mireasa ne poarta in plan vegetal: ,,Unii ziceau ca-i floare de rai/ s-o rupa al
nostru dulce crai,/ Altii ca-i vita de vie/ Sa-i fie craiului sotie” (Sevastos 1990: 190).
In asteptarea fliciului, floarea fatd se vestejeste, imagine corespondentd metaforic
dorului: ,,nu-nfloreste/ Nici nu rodeste,/ Nici locul nu-i prieste/ Si mai mult se
ofileste”(Marian 1995: 24). Gestul ruperii florii anunta intentia maritala si prin codul
gradinii ingrijite de fata de maritat, a cérei distrugere constituie o provocare §i o
revendicare:

...intra calare in gradind si Incepu a-si incura calul printre flori. Nevasta zmeului, fata
imparatului a mai mare va sa zica, cand l-a vazut alergand prin gradina si stricind
florile a deschis fereastra si i-a strigat” (Stiancescu 2000: 61).

Depaésirea etapei premaritale se continud cu etapa consacrarii sociale ce valorifica
capacitatea fertila acumulati. In acest context, sosirea mirelui imparat restabileste
echilibrul amenintat de absenta principiului masculin: ,,Tinérul nostru impcrat/
Umbland cu ai séi p’aici,/ A oblicit la d-vostra o flore,/ Care infloresce, dar nu
rodeste,/ Noi dupa dénsa am venit,/ S& o ducem 1n curtile tinérelui impérat./ Acolo
sd crésca, sa inflorésca,/ Dar sd si rodésca” (Frincu, Candrea 1888: 158). Acelasi
traseul magic este parcurs de Florea din basmul cules de Ovidiu Birlea. In timpul
sederii ei ITn mormantul ascuns de zmeii care pot zadarnici reinnoirea universului,
feciorul de imparat viseaza ca trebuie sa se duca la floarea nemaivazuta, ,,...mandra
flore, da n-o st’iut-o n’ime ca e fel d’e flore-i” (Birlea 1966: 596). Mirarea ostirii
fastuoase are aici un echivalent in neputinta profana de a intelege menirea florii.
Abia a treia cautare a slujitorului imparatesc este fructuoasa, insd asumarea miresei
trebuie facutd de imparatul insusi, singurul care poate stramuta floarea de pe
mormint, printr-un gest de o virilitate violenta: ,,Pun’e méana pa i¢, amu o, o zmulge
cu radacin’i cu tatu, d’im pamant igse cu tatu. S-o scuturd d’e lut s-o pun’e-n clop”
(Birlea 1966: 597). Oratiile de nuntd aseazd despértirea de mediul familial sub

605

BDD-V407 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:11 UTC)



Adina HULUBAS

protectia metalului lunar din compozitia instrumentului masculin, a carui pretiozitate
rituald este in acord cu statutul miresei:

Caci am venit/ Cu tarnacoape de argint,/ S1scoatem/ Floricica din pdmant,/ S-o
scoatem cu radacind,/ $1 s-o rasddim/ La-mparatu-n gradind,/ Acolo locu-o sa-i

=9

priiascd,/ O sa creascd,/ Sa-nfloreasca/ $i sd nu mai vestejeasca” (Ciubotaru 2000:
234).

Accentul apdsat pus pe dezvoltarea fetei — floare ajunse intr-un impas magic
reda cursul existential necesar atat la nivel individual, cat si la nivel macrocosmic.
Floarea ofilita risipeste capacitatea de rod a lumii, pe care o Inglobeaza in totalitate
fecioara transfigurata vegetal. Eroul trebuie sa dobandeascd aceasta floare si sa
modeleze fast dezvoltarea societatii. Metalul apotropaic formeaza un alt instrument
cu simbolisticd masculind, cu care imparatul stramutd floarea de aur ivitd pe
mormantul fetei ucise de strigoi: ,,...vazand-o asa de minunata o tdie cu un briceag
de argint, o lua cu el la palatul si o puse intr-un pahar cu apa in odaia lui de culcare”
(Stancescu 2000: 180). Interdictia luminii diurne face ca fata din ambele variante
citate ale basmului fetei Inmormantate sa revina la forma umana doar noaptea, cand
manancd pe ascuns din bucatele Tmparatesti, ca semn al reintegrarii in lumea
fenomenala. In colindele de fata mare, initiata insisi declama natura vegetal-acvatica
a ipostazei sale: ,,Eu nu-s fatd, nici nevasta,/ Ci io-s floare de pe mare,/ Rozmarin,
miroasa tare,/ De m-o bate vantu-n dos,/ Umplu tara de miros./ De m-o bate vantu-n
fatd/ Umpli tara de dulceata” (Colindatul 2007: 75). Mireasma resimtita in toata tara
redd amplitudinea functiei pe care o indeplineste fecioara initiatd, daruind
universului cunoscut beatitudinea rodirii mirifice. Strigdtul creatiei biruitoare asupra
haosului pustiitor are aici o dimensiune olfactivi extremd, dulceata mirosului
marcand atdt apogeul initierii nubile, cat si al lumii regenerate de fata — floare.
Textele poetice folosesc in mod constant rima flori — surori, dincolo de principiul
muzicalitdtii asocierea contine legatura magica dintre cele doua tipuri de existenta, al
caror ideal comun il constituie frumusetea rodnica. Fecunditatea extrema a florei
poate fi Incadratd in acelasi fenomen benefic al cuminecérii din esenta vitald in
timpul initierii. Colinda asociazd somnul din leagdnul magic cu o crestere exagerata
a vegetatiei: ,,-Scoald, Ano, nu durmi,/ Ca doar de-asard ti-a fi!/ Cia de cind ai
adurmit/ Florile te-au ndpadit:/ Si pe gura si pe nas,/ Si pe dalbu-ti de obraz,/ Si prin
sin ti s-au bagat./ Scoald, fatd de-mparat !” (Luncile 1964: 175). S-a semnalat ca
»somnul malefic”, simptom al sacrului activ, este proportional cu o vegetatie ce se
dezvolta sufocant (Coman 1980: 38). Dar aici nu avem acelasi haos ce irumpe in
colindele tip III, 55, Leul, fiindca florile, iar nu maracinii ori iarba salbatica pun
stapinire pe trupul fetei. Nu o ipostaza a sufocarii datorate sacrului monstruos se
dezviluie in colinda de fatd mare, ci o imagine a fecunditatii extreme, specifica
momentului dintdi al genezei, cAnd natura prolifera nestavilitd. Somnul catalizeaza
intoarcerea spiritului, iar colindatorii care someaza fata sa revind in lumea profana
reprezintd martorii activi ai initierii:

— Scoala, (cutare), nu dormi,/ Ca de-asara doar ti-a fi,/ Ca de cand ai adormit,/ larba
toata te-a’ngradit,/ Florile te-au napadit/ $i pe gura si pe nas/ Si pe dalbul tau obraz,/
Si prin sén ti s’au bagat, /Scoala fata de’mparat” (IIOE3M1A 1975: 181).

606

BDD-V407 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:11 UTC)



Initierea. Definiri europene §i tipare folclorice romanesti

Fecioara gi-a indeplinit parcursul mitic si a adus in contingent fertilitatea (sub
simbolul specific al nubilitatii feminine) ca promisiune metaforicd a pruncilor pe
care 1i va avea. Jocul timpurilor verbale este contrapunctic; imperativul invitatiei
apare de patru ori (o datd viitorul popular ti-a fi impune fetei limita) si tot de atatea
ori perfectul compus surprinde ciderea instantanee in timp a vegetatiei revigorate de
»fata de impdrat”. Sintagma aminteste de ipostaza mirelui din oratiile de nunta, si el
fiu de imparat, fiindca reprezinta perechea cu puteri mitice complementare fecioarei.
La nivel pragmatic, dacd facem legatura cu gradina emblematica a fetei de maritat,
florile minunate crescute parca din chiar trupul ei, spun petitorilor cd pot veni,
fiindca tandra stie sd cultive inflorescente deosebite. Vegetatia si viata insasi au
nevoie de fecioard sa readuca din imemorial puterea de a rodi, fiindca doar femeia
cunoaste taina germinarii. La nivel social, doar fata care este vrednica sa faca florile
sa creasca frumos si sa foloseasca puterea lor timaduitoare si magica merita sa
treacd In etapa superioara a familiei proprii. Fecioara care poate face prunci de aur
va fi intotdeauna sotia fiului de imparat, cuplul nou format fiind ipostaze umane ale
divinitatilor vegetationale. In cursul initierii, fata doarme in leaginul sustras din
profan si capata darul magic al fertilitatii contagioase. Starea de somn este
caracteristici dominantei statice a initierii feminine §i tocmai ea deschide poarta spre
sacrul depozitar de puteri germinatoare.

Interpretarile prin prisma psihanaliticd au pus initierea masculind in relatie cu
tema complexului oedipian, cu scopul de a crea ,,desprinderea tinerilor din lumea
femeilor” (Grande 1969: 336). In spatiul cultural romanesc, maternitatea constituie
insd un reper constant pe parcursul inifierii. Perspectiva citatd analizeaza faza
initiald, a riturilor de separare a neofitului, ca iesire a tanarului de sub semnul
matern; din acest punct de vedere blestemul mamei, pronuntat atat in colinde si
balade, cat si in cantecele de leagin, devine un catalizator al scoaterii din familiar. in
momentul plecarii, feciorul din colinde are un dialog aspru cu mama, iar, in alte
variante, cand se intoarce cu leul legat, o striga si vada fiara. In mod sugestiv, fiul ce
doreste sa-si faca mama mandrd este auzit doar de cea care va Inlocui imaginea
feminind in etapa viitoare, semn ca varsta anterioara a fost abolitd complet: ,,Ia iesi,
maicd, ia iesi, taicd,/ S vezi maicd, ce-ai scaldatu,/ Ce-ai scéldat, ce-ai d-umbadiat!/
Ti-am adus leu legatu,/ Viulez, nevatimat!/ Nimeni nu-l auzea-rd./ El avan’ d-o
ibovnicd,/ Ibomnica l-auzea-rd,/ Furca din brau lepada-ra,/ Tare-afard mi-alerga-ra”
(Colindatul 2007: 177). In basme, pregitirea pentru drum include turta de cenusa
plimaditd de mama eroului, aceasta fiind hrana lui pe tardmul infernal; in cazul in
care flacaul ar manca merinde gasite in sacru el ar ramane captiv acolo si lumea s-ar
stinge in asteptarea energiilor revigorante. Turta mamei este fagaduinta ca feciorul
va reveni in profan. Proba supremd insd pentru depasirea etapei de dependentd
infantila o constituie confruntarea maxima cu maternitatea terifiantd: mama zmeilor.
Progeniturile ei refac pe dos modelul fratilor viteji, mezinul zmeu, ca si Praslea,
intrupeazd cele mai importante puteri. Imaginea inversad a maternitdtii rezida in
zmeoaica, cea care a zamislit raul talhar al lumii mirenilor. Puterile ei colosale sunt
asistate de o istetime superioara fatd de cea a fiilor sau a zmeului consort, ea fiind
capabild sa decodeze metamorfozele cuplului evadat de pe tardmul infernal, sau sa
intuiascd sexul real al presupusului voinic. Protagonistul este mancat de mama
zmeilor atunci cand dublura cu fratele geaméan (basmele din Ciclul celor doi frati, A,

607

BDD-V407 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:11 UTC)



Adina HULUBAS

Tipul Dioscurilor, dupa clasificarea lui Lazar Saineanu) implicd moartea temporara,
specificd initierii. Piedicile magice o intarzie temporar, sfarsitul bestiei se afla in
insasi natura ei, raul se autoanihileaza: ,,e apriga si de un temperament incoercibil si
la supdrare plesneste in sensul propriu al cuvantului” (Calinescu 1965: 22).
Antidotul maleficului se afla in natura negativa intrinsecd, personajele opozante din
basme fiind adeseori pedepsite la nivel narativ cu ... apoplexie: ,,daca se vazu
infruntat pana intr-atat, iazma plesni de necaz, cum de sa fie el ocarat atat de mult de
o cutra de muiere” (Ispirescu 1988: 51), ,,pe loc plesni de frica asa 1n cat nu se alesa
steamatd de el” (Francu, Candrea 1888: 283). Mezinul dintre 101 frati are statut
special , ,,ala o fost ndzdravan” (Birlea 1966: 486), si stie unde se afla 101 surori de
maritat: ,,Ja mama Mamonului/ in fundu Sodomului” (Idem). Mama zmeoaica are
aici o ipostaza crestind, mamon fiind un arhaism regional pentru diavol, ori
capetenia acestora. Tocmai fiica ei cea micd, tinutd inchisd, in conformitate cu
ritualul initiatic feminin, constituie mireasa exceptionald a mezinului, infuzand astfel
lumea cu energiile intacte ale sacrului. Localizarea tardmului initiatic patrunde la
nivel poetic pe teritoriul ,,metaforei imposibilului” care creeaza timpul neverosimil/
imposibil in folclorul literar (Rosianu 1997: 41). Daca in alte basme acest procedeu
stilistic are functie de insolitare, aici viziunea recentd, crestind, dezvaluie domeniul
terifiant al raului arhetipal, exact punctul zero al confruntarii initiatice. Doar gandul
la mama celui mai mare dintre diavoli, maica zmeilor de neoprit, ingheatd mireanul,
izvorul tenebrelor care tulburd lumea fiind intangibil pentru profani. Mezinul stie
unde sd gaseascad bestia suprema si poate sa 1i curme rautatea. De un umor ingenuu
este portretul mamei dricoaice dintr-un basm cules in Chirculesti, Giurgiu: ,,ca cica
si la draci tot muierile sunt mai ale dracului, si-i carpesc cate o data de te miri, draci
sunt aia or ce sunt” (D. Stincescu 2000: 40). Suprematia infernald a feminitatii
materne rezida in capacitatea ei de zamislire a raului, gineceul contine atat puterile
materializate, cat si pe cele virtuale. Mama vitregd este ipostaza profand a
maternitdtii negative, ea 1i expulzeaza pe copiii neofiti din mundan, prin bratul
tatalui, biet instrument al scenariului. Mama zmeoaica provoacd puterile launtrice
ale feciorului si trebuie anihilata pentru a lasa fertilitatea lumii sa infloreasca.

Specifica smulgerii din mediul matern este jelirea exagerata a tinerilor plecati,
element care nu se regidseste in mentalul arhaic romanesc: ,les méres pleurent
comme si la séparation allait étre définitive, ce qui est tout a fait exact en un sens”
(Vierne 1973). Doar colinda tip Voinic cautat prin munti IV, (117) contine aceasta
perspectiva sociald asupra incursiunii initiatice; aici absenta tandrului este
iremediabila pentru familie:

Parinti de veste-mi prindea/ $i dupa el ca-mi pleca:/ Catéd-1 parinti In varf de munti./
"N varf de munti, In vai adanci,/ "N vai adanci, izvoare reci./ Mi-1 cata si mi-1 lasa./
Frati de veste ca-mi prindea/ Si dupa el ca-mi pleca:/ Cata-1 frati in lunci si brazi,/ Mi-1
cata si nu-1 gasea;/ Mi-1 ofta i mi-1 1dsa./ Surori de veste-mi prindea/ Si dupa el ca-mi
pleca:/ Cata-1 surori in lunci de flori./ Mi-I céta si nu-l gasea./ Mi-l ofta si mi-1 lasa./
Matusi de veste-mi prindea/ $i dupa el ca-mi pleca:/ Cata-l1 matusi prin brandusi./ Mi-1
cata i nu-1 gasea./ Mi-1 ofta si mi-l lasa./ Veri de veste-mi prindea/ Si dupa el ca-mi
pleca:/ Caté-1 veri in lunci de meri./ Mi-1 céta si nu-1 gisea” (Brezeanu 2000: 363-
364).

608

BDD-V407 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:11 UTC)



Initierea. Definiri europene §i tipare folclorice romanesti

Iesirea din familiar este detaliatd prin enumerarea rudelor care resimt disparitia
neofitului si esueazd in a-l gasi, fiindca ele se deplaseaza in planul profan, al
itinerariilor sociale. Dacd sexului masculin i sint proprii spatiul cimpiei si brazii, ca
ipostazd vegetald a masculinitatii, planul floral gazduieste cautarile surorilor si
matusilor. Flacaul poate fi recuperat doar de cineva cu o conditie similara — iubita sa,
care isi incheie astfel si ea initierea, printr-o inversiune dinamic — pasiv. In
Limanskova — Reni, voinicul ramine izolat in urma binecunoscutei rataciri:

Dadu Dumnezeu o ceatd,/ Dupa ceatd o negureatd,/ Cararea ca isi luara,/ Cararui la
negri munti./ [...] (numele fetei) de veste-a prins!/ Cararuia ca-si lua,/ Sus la munti ca
se urca,/ Jos, mai jos se pogora,/ Peste voinicel dadea./ Sa-1 trezeasca nu se-ndura,/ sa-
1 destepte nu sd-ncrede,/ Cal din nard stranuta,/ Pe voinicel mi-1 trezea (IIOE3UA
1975: 363).

Sederea pe muntele sacru constituie o formd alegoricd a mortii initiatice,
pentru ci tandrul este pierdut pentru familie. Iesirea din sanul familiei este resimtita
ca o moarte, ritualul initiatic provoaca, la civilizatiile primitive, un bocet similar
trairilor funeste. Jelirea celui plecat, ,,Toata lumea sa-1 prajeasca,/ Sa-1 prijeasca, sa-1
caiasca” (Colinde 1994: 104) deconspira sensul initiatic, persoana familiard urmand
sa dispara pentru a fi nlocuitd de erou. Resuscitarea si revenirea in planul mundan
are nevoie insi de mijlocirea eros-ului, ca punct final al elevatiei fiintei. In toate
celelalte contexte ale plecarii In sacru, ruperea de universul matern este lipsitd de
dramatism, unele texte de colinde redand chiar un dialog intre mama si fiu care
dezvaluie intuitia parentala a traseului initiatic si sugereaza un sprijin, nu o incercare
de oprire a evolutiei ontologice.

Secventialitatea procesului initiatic este mereu aceeasi; folosind terminologia
lui Arnold van Gennep, vom spune ca etapa preliminard a procesului initiatic
marcheazd separarea de profan si familiar, este urmata de faza de limita a trecerii,
moment in care neofitul este supus la incercari cheie si se termind cu treapta
postliminard, de agregare la sacru si reintegrare in contingent. Simone Vierne a
sintetizat formele prin care célatoria In lumea miticd induce initierea neofitului: el
trece prin ritualuri ale mortii, se Intoarce la stadiul embrionar sau, in cadrul unui al
treilea traseu arhetipal, descinde in infern / urcé la cer (Vierne 1973: 22). Aceste cai
initiatice sint de fapt ipostaze ale mortii simbolice prin care trebuie si treaca
novicele in mod obligatoriu. Numai moartea firii perisabile, disolutia completd a
vulnerabilitatii naturale poate lasa sa se instaureze statutul privilegiat al fiintei care
,»a vazut Idei”. O imagine impresionanta a lui axis mundi gasim in basmul cules de
Ovidiu Birlea in Fundu Moldovei, Suceava. Aici el este un nuc, arbore fatd de care
mentalitatea traditionala are o reverenta deosebita: ,,

S1nucu Cela d’e aur face frunza d’i nuc d’e aur si nuci d’i aur, insa gios nu mai
pk’ica. Giumatat’e ira gol si giumadtat’e ira cu nuci, insd nu put’¢ n’ime pi lumea asta
sd-1 aduca la-mparatu nuci sau frunza d’i nuc (Birlea 1966: 532).

Provocarea constd in imposibilitatea de a valorifica fertilitatea exceptionald a
copacului solar, care reprezinta calea de legatura intre lumi:

S-o0 suit t’imp d’e tri an’i d’i dzili p copac in sus, pina ¢i-o agiuns la crengi, o-nh’ipt
toporasale acele sgsd in nuc si s-o suit pi crengi in sus, sa vada ¢i-ar s mai vada mai

609

BDD-V407 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:11 UTC)



Adina HULUBAS

in sus. Cin o agiuns la virvu copaculi, la virvu nuculi, au vazut o casutd stin in
véazduh s-o criangd d’i nuc d’i la nuc pind pi pragu céasi” (Birlea 1966: 533).

Motivul copacului — drum pe verticald intre dimensiuni apare in numeroase
basme, insd varianta de fata insumeaza simbolul solar, cu cel al stalpului lumii si cu
topos-ul casei de pe celdlalt tarim, pentru care nucul constituie un traseu marcat.
»Verticalismul usureaza mult acest «circuit» intre nivelul vegetal si nivelul uman,
cdci vectorul sdu intareste si mai mult imaginile invierii si triumfului” (Durand
1977: 427), adica exact scopul suprem al initierii. In colindele de fecior, ipostaza
mirificd a arborelui lumii este pradata de dulf: ,,S-a nascut si a crescut, /A crescut un
mar rotat /Cu crengutele de aur, /Cu merele de arjint, /Da frunza de margarint”
(ITOE3UA 1975: 95-96). Ciclul vegetativ al pomului este accelerat, ziua
imparateasca echivaland cu era cosmica: ,,...intr-o zi, vazu ca pomul Tnmugureste,
infloreste, se scuturd florile si roadele se aratd; apoi spre seard da in parguiald”
(Ispirescu 1988: 73). Pradarea zilnica a roadelor subrezeste fecunditatea lumii si
anuntd apropierea dramaticd a haosului anihilant. Fructele pretioase reprezinta
elixirul tineretii, tocmai pentru cd insumeaza toatd capacitatea vitald a universului:
»No, Tmparatu, cum o-mbucat prima datd, asa ca dumneavoastrd, n-avet’ timp,
numa’ timp, odat-o-ntinerit cu douzaci di ai, s-o saimtit mai tdnar, cum o mancat un
mar din maru lui” (Oprisan 2006: 226). Iata de ce marul este atit de pretios, jefuirea
lui constanta sleieste si imbatrineste natura umana, in timp ce cuminecarea din
fructul sacru revigoreaza si Intoarce timpul la gloria dintéi.

Implicatia thanatica este o constanta a interpretarilor specialistilor si a textelor
cu valoare initiatici. Moartea simbolicd survine ulterior ,riturilor preliminare de
purificare” (Universalis 1996: 351), care evitd imixtiunea nefastd a profanului in
sacru §i este semnalata atit la nivelul geografiei fictionale, cat si la nivel cromatic.
Jungla in care se afla cabana initiatica la culturile tribale are un corespondent artistic
in pustiul prin care ratdcesc neofitii, dar si in argeaua pentru tesut a lanei Sinziana,
sora petita de fratele soare in baladi. Campia, padurea si muntele sunt spatii sacre
fictionale recurente, fiecare din ele cu un corespondent in credintele universale. O
metaforizare completd a suferit in spatiul roménesc practica denumita ,,varuire
magica” (Vierne 1973: 9). Natura speciald, de spectru a neofitilor este redatd prin
semnalul cromatic alb, ei fiind astfel vopsiti In Congo, pe coasta Luango. La fel
procedeaza si populatia Pangwe (Lips 1964: 360), sau cea din Oceania (Propp 1973:
78), alteori o pudra fiind folositd (Eliade 1995: 31) pentru a da aparenta de spirit
lipsit de corporalitate. Atit tinerii, cit i fetele masai din Australia, isi acopereau fata
sau intregul trup cu argild alba in timpul procesului de trecere (Gennep 1996: 84).
Textele folclorice romanesti abunda in folosirea epitetului dalb, ce caracterizeaza cel
mai frecvent fata neofitului, ca ipostaziere a spiritului sdu. Colindele de fecior si de
fatd mare, baladele fantastice si basmele evidentiaza o etapa cathartica fin intertesuta
la nivel simbolic; eroii 1si abandoneaza neputinta umana prin recluziune, ratacire,
sete, foame ori prin urcarea in spatii consacrate cum e muntele. Teatralizarea
sacrului, ca dominanta a ritualului initiatic tribal, s-a refugiat in puterea evocatoare a
cuvantului transmis prin datind: desfasurarea evenimentelor din colindele de fecior,
spre exemplu, includ pe langa planul fabulei atat instanta povestitoare — colindatorii,
cat si auditoriul.

610

BDD-V407 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:11 UTC)



Initierea. Definiri europene §i tipare folclorice romanesti

Raportul intre definirile europene ale fenomenului cultural initiatic si
indiciile retrase in textele poetice populare este, prin urmare, unul de
cuprindere spirituald, prin integrarea mentalului traditional romanesc in
credintele universale si, in acelasi timp, de distantare fata de tiparul general
prin nuantari specifice simtirii mistice autohtone. Absenta unui tremendum in
fata modelului divin i a lumii arhetipale permite translarea dimensiunilor
firii iIn mod natural, cici omul se misca de fapt sub aceleasi parghii
ontologice, fie ca se afla in mit, ori in profan. Zanele care deretica si
imparatesele trimise de fii sd plamadeasca turte magice sau atinse de sacru in
timp ce maturd demonstreazd o antinomie psihologica intre teroarea ce
induce fiorul initiatic in timpul riturilor de trecere tribale si armonia sub care
tinerii neofit patrund, prin operele folclorice romanesti, in dimensiune mitica.

Bibliografie

Balade 1964: Balade populare romdnesti. Introducere, indice tematic si bibliografic,
antologie de Al. I. Amzulescu, vol. I, Bucuresti, Editura pentru Literatura.

Basme 1996: Basme romdne, culegere de G. Dem Teodorescu, editie Ingrijitd si glosar de
Rodica Pandele si Petre D. Anghel, prefatd de Nicolae Constantinescu, Bucuresti,
Editura Vitruviu.

Berdan 1986: Lucia Berdan, Balade din Moldova, Cercetare monografica. Cu un capitol de
etnomuzicologie de Viorel Birleanu si Florin Bucescu, lasi, Caictele Arhivei de
Folclor, VI.

Bettelheim 1971: Bruno Bettelheim, Les blessures symboliques. Essais d’interpretation des
rites d’initiation.

Traduit de I’anglais par Claude Monod, suivi d’une discussion par André Greene et Jean
Pouillon, Paris, Gallimard.

Brezeanu 2000: Ion Brezeanu, Colinde de la Dundrea de Jos. Ritual, poeticd, Galati, Editura
Fundatiei Universitare ,,Dunarea de Jos”.

Biedermann 2002: Hans Biedermann, Dictionar de simboluri, vol. 1. Traducere din limba
germana de Dana Petrache, Bucuresti, Editura Saecculum 1.0.

Birlea 1966: Antologie de proza populara epica, Bucuresti, Editura pentru Literatura.

Brailoiu, Comisel et alii 1977: C. Brailoiu, Emilia Comisel si Tatiana Galusca-Cirsmariu,
Folclor din Dobrogea. Studiu introductiv de Ovidiu Papadima, Bucuresti, Editura
Minerva.

Cilinescu 1965: G. Calinescu, Estetica basmului, Bucuresti, Editura pentru Literatura.

Cires 1984: Lucia Cires, Colinde din Moldova. Cercetare monografica. Cu 72 de melodii
transcrise de Florin Bucescu si Viorel Birleanu, Iasi, Caietele Arhivei De Folclor, V.

Ciubotaru, 2000: Silvia Ciubotaru, Nunta in Moldova. Cercetare monografica, lasi, Editura
Universitatii ,,Al. I. Cuza”.

Colindatul 2007: Colindatul traditional romdnesc. Sens si simbol. Prefata, antologie si glosar
de Sabina Ispas, Bucuresti, Editura Saeculum Vizual.

Colinde 1994: Colinde din Transnistria. Prefatd de Traian Herseni. Cuvint inainte, studiu
introductiv, texte si melodii culese si notate de Constantin A. Ionescu. Postfatd de
Constantin Mohanu, Chiginau, Editura Stiinta.

Coman 1980: Mihai Coman, Izvoare mitice, Bucuresti, Editura Cartea Romaneasca.

611

BDD-V407 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:11 UTC)



Adina HULUBAS

Durand 1977: Gilbert Durand, Structurile antropologice ale imaginarului. Introducere in
arhetipologia generala. Traducere de Marcel Aderca. Prefatd si postfatd de Radu
Toma, Bucuresti, Editura Univers.

Durkheim 1995: Emile Durkheim, Formele elementare ale vietii religioase. Traducere de
Magda Jeanrenaud si Silviu Lupescu. Cu o prefatd de Gilles Ferreol, Iasi, Editura
Polirom.

Eliade 1994: Mircea Eliade, Nostalgia originilor. Istorie si semnificatie in religie. Traducere
de Cezar Baltag, Bucuresti, Editura Humanitas.

Eliade 1995: Mircea Eliade, Nasteri mistice, traducere de Mihaela Grigore Paraschivescu,
Bucuresti, Editura Humanitas.

Universalis 1996: Encyclopaedia Universalis, corpus 12, Inceste — Jean-Paul, Paris, Editeur
a Paris.

Francu, Candrea 1988: Teofil Francu, George Candrea, Romdnii din Muntii Apuseni, (Motii).
Scriere etnografica cu 10 ilustratiuni in fotografie, Bucuresti, Tipografia Moderna.

Gennep 1996: Arnold van Gennep, Riturile de trecere. Traducere de Lucia Berdan si Nora
Vasilescu, studiu introductiv de Nicolae Constantinescu, lasi, Editura Polirom.

Grande 1969: Grande dizionario enciclopedico UTET con 358 illustrzioni nel testo e 36
tavole fuori Testo di cui 11 a colori, Torino, Unione tipografico — Editrice torinese.

Ispirescu 1988: Petre Ispirescu, Legende sau basmele romanilor. Editie ingrijita de Aristita
Avramescu, vol. I, Bucuresti, Editura Cartea Romaneasca.

Lips 1964: Tulius E. Lips, Obirsia lucrurilor. O istorie a culturii omenirii, Bucuresti, Editura
Stiintifica.

Luncile 1964: La luncile soarelui. Antologie a colindelor laice. Editie ingrijitd si prefata de
Monica Bratulescu, Bucuresti, Editura pentru Literatura.

Marian 1995: Simion Florea Marian, Nunta la romani. Studiu istorico — etnografic
comparativ. Editie criticd de Teofil Teaha, loan Serb, loan Ilisiu, text stabilit de Teofil
Teaha, Bucuresti, Editura ,,Grai si suflet — Cultura nationala”.

Oprisan 2002: 1. Oprisan, Basme fantastice romdnesti. Vol. | Fata rapita de soare, Bucuresti,
Editura Vestala.

Oprisan 2006: 1. Oprisan, Basme fantastice romdnesti, vol. V, Fata din icoand, Bucuresti,
Editura Vestala.

Pasculescu 1910: Nicolae Pasculescu, Literatura populara romdneascd, cu 30 arii notate de
Gheorghe Mateiu, Bucuresti, Libraria Socec si Comp.

TIOE3US 1975: IOE3USI OBUMYEIOPMJIOP KAJIEHJAPUYE, ainxsTyups, apTHKIYI
BIHTPOAYKTYB I KOMEHTpHumie n¢ H. M. bsemry. Cy0 penmakiia ayd B. M. ['agak,
KumuH3y, Equrypa mrunia.

Propp 1973: V. 1. Propp, Radacinile istorice ale basmului fantastic. Traducere de Radu
Nicolau, prefata de Nicolae Rosianu, Bucuresti, Editura Univers.

Rosianu 1997: Nicolae Rosianu, Poetica folclorica, Bucuresti, Editura Universitatii din
Bucuresti.

Sandu-Timoc: C. Sandu-Timoc, Poezii populare dela romanii din Valea Timocului, cu o
introducere de N. Cartojan, Craiova, Editura ,,Scrisul Romanesc”, s.a.

Sevastos 1990: Elena Sevastos, Liferaturd populara, vol. 1, Cintece moldovenesti. Nunta la
romani. Editie Ingrijita si prefata de loan Iligiu, Bucuresti, Editura Minerva.

Stancescu 2000: D. Stancescu, Sur—Vultur. Basme culese din gura poporului [romdn]. Editie
ingrijita, prefatd si tabel cronologic de Iordan Datcu, Bucuresti, Editura Saeculum 1.0.

Vierne 1973: Simone Vierne, Rite, roman, initiation, Grenoble, Presses Universitaires de
Grenoble.

Wunenburger 2000: Jean-Jacques Wunenburger, Sacrul. Traducere, note si studiu introductiv
Mihaela Calut. Postfatd de Aurel Codoban, Cluj — Napoca, Editura Dacia, 2000.

612

BDD-V407 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:11 UTC)



Initierea. Definiri europene §i tipare folclorice romanesti

Romanian Initiation Patterns in the Context
of European Definitions

The initiation before marriage has not yet been the subject of an extensive
Romanian research; hence it is an exaggeration to speak about distortions when approaching
its ritual. Our work identifies some specific implications of the completely metaphorical
practices revealed mainly by profane carols, fantastic ballads and fairy-tales. Totemic bounds
are fundamental when entering this rite of passage and this connection becomes visible with
the symbolic presence of the stag and the deer. The former has a mythical power over nature
and his acts are felt and heard only by the lad. Also he transforms himself into a golden stag,
under the same magical resorts as the maid who becomes a hunted deer in carols and
wedding orations. All psychoanalytical perspectives see the neophyte as departing from the
maternal world, but Romanian traditional culture transforms the mother image into a
reference throughout initiation. Real practices meant to induce the feeling that the neophyte
is in fact dead suffered an artistic transformation, which, nevertheless, testifies for the
existence of such rituals very long time ago. The general perspectives on Romanian initiation
motifs show a coherence with universal beliefs analyzed by European researchers, and yet a
distance from the usual pattern, given by the local mystical feeling.

lasi, Romdnia

613

BDD-V407 © 2009 Editura Alfa
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:11 UTC)


http://www.tcpdf.org

