
591 
 

 
 
 

Etnologia integrării europene: repere iniţiale 
 

Ioana-Ruxandra FRUNTELATĂ 
 

O etnologie a integrării europene în România anilor 2000 poate fi justificată 
din mai multe perspective şi, în acelaşi timp, atacată cu destule argumente. Dacă 
înţelegem prin etnologia integrării europene interpretarea efectelor informale sau 
neoficializate, dar concrete, pe care integrarea în Uniunea Europeană a unor state 
naţionale le are asupra culturilor populare tradiţionale ale acelor state, atunci o astfel 
de temă etnologică se înscrie, bineînţeles, în etnologia de urgenţă, având în vedere 
salvarea, măcar prin colecţionare, descriere şi arhivare, a acelor segmente culturale 
direct „ameninţate” de impunerea legislaţiei europene, cum ar fi Ignatul sau 
priveghiul din complexul ritual funerar. 

Anticipând, observăm că o astfel de perspectivă ar situa discursul etnologic 
destul de aproape de cel al „etnologiei comunismului”, care cercetează, de exemplu, 
traumele provocate de colectivizarea agriculturii în satele româneşti din a doua 
jumătate a secolului al XX-lea. Dealtfel, chiar membrii comunităţilor rurale din 
prezent aşază Uniunea Europeană alături de fosta U.R.S.S.: „Dacă a căzut ăsta 
[blocul politic răsăritean], s-a ridicat ăsta apusean ... să mergem în Europa!”, le-a 
spus un pensionar de 83 de ani din Trifeşti, jud. Iaşi, sociologilor Dana Cornelia 
Niţulescu şi Cornelia Băjenaru în anul 2005 (Voicu, Voicu 2006: 78). Într-un alt 
interviu sociologic realizat de Mihnea Preotesi şi Claudia Petrescu în satul Tomşani, 
jud. Prahova, tot în 2005, interlocutorul lor, un bărbat de 64 de ani, le-a spus tranşant 
că dacă Uniunea Europeană „pune jugul mai rău pe noi, să ne lase în pace, că ne-au 
păcălit pe noi, ăştia săraci, rău de tot” (Voicu, Voicu 2006: 173), folosind o metaforă 
din sfera agriculturii tradiţionale („a pune jugul pe cineva” cu sensul de „a exploata” 
pe cineva), care demonstrează o imagine mentală despre o Uniune Europeană ce are 
coordonate comune cu forţele asupritoare din est sau din vest, din vremuri mai vechi 
sau mai recente. 

O astfel de etnologie a integrării europene, preocupată să salveze valorile 
culturii populare de expresie orală aflate pe cale de dispariţie în forma lor 
considerată de specialişti autentică şi întreagă, ar putea fi criticată pe motiv că ar 
avea faţa întoarsă numai spre trecut, căutând doar relicve şi neglijând aspectele vii 
ale culturii pe care încearcă să o interpreteze. Referitor la această dilemă a 
etnologului care mitizează trecutul fără să-l înţeleagă şi vede prezentul fără să-l 
observe, Claude Lévi-Strauss, scria în Tropice triste, jurnalul formării lui 
profesionale: 

 
Până la urmă mă aflu prizonierul unei alternative: când călător vechi, 

confruntat cu un spectacol prodigios, din care însă totul sau aproape totul îmi scapă 
(...); când călător modern, gonind după vestigiile unei realităţi dispărute. În ambele 
alternative pierd şi mai mult chiar decât poate să pară, deoarece eu, care gem în faţa 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 13:05:35 UTC)
BDD-V406 © 2009 Editura Alfa



Ioana-Ruxandra FRUNTELATĂ 
 

592 
 

umbrelor, nu sunt oare impermeabil la spectacolul adevărat care ia formă în momentul 
acesta, dar pentru sesizarea căruia nu am încă sensibilitatea cerută? Peste câteva sute 
de ani, în acelaşi loc, un alt călător, tot atât de disperat ca şi mine, va deplânge 
dispariţia a ceea ce eu aş fi putut vedea, dar care mi-a scăpat. Victimă a unei duble 
infirmităţi, tot ce văd mă supără şi, în acelaşi timp, îmi reproşez necontenit că nu 
privesc destul (Lévi-Strauss 1968: 47–48).  
Am putea comenta că „dubla infirmitate” despre care vorbeşte antropologul 

francez este faţa întunecată a competenţei etnologului sau conştiinţa limitelor pe care 
el încearcă să le depăşească. Versiunea pozitivă a aceluiaşi discurs o găsim, într-un 
dialog european atemporal, în primul curs de folclor ţinut de Ovid Densusianu în 
1909 la Universitatea din Bucureşti. Filologul român spunea că: 

A avea ochii aţintiţi numai spre trecut cum printr-un fel de manie arheologică s-a 
făcut mereu până acum în atâtea ramuri de studii, este desigur o exagerare ale cărei 
urmări se resimt şi astăzi. Dar a veni să spui ’Destul s-a scormonit în ruinele 
trecutului, lăsaţi-l şi ocupaţi-vă numai de prezent’ ar fi o exagerare tot atât de 
primejdioasă. Cercetătorul trebuie să cuprindă în câmpul său de observaţie şi 
actualitatea şi trecutul. Mintea sa trebuie să fie veşnic gata să cunoască şi ce se 
întâmplă şi ce s-a întâmplat altădată, pentru că nimic nu poate fi pătruns în toate 
tainele lui dacă este izolat în timp şi în spaţiu. Între ce este şi ce a fost, mintea noastră 
trebuie să întindă mereu punţi de lumină (Densusianu apud Pop 1998: 329). 
Din avertismentul lui Lévi-Strauss şi profesiunea de credinţă a lui Ovid 

Densusianu, reţinem că explorarea supravieţuirilor trecutului în prezent nu trebuie în 
niciun caz abandonată de etnolog. Chiar dacă etnologia (antropologia) a fost privită 
iniţial ca o ştiinţă opusă istoriei, pentru că nu se bazează pe documente, ci pe 
observaţie directă şi anchetă orală, evoluţia ei a demonstrat că nici comunităţile cele 
mai ancorate în modele culturale nescrise nu se pot sustrage amprentei 
evenimentului şi etnologia (antropologia) contemporană „a dezvoltat o întreagă 
concepţie despre istorie şi istoricitate, despre acţiunea timpului asupra structurilor 
[vieţii colective] (Bonte, Izard 1999: 346). 

Astfel, etnologia integrării europene devine interesantă şi pentru că poate 
furniza studii de caz care ilustrează relaţia dintre culturile de tip folcloric şi istorie. 
Avem de studiat metamorfozele elementelor culturale arhaice (cu nucleele în 
„miturile fondatoare” ale comunităţilor tradiţionale) şi perspectiva istorică poate 
completa sau corecta interpretările bazate exclusiv pe cercetarea de teren. Totodată, 
informaţiile de istorie orală obţinute de etnologi pot contribui la înţelegerea 
anumitor aspecte ale evoluţiei istorice, pentru că evidenţiază, de exemplu, structuri 
repetitive, cum ar fi asimilarea între Uniunea Europeană şi U.R.S.S., menţionată 
anterior. În state cu istorie asemănătoare, etnologia integrării europene va avea, 
probabil, coordonate comune.  

În acelaşi timp, abordarea etnologică a integrării europene aduce, fără 
îndoială, clarificări utile pentru alte ştiinţe preocupate de aceeaşi problemă, cum ar fi 
sociologia. Un studiu sociologic al impactului integrării europene în satele româneşti 
a fost realizat în 2005 de o echip de la Institutul de Cercetare a Calităţii Vieţii, în 
urma unei iniţiative a Delegaţiei Comisiei Europene la Bucureşti. Cercetătorii au 
pornit de la tipologia culturală a satelor, propusă de Dumitru Sandu în 2004, pe baza 
următoarelor criterii: stocul de educaţie (numărul mediu de ani de şcoală absolviţi de 
adulţii din localitate), izolarea spaţială, procentul imigranţilor veniţi în localitate, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 13:05:35 UTC)
BDD-V406 © 2009 Editura Alfa



Etnologia integrării europene: repere iniţiale 
 

593 
 

ponderea grupurilor religioase minoritare şi ponderea etnicilor maghiari (al doilea 
grup etnic ca mărime din România). Combinând cele cinci criterii, Dumitru Sandu a 
ajuns la concluzia că există şase tipuri de sate în România: de imigrare, moderne, 
minoritare-etnic, cu minorităţi religioase, izolate şi tradiţionale. Intenţionând să 
realizeze o cercetare calitativă, bazată mai mult pe interviuri luate pe teren şi mai 
puţin pe statistici, echipa de sociologi a ales câte un sat din fiecare tip. Astfel, 
investigaţia s-a desfăşurat pe şase terenuri rurale: Traian Vuia (Timiş), Tomşani 
(Prahova), Zerind (Arad), Aţintiş (Mureş), Trifeşti (Iaşi) şi Hăneşti (Botoşani) 
(Voicu, Voicu 2006: 24) şi s-a concretizat ştiinţific într-un volum de studii 
coordonat de Mălina şi Bogdan Voicu şi intitulat Satul românesc pe drumul către 
Europa. 

Pentru etnolog, lectura studiilor din volum este interesantă şi chiar provoacă 
reflecţii asupra propriului demers metodologic şi interpretativ. Citim, de exemplu, că 
sătenii români „care sprijină cel mai mult aderarea se numără printre ’învingătorii’ 
tranziţiei, având acumulată o avuţie mai mare” (Voicu, Voicu 2006: 35). Pe aceeaşi 
pagină, puţin mai jos, Mălina Voicu se contrazice parţial când observă că „dintre 
sătenii cu potenţial de participare pe piaţă, cei care au exploataţii mai mari sprijină 
mai puţin aderarea”, aşa că, până la urmă, nu mai înţelegem dacă „învingătorii 
tranziţiei” din mediul rural autohton sunt pro sau contra integrării în Uniunea 
Europeană. 

În general, autorii volumului, cu toate că-şi propun să realizeze o cercetare 
calitativă, nu-şi contextualizează suficient informatorii. Ni se dau despre ei 
informaţii generale, referitoare la sex, vârstă, educaţie (se specifică numai dacă sunt 
intelectuali), funcţie administrativă (primar, vice-primar) sau rol social („lider 
local”). Nu aflăm, însă, dacă sunt localnici sau veniţi mai recent în sat, ce religie şi 
ocupaţie au, care este orizontul lor cultural sau dacă deţin sau au deţinut anumite 
roluri tradiţionale în comunitate (vornic, stolnicăreasă etc.). Toate aceste date de 
context i-ar fi ajutat probabil pe sociologi (sau pe etnologii care au acces, prin 
medierea cărţii, la rezultatele cercetării lor) să înţeleagă mai bine discursurile 
informatorilor lor. De exemplu, ei nu-şi pun deloc problema gradului de 
ficţionalitate al răspunsurilor pe care le primesc de la oameni. Experienţa 
interpretării anchetelor etnologice de teren1 arată însă clar că, de multe ori, 
informatorii ghicesc aşteptările cercetătorului  şi-i spun acestuia exact ce vrea să 
audă, din motive ce ţin de o gamă psiho-socială nuanţată. Nu putem interpreta 
cuvintele oamenilor ca pe o expresie certă a convingerilor lor, pentru că, de multe 
ori, ele sunt doar o reflectare a reacţiei culturale la conjunctura conversaţională. 
Ceea ce au ascultat sociologii români în timpul cercetării din 2005 nu exprimă 
neapărat atitudinea sătenilor faţă de Uniunea Europeană, ci atitudinea lor faţă de cei 
care-i întreabă despre Uniune, în calitate de reprezentanţi ai unui proiect patronat 
chiar de respectiva organizaţie. Prin urmare, este destul de riscant să generalizăm, 
spunând că „satul românesc s-a dovedit a fi mereu foarte suportiv faţă de integrarea 
în U.E. (Voicu, Voicu 2006: 32) şi poate ar fi mai indicat să folosim „s-a declarat” 
în loc de „s-a dovedit”. Desigur, însă, nici etnologii nu deţin adevăruri absolute, dar 

                                                 
1 de exemplu, Otilia Hedeşan, 2001 Folclorul. Ce facem cu el?, Timişoara, Editura Universităţii de 

Vest, p.129–131. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 13:05:35 UTC)
BDD-V406 © 2009 Editura Alfa



Ioana-Ruxandra FRUNTELATĂ 
 

594 
 

o etnologie a integrării europene ar putea pune câteva accente necesare în discursul 
sociologic despre acest subiect. 

În fine, în afară de argumentele salvării tradiţiilor care dispar odată cu 
modificările administrative şi economice impuse lumii satului şi plusului 
interdisciplinar adus de etnologie în investigaţii ale mediului rural iniţiate din alte 
domenii socio-umane, putem pleda pentru necesitatea unei etnologii a integrării 
europene şi în cadrul mai larg al studierii fenomenelor produse de globalizare 
(mondializare) în universul omului contemporan. Dintr-un astfel de unghi, 
integrarea satului românesc în Uniunea Europeană presupune transformarea lui într-
un sat european şi pentru unii insideri, pierderea specificului identitar („În Occident, 
sunt mai dezvoltaţi din punct de vedere economic, dar sunt anumite lucruri ce nu 
trebuie sacrificate globalizării, cum ar fi tradiţiile”, spune un farmacist de 65 de ani 
din Zerind (Voicu, Voicu 2006: 153). Între reprezentările pe care şi le creează despre 
propria identitate şi cele despre „identitatea europeană” pe care ar fi bine s-o adopte, 
omul satului poate traversa o criză de apartenenţă culturală. 

Reprezentările realităţii pe care ni le formăm au o dimensiune ideologică, prin 
racordarea la modele sociale/ culturale colective şi „oficiale”(Neculau 1997: 12) şi 
etnocentrismul (împărţirea lumii în „noi” şi „ceilalţi”/ „romani” şi „barbari”) pare o 
judecată de valoare universală (Bonte, Izard 1999: 220). Ţinând cont de atributele 
culturale ale reprezentării mentale a identităţii, etnologia integrării europene se poate 
contura şi ca etnologia unei aculturaţii. Deşi românii au fost dintotdeauna în Europa, 
calitatea de membri ai Uniunii Europene pare să le disloce anumite atribute etnice 
fundamentale, cum ar fi relaţia cu spaţiul, concretizată în valorizarea pământului şi a 
vetrei satului2. În acelaşi timp, însă, accesibilitatea locurilor de muncă în Europa 
conduce la modificarea modelului cultural rural din interior. Prin cei ce migrează la 
muncă şi revin periodic în sat sau comunică regulat cu rudele rămase acasă, Europa 
(de fapt, o anumită imagine despre ea) devine o prezenţă familiară în casele 
românilor din mediul rural. Etnologul specializat în integrare europeană poate studia 
dinamica identitară a satului românesc actual şi poate deveni chiar un „facilitator 
cultural”, implicându-se în protejarea valorilor locale de patrimoniu material şi 
imaterial, care constituie, în fond, sursele reprezentărilor identitare colective. În 
acelaşi timp, însă, etnologul de bună credinţă va încerca să nu uite că  

el nu este chemat să corijeze şi să ajusteze cultura unui grup uman după propria-i grilă 
de valori, ci să se străduiască s-o înţeleagă şi s-o aprecieze slujindu-se de principii 
unitare şi riguros urmate (Ştiucă 2007: 123). 
În finalul unui traseu destul de abrupt ce stabileşte reperele iniţiale ale 

etnologiei europene, legitimându-i, implicit, existenţa, se poate aduce în discuţie 
raportul dintre etnologia integrării europene şi etnologia Europei, în accepţia lui Jean 
Cuisenier, de cercetare a „etnicităţii popoarelor europene” (Cuisenier 1999: 138). 
Departe de a atomiza disciplina revendicându-şi un domeniu de actualitate, cum ar 
putea aprecia criticii ei, etnologia integrării europene se înscrie firesc în etnologia 
Europei, urmând să interogheze modelele culturale şi reprezentările identitare ale 
moştenitorilor de azi ai bătrânului continent, în încercarea de a înţelege încotro va 

                                                 
2 Referitor la relaţia cu spaţiul a omului din Europa occidentală, Jean Cuisenier observă cât de 

„tranşantă este ruptura între tradiţiile familiale şi locale care guvernează organizarea spaţiului domestic 
(...) şi practicile sociale care prevalează azi în tratarea aceluiaşi spaţiu” (Cuisenier 2005: 103). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 13:05:35 UTC)
BDD-V406 © 2009 Editura Alfa



Etnologia integrării europene: repere iniţiale 
 

595 
 

duce experimentul de colonizare pe care-l traversează azi atât locuitorii satelor din 
estul Uniunii Europene, cât şi compatrioţii lor etnologi. 

 
Bibliografie 

 
Bonte, Izard 1999: Pierre Bonte, Michel Izard (1991, 1992 Dictionnaire de l’ethnologie et de 

l’anthropologie), Dicţionar de etnologie şi antropologie, traducere de Smaranda 
Vultur, Radu Răutu (coordonatori), Dana Buglea, Mihaela Ioncica, Constantin Jinga, 
Cătălin Adrian Lazurcă, Ciprian Nicolae Vâlcan, Iaşi, Editura Polirom, p. 346. 

Cuisenier 2005: Jean Cuisenier (La tradition populaire) Tradiţia populară, traducere de 
Nora Rebreanu Sava, Cluj-Napoca, Editura Casa Cărţii de Ştiinţă,. 

Cuisenier 1999: Jean Cuisenier (1990 Ethnologie de l’Europe) Etnologia Europei, traducere 
de Marinela Blaj, prefaţă de Dumitru Stan, Iaşi, Institutul european. 

Hedeşan 2001: Otilia Hedeşan Folclorul. Ce facem cu el?, Timişoara, Editura Universităţii 
de Vest. 

Lévi-Strauss 1968: Claude Lévi-Strauss (1955 Tristes Tropiques) Tropice triste, în 
româneşte de Eugen Schileru, Irina Pâslaru-Lukacsik, Bucureşti, Editura Ştiinţifică, 
p.47–48. 

Neculau 1997: Adrian Neculau (coordonator) (1995) 1997 Psihologia câmpului social: 
Reprezentările sociale, prefaţă de Adrian Neculau, traducere de Ioana Mărăşescu şi 
Radu Neculau, ediţia a II-a, Iaşi, Editura Polirom, Societatea Ştiinţă & Tehnică S.A. 

Pop 1998: Mihai Pop Folclor românesc, vol I Teorie şi metodă, ediţie îngrijită de Nicolae 
Constantinescu şi Alexandru Dobre, Bucureşti, Editura „Grai şi Suflet – Cultura 
Naţională”, Bucureşti. 

Ştiucă 2007: Narcisa Alexandra Ştiucă Cercetarea etnologică de teren, astăzi (curs), Editura 
Universităţii din Bucureşti. 

Voicu, Voicu 2006: Mălina Voicu şi Bogdan Voicu (coordonatori) Satul românesc pe 
drumul către Europa, prefaţă de Dumitru Sandu, Iaşi, Editura Polirom, p.78. 

 
Ethnology of European Integration: Genuine Marks 

 
There are several arguments pleading for the necessity of an ethnology of European 

integration at least in countries like Romania which still have a rich traditional cultural 
heritage. One such argument would be that investigating folk cultures under the 
circumstances of European integration enables ethnologists to “rescue” fragments of a 
culture that is fast changing and consequently loses its traditional patterns. Another argument 
places the ethnology of European integration among the most useful tools for 
interdisciplinary research by sampling a sociological discourse on European integration and 
pointing to some flaws of such a discourse that ethnological analysis reveals. The third 
argument supports the idea that European integration can be looked at as an acculturation 
process and the ethnology of European integration has to deal with reshaping individual and 
collective identities during such a process. Finally, ethnology of European integration and 
ethnology of Europe (as defined by Jean Cuisenier) are compared. 

 
Bucureşti, România  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 13:05:35 UTC)
BDD-V406 © 2009 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

