
Iulian BOLDEA, Cornel Sigmirean (Editors), DEBATING GLOBALIZATION. Identity, Nation and Dialogue 
Section: Language and Discourse 

 

43 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2017, e-ISBN: 978-606-8624-01-3 

 

TERMINOLOGY AND DEGRAMMATICALIZATION  
 

Doina Butiurca 

Assoc. Prof., PhD, Sapientia University of Tîrgu Mureș 
 

 

Abstract:Human existence unfolds within the limits of a fundamental triangle: God – man - world. This is 

the hypothesis we startfrom in our research. Not the relation to the world, but the relation of the being 

with its Creator, revealing the ultimate mystery of human existence:  regardless of the historicalcontext – 

as Mircea Eliade observed – homo religiosus always believes that there is an absolute reality, which 

transcends this world but is manifested here, sanctifying and making itreal. He believes that life is of 

sacred origin and that it actualizes all its potentials to the extent to which it is religious, by participating 

in this reality” (M. Eliade). Among the”species of God’s friends”, Michelde Certeau examined a few 

asymptomatic cases in the Christian centuries  IV and VI – the idiot, the madmen, the lost – that we find 

carryingaesthetic values in the entire European literature.The Ascetic, the Christian Apostle typology 

whether it belongs to the Romantic literature or the Modernist Novel is another facet of religious 

anthropology, a way of isolating the 

individual from the community.  One of the conclusions is that, if the Idiot, the Lost are expressions of 

conservation of anachorite loneliness inside the community or the extension of monastic experience into 

the urban environment, the Asceticis an aspiration to absolute always connected to a returnritual. 

 

Keywords: Sacred, Apostle, Imitatio Christi. 

 

 

1.Apostolul  

Cuvântul grecesc apostolos are sensul de ,, trimis, sol” şi face referire la ucenicii lui Iisus Hristos, 

a căror menire a fost de a propovădui în lume credinţa creştină. Există în tradiţia biblică 

doisprezece ucenici apropiaţi ai Mântuitorului, care au fost aleşi pentru a predica Evanghelia. 

Apostolii sunt exemple de devotament faţă de cauza nobilă a slujirii Creatorului divin, dusă până 

la sacrificiul suprem.În arta bizantină, erau reprezentaţi simbolic prin imaginea oilor – Agnus 

Dei-  care stau în dreapta şi în stânga  Mântuitorului- Păstor. În arta Evului Mediu, Apostolii au 

fost înzestraţi cu atribute simbolice, propagate prin pictură şi sculptură, care au supravieţuit în 

toate formele de cultură europeană modernă (cf. Ivan Evseev 2007: 47- 49): crucea în formă de X 

(Sfântul Andrei, ocrotitor al Scoţiei şi părinte al creştinismului românesc ) sau în forma literei T 

(Filip are în mână o cruce sub formă de T, deoarece se consideră că a fost spânzurat de braţul 

unei astfel de cruci), cuţitul de măcelar (Bartolomeu), sabia (Iacov Zevedeul), bâta sau măciuca 

(Iacov cel Tânăr), cupa din care iese un şarpe (Ioan), buzduganul, vâsla, corabia (Iuda Tadeul), 

securea de luptă (Matia), cartea, sabia (Pavel), peştele, coşul, crucea răsturnată (Petru), ferăstrăul 

(Simion Zelotul), suliţa (Toma) etc. Contemplată în oglinda Celuilalt, tipologia literară de sursă 

creştină nu este doar diversă, este şi diferită de la o cultură la alta, de la un secol la altul, ordonată 

într-un sistem de identităţi şi alterităţi legate între ele prin ideea divinului. Modelul religios al 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:33:34 UTC)
BDD-V4056 © 2017 Arhipelag XXI Press



Iulian BOLDEA, Cornel Sigmirean (Editors), DEBATING GLOBALIZATION. Identity, Nation and Dialogue 
Section: Language and Discourse 

 

44 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2017, e-ISBN: 978-606-8624-01-3 

 

apostolului este strâns legat de arhetipurile culturale amintite, pe ale căror reprezentări simbolice 

sunt grefate variatele tipuri de antropologii creştine. Stareţul Zosima, Alioşa Karamazov, 

personajele lui Dostoievski trăiesc sub semnul unui creştinism blând.Iată un fragment din 

Însemnări dintr-o casă moartă ( în faţa căruia Paulin Lecca rostea asemenea lui Tertulian:,, 

Sufletul, în mod firesc, este creştin”): ,,Faţa lui frumoasă, deschisă, inteligentă şi în acelaşi timp 

blândă şi naivă, mi-a atras inima de la prima vedere şi am fost tare bucuros că soarta mi-a trimis 

ca vecin tocmai pe el şi nu pe altcineva. Pe faţa lui frumoasă, aş putea spune chiar foarte 

frumoasă, era întipărit întreg sufletul său. Zâmbetul lui era atât de credul, atât de naiv, încât mi se 

părea că surâde ca un copil; ochii lui negri erau atât de blajini, atât de mângâietori, încât 

simţeamîntotdeauna o deosebită satisfacţie, ba chiar o uşurare când mă uitam la el, în clipele mele 

de tristeţe şi de mâhnire”. Accentelor apolinice ale imaginii oferite de scriitorul rus, Liviu 

Rebreanu pare să le dea o replică prin Apostol Bologa - fiinţă patetică, animată de tendinţe 

contradictorii. Bologa este o antropologie strâns legată de simbolismul crucii în multiplele sale 

variante şi de metafora unui reformism ontologic. Patosul său nu este  echivalentul unei agitaţii 

sterile. Vâltoarea pornirilor este estompată de inimă (creştinismul însăşi este o religie a iubirii) şi 

menţine protagonistul în limitele antropologiei creştine şi prin alte valenţe ale ficţiunii, cum ar fi  

vocaţia libertăţii teodicee. Este vocaţia inerentă căderii în păcat,  legată de   culpabilitatea de a fi 

subscris morţii („Pasiunile Domnului  - notează Cocagnac - se angajează pe drumul patimilor 

fiului -” MauriceCognac: 191). Spre deosebire de accepţiunea biblică, tipologia literară a 

apostolului este un ,, conglomerat asociativ”, simbolurile religioase, temele şi motivele literare 

unificând imagini individuale reprezentative acelui ,, creştinism cosmic”pe care l-a teoretizat 

Mircea Eliade. Există câteva nivele de structură, prin care antropologia creştină se fixează. 

Antroponimia este unul dintre aceste nivele dezvoltate cu precădere, în perioada romanului 

modern. Dintre speciile de ,,prieteni ai lui Dumnezeu" din secolele XVI- XVII cerşetoarea 

rămasă nevăzută nu are nume şi nici chip. Doar ,, umbra ei traversează imaginea” – nota Michel 

de Certeau. Nici cea dintâi idioată din Historia lausiana nu este individualizată antroponimic: 

este sale, ,, o fecioară care simula nebunia şi demonul”, ,, idioata fără nume, din Mene”, de 

dinlăuntrul Mănăstirii sau ,, de la oraş”. Vine rândul nebunilor, a idioţilor şi a smintiţilor. Din 

,,gloata” celor fără nume  se vor individualiza abia în secolele următoare câteva  antroponimii în 

cheie creştină: Marcu nebunu, Symeon din Emesa care descinde din izolarea lui monastică pentru 

a sfida ,,lumea”, etc.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                

Cifrul religios al libertăţii harice, conjugat destinului se exprimă prin caracterul individualizat al 

numelui propriu  Apostol,  în romanul lui LiviuRebreanu. Cuvântul Apostol înseamnă în tradiţia 

religioasă creştină „trimis”. El priveşte, în primul rând, pe cei doisprezece apostoli care au fost 

trimişi la propovăduirea credinţei, apoi pe cei „învredniciţi de darurile duhovniceşti” şi în al 

treilea rând, pe aceia care au contribuit la creştinarea popoarelor păgâne. În romanul Pădurea 

spânzuraţilor antroponimul denumeşte, în primele cărţi o realitate individuală, situată sub semnul 

obiectivităţii epice: student la filozofie, combatant în armata austro – ungară, înrolat dintr-un 

orgoliu viril, cugetător frământat de problemele existenţei. Această realitate depăşeşte cadrul 

restrâns al individualului, prin conotaţiile creştine şi vocaţia religioasă: „Realitatea a fost pentru 

mine numai un pretext – notează Rebreanu în Mărturisiri – pentru a-mi crea o altă lume nouă, cu 

legile ei, cu întâmplările ei.” Regula alegerii numelui nu ţine de un criteriu exhaustiv, pur 

denominativ, ci de unul simbolic, având implicaţii de ordin mistico – religios: Apostol nu este un 

gânditor comun, ci unul predestinat apostolatului, de la întemeierea lumii. În paralela propusă 

între destinul lui Bologa şi traseul christic, Liviu Maliţa descoperă echivalenţe între dezertarea 

locotenentului şi popasul lui Iisus în Grădina Ghetsemani, unde Fiul se retrage „pentru a cere 

îndurare unui Tată surd în faţa revoltei sale neputincioase”. Aflat pe cruce încă în viaţă, dar 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:33:34 UTC)
BDD-V4056 © 2017 Arhipelag XXI Press



Iulian BOLDEA, Cornel Sigmirean (Editors), DEBATING GLOBALIZATION. Identity, Nation and Dialogue 
Section: Language and Discourse 

 

45 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2017, e-ISBN: 978-606-8624-01-3 

 

reintegrat deja Tatălui Divin, Iisus se dezice de mamă, încredinţând-o „ucenicului iubit”. Şi 

Apostol încetează să mai fie un fiu al mamei, deoarece mama, „fiinţă ambiguă”, „terra fecunda” 

stă „pe aceeaşi linie cu moartea” – consideră exegetul: „trupul femeii (mamă şi iubită) este trupul 

înrudit cu moartea” (Maliţa: 51) După ce îşi anulează legăturile cu Klapka, vine şi rândul mamei 

sale, fapt ilustrat simbolic prin refuzul de a scrie epistola maternă:     „ – Aţi isprăvit de scris ? 

întreabă plutonierul, vrând să strângă masa, fără să se uite la Bologa.” „ – Nu, nu… nici nu am 

înce… zise Apostol deodată foarte agitat ”.Mama, „principiul care îl ţinuse până acum în forţele 

generatoare ale vieţii”, şi-a pierdut „puterea” şi a devenit „izomorfă figurii morţii” iminente, în 

viziunea lui Liviu Maliţa. Intuiţia lui Rebreanu de a suprima scrisoarea adresată mamei, este 

legată, pe lângă faptul că „moartea nu mai putea fi oprită” (Liviu Maliţa), şi de un alt adevăr, 

ţinând de condiţia lui homo religiosus: menţinând legătura cu mama, Bologa ar fi rămas captiv în 

dimensiunile unui omenesc sublimat, izomorf figurii lui Klapka; numai abandonând această 

legătură afectivă cu lumea, locotenentul putea accede la divin,călăuzit de iubire, se putea 

desprinde din familia omenirii, în vederea renaşterii sale mistice, proiectate în lumina 

Răsăritului: „Ridică ochii spre cerul ţintuit cu puţine stele întârziate (…). Drept în faţă lucea 

tainic luceafărul, vestind răsăritul soarelui. ” 

Lumina răsăritului de soare este simbolul renaşterii întru fiinţă, iar soluţia morţii devine 

prin anularea legăturilor cu lumea, formă de imitatio Christi. Spânzurătoarea este transformată în 

cruce – stâlp cosmic – iar în persoana lui Bologa este ucis „un apostol”, aşa cum s-a mai spus. 

Scrisoarea de dinaintea execuţiei, pe care romancierul o anulează punea în relief motivul christic 

al mântuirii prin moarte: „mor pentru că-mi sunt mai dragi oamenii ca viaţa” – urma să fie una 

din confesiunile protagonistului. Prin inserţia unor confesiuni de acest tip, Rebreanu ar fi 

absolutizat conotaţiile biblice ale unui roman în care dialectica libertăţii antropodicee şi sensurile 

creştine ale acesteia se constituie într-o problematică gravă a omului modern, pentru care 

căutarea lui Dumnezeu rămâne soluţia rezolvării dilemelor sale existenţiale: „În Apostol am vrut 

să sintetizez prototipul propriei mele generaţii. Şovăirile lui Apostol Bologa sunt şovăirile 

noastre, ale tuturor, ca şi zbuciumurile lui…. Numai un astfel de om putea să fie personajul 

central al unui roman în care lupta dintre datorie şi sentiment ameninţă mereu să degenereze în 

frazeologie goală, patriotară” (Rebreanu, Amalgam). 

Personajul nu îşi pune în relief adevărata semnificaţie numai prin antroponimie şi 

revelaţia mistică din copilărie (aceea de ales) ci şi prin aluzia biblică: trecând pe lângă adăpostul 

căpitanului Cervenco, se abătu pe la acesta ca „să-l întrebe de urât”. La plecare, ruteanul îl salută 

pe locotenent „ca pe un mântuitor”. Destinul lui Bologa trimite, în viziunea lui Nicolae Creţu „la 

marele arhetip al iniţierii sfântului” şi prin „indicii de detaliu”, prin organizarea acestora într-o 

reţea simbolică: dialogul Bologa – preotul Boteanu şi drumul „Golgotei” sunt două scene în care 

adaptarea atributelor religioase ale scenariului la condiţia personajului evocă un martiriu de 

Christ. Bologa vine la casa preotului spre a fi iniţiat şi în tainele sfinţeniei, după ce Klapka îl 

iniţiase în cele ale omenescului, după o regie a întoarcerii pe axa mitică: „Porni fără să se mai uite 

înapoi, şi nici nu se opri până la poarta preotului Boteanu”. Este ultima treaptă în demersul 

desăvârşirii umane, a iniţierii în misterele sfinţeniei. Abandonarea timpului individual („fără să se 

mai uite înapoi”) este semnul drumului spre sine, spre un timp recuperator. Iniţierea în tainele 

sfinţeniei înseamnă imersiune în originar. Apostolul devine proiecţie a transcendentului, într-o 

infrastructură mundană, de origine sacră, prin „scânteia divină” din om, „sufletul”. În Tratatul de 

antropologie creştină, Petre Ţuţea identifică – pe lângă alte accepţiuni – în suflet, „principiul 

vieţii”, „o realitate distinctă de corp”(Petre Ţuţea 1993: 153). Şi în mecenatul pe tema sfinţeniei 

din dialogul lui Bologa cu preotul Boteanu, sufletul rămâne înainte de toate un principiu al vieţii, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:33:34 UTC)
BDD-V4056 © 2017 Arhipelag XXI Press



Iulian BOLDEA, Cornel Sigmirean (Editors), DEBATING GLOBALIZATION. Identity, Nation and Dialogue 
Section: Language and Discourse 

 

46 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2017, e-ISBN: 978-606-8624-01-3 

 

reflectând în sens larg, concepţia romancierului: „sufletul – nota Liviu Rebreanu  - comunică 

permanent cu cosmosul întreg, dincolo de timp şi spaţiu, dincolo de materie şi neant”.  

El are ca la orice alt modern, o nuanţă religioasă, ca urmare a unei asocieri foarte 

generale, cu ideea de nemurire: „sufletul are nevoie de merinde veşnică”-  se confesează Bologa. 

Sentimentul religios este menţinut şi prin asocierea dintre ideea de suflet şi aceea de Dumnezeu, 

în romanul Pădurea spânzuraţilor. Petre Ţuţea rezuma principiul inspiraţiei morale în expresia 

aproape gnomică, a lui d’ Ancillon, „ a avea suflet”, şi considera, parafrazând-o pe M-me de 

Staël, că iubirea ne învaţă mai mult despre misterele sufletului decât metafizica cea mai subtilă. 

Se pare că acest adevăr leagă misterul sufletului omenesc de iubire în epica rebreniană, fie de pe 

poziţiile filozofiei creştine („iubirea universală”), fie de pe acelea ale metafizicii din Adam şi Eva 

(„cuplul etern”). Nu întâmplător în dialogul dintre Bologa şi preotul Boteanu, ca punct terminus 

al fenomenologiei dezmărginirii, sufletul este iniţiat în misterele iubirii divine, după ce va fi 

depăşit purgatoriul morţii.  

„ – Numai moartea ne împacă aievea, cu lumea şi cu Dumnezeu. 

 – Iubirea, nu ? întreabă Apostol repede, aproape înfricoşat. 

 – Iubirea cea mare şi adevărată e numai la Dumnezeu…” (Rebreanu 5: 229) 

Menţinută în limitele aceleaşi morale creştine, lecţia apostolatului presupune şi o altă 

doctrină: numai despovărat de orgoliul învăţăturii sufletul omului va putea accede la contopirea 

cu Divinitatea, spre a se putea elibera de condiţia ontologică a fiinţei trecătoare, singurătatea: 

„Cât timp trăieşti între cărţi, şi din ele, ţi se pare că acolo-i toată înţelepciunea…Apoi, când ieşi 

în lume, îţi simţi sufletul trist şi fără sprijin, măcar de ai fi mistuit toate bibliotecile de pe faţa 

pământului ”. (Rebreanu5: 224). Bologa trăieşte acut conştiinţa că acestei teze a sfinţeniei i se 

opune o antiteză, fiindcă în strădania lui de a se supune voinţei lui Dumnezeu, a apărut ca o 

tendinţă firească, dorinţa de a înţelege această voinţă prin propriile capacităţi: 

„ – Constantine, murmură Apostol cu o voce groasă, ca şi când ar fi vorbit din adâncurile 

sufletului, eu toată viaţa m-am războit cu Dumnezeu !… Auzi ?  

M-am luptat în fiece minut, căutându-l, adorându-l şi blestemându-l. Am simţit totdeauna că am 

nevoie de Dumnezeu şi Dumnezeu m-a chinuit îngrozitor!… am avut clipe când l-am simţit în 

inima mea şi nu l-am putut păstra acolo! De ce, părinte, nu l-am putut păstra ?” (Rebreanu 5: 225 

- 226). Şi alte elemente par să evoce un martiriu de Christ: „Zgâriat, cu hainele sfâşiate de copaci 

în sârma ghimpată”, aşa arăta Bologa în noaptea arestării.  

Drumul spre locul execuţiei este conceput în mod simbolic, asemenea celuilalt drum, 

din „ţinuturile necunoscute”, şi face parte integrantă dintr-o imagistică a Golgotei. Acest drum 

„urcă mereu”, se prelungeşte la o altă dimensiune, „pe o cărare fără sfârşit”. Drumul ascensional, 

asociat cu simbolismul „ceasornicului ceresc” este expresia ieşirii din timp, indicând sensul 

libertăţii harice, prin percepţia unui timp sacru. Ascensiunea spre pisc este anevoioasă, poteca 

echivalând cu un drum rezervat exclusiv iniţiatului, pentru care altitudinea ascunde un locus 

sacer şi un Absolut divin, proiectate într-un timp al veşniciei.  

Şi pentru Chevalier altitudinea „apare ca un mijloc de a intra în legătură cu 

Divinitatea”,ca o „reîntoarcere la Principiu”. Parafrazându-l pe Richard de Saint – Victor, autorul 

Dicţionarului de simboluri reţine faptul că urcuşul nu este simplă imagine reiterând o topografie 

sacră, ci un simbol legat de „cunoaşterea de sine”, ceea ce se petrece deasupra ducând la 

„cunoaşterea lui Dumnezeu”. Şi pentru Bologa, drumul patimilor are un singur obiect: 

cunoaşterea Divinităţii, cu care va căuta o comuniune lucidă.  

Prin refuzul de a judeca pe cei doisprezece ţărani români, Bologa ipostaziază arhetipul 

apostolului care a refuzat să reitereze trădarea lui Iuda. O altă expresie fidelă a logicii hierofanice 

este, alături de topografia Golgotei, ca loc sacru, şi timpul  sacru. Timpul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:33:34 UTC)
BDD-V4056 © 2017 Arhipelag XXI Press



Iulian BOLDEA, Cornel Sigmirean (Editors), DEBATING GLOBALIZATION. Identity, Nation and Dialogue 
Section: Language and Discourse 

 

47 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2017, e-ISBN: 978-606-8624-01-3 

 

„crucificării”apostolului este unul al raporturilor privilegiate cu sacrul: transgresarea spre Tatăl 

divin se produce în „săptămâna patimilor”. Timpul crucificării lui Apostol Bologa este „repetiţia 

analogică”( Wunenburger 2000:37 ) a timpului biblic al jertfei lui Hristos, cu care umanitatea 

devine contemporană. Energia originară este captată în dublu sens: pentru a asigura înnoirea unei 

umanităţi apostaziate şi pentru reîntoarcerea mistică a apostolului. De timpul sacru al săptămânii 

patimilor se leagă şi ceea ce Wunenburger numea ritualul festivităţii: „Apostol se îndreptă spre 

uşă, trecu pragul şi, în capul treptelor, se opri uluit. Ograda era plină de soldaţi cu făclii aprinse, 

cu căşti lucitoare ca o retragere cu torţe în timpul unei sărbători mari. Flăcările sforăiau aspru, cu 

lumini roşcate, cu nouraşi de fum necăcios”. Este o festivitate cu cea mai mare concentraţie 

emoţională, proiectată în dimensiunile viziunii româneşti precreştine asupra morţii: alunecarea în 

nefiinţă este „sărbătoare” a sufletului, amintind de bucuria vechilor traci de a se reîntâlni după 

moarte, cu Zalmoxis. Asemenea lui Lucian Blaga, Liviu Rebreanu relativizează tragismul morţii 

în Pădurea spânzuraţilor şi în Crăişorul Horia. Lipseşte din sufletul mulţimii şi al 

protagonistului spaima de nefiinţă şi de reintegrare în veşnicia firii. Miron Costin a relativizat 

dramatismul trecerii prin „fapta bună”, Mihai Eminescu prin geniul „nemuritor şi rece” iar 

Lucian Blaga prin fascinaţia „muntelui vrăjit”. Liviu Rebreanu are intuiţia salvării din relativ, 

prin Tatăl divin. Din acest motiv, trecerea „dincolo” este ritual de biblică Înviere („sărbătoare 

mare”), de renaştere mistică, în care bocetul a devenit excepţie individuală (plânsul Ilonei), nu o 

dimensiune general – umană: „Împrejur auzea numai sfârâit de făclii şi zgomot de bocanci târâţi 

anevoie. Apoi, din stânga, izbucni brusc un hohot de plâns prelung, ascuţit, acoperind tot 

convoiul şi umplând văzduhul ca un cântec de mort.” (Rebreanu 5: 316). 

               Acest final însumează pasiunea mistică, ardentă, elementele exterioare ale credinţei, 

uşor identificabile (crucea, lumânări, ritualuri) şi atitudinea ancestrală, într-o imagologie – 

amalgam a ceea ce Mircea Eliade numea creştinism cosmic. Misterul Învierii este înţeles ca o 

„liturghie cosmică”: „Atunci Apostol fu împresurat de un val de iubire izvorâtă parcă din 

rărunchii pământului. Ridică ochii spre cerul ţintuit cu puţine stele întârziate. Crestele munţilor se 

desenau pe cer ca un ferăstrău uriaş cu dinţii tociţi. Drept în faţă lucea tainic luceafărul, vestind 

răsăritul soarelui”. (Liviu Rebreanu 5: 320) 

 

 2.Imitatio Christi 

             Horia este eroul ridicat la dimensiuni mitice, într-un cadru arhetipal: „Horia îşi roti 

privirile peste şiragul de piscuri ca şi când şi-ar fi luat rămas bun de la prietenii cei mai dragi. 

Cum stătea aşa, drept ca întotdeauna, căciula neagră apăsată puţin pe urechea dreaptă, cu ochii de 

culoarea oţelului călit, cu mustaţa românească răsucită tinereşte, cu sumanul negru şi înflorit…” 

(Rebreanu, Romane II:132). Scenele finale sunt magistrale prin intuiţia omenescului camuflat sub 

detaliul de atmosferă simbolică. Cele şapte audieri echivalează cu şapte trepte ale iniţierii spre 

sacru. Sunt etape în care Horia acumulează dramatismul interior al martirului, stăpânit de 

conştiinţa predestinării sale. Este dialectica unei iniţieri, a unei pregătiri lăuntrice prin descoperiri 

şi înţelegeri parţiale, necesare detaşării senine de familia omenirii, ca sinteză finală. Necesitatea 

ce guvernează etapic această parte a epicului este revelatoare. Horia întâlneşte situaţiile 

conjuncturale, oamenii, etc. de care conştiinţa sa are nevoie spre a se înălţa de la barierele 

omenescului la dimensiunile divinului, prin moarte.  

Anamneza iubirii este prima situaţie care copleşeşte Eul, fără însă a-l cantona în această 

stare emoţională: „Apoi, deodată ochii lui se aprinseră de o lucire stranie şi rămaseră pironiţi 

asupra unei ferestre din care se uitau la dânsul două capete de femei. Erau vreo douăzeci de paşi 

până la fereastră şi totuşi vedea bine ochii mari şi umezi în care simţea căldura domniţei de 

odinioară şi care, chiar acum îi mângâiau inima şi-l făceau să uite şi suferinţele , şi umilinţele 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:33:34 UTC)
BDD-V4056 © 2017 Arhipelag XXI Press



Iulian BOLDEA, Cornel Sigmirean (Editors), DEBATING GLOBALIZATION. Identity, Nation and Dialogue 
Section: Language and Discourse 

 

48 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2017, e-ISBN: 978-606-8624-01-3 

 

trecute şi viitoare”. (Liviu Rebreanu, Romane II: 209). Dragostea omenească îi conferă 

Crăişorului sentimentul veşniciei cucerite şi provoacă aceeaşi ruptură de nivel ontologic, pe care 

o întâlnim în fiecare roman. Este condiţia sine qua non a transgresării limitelor impuse de 

profan. Drumul de la Abrud la Bălgrad evocă acelaşi martiriu de Christ, ca şi în Pădurea 

spânzuraţilor: „coasta lină” se prelungeşte nespus „spre miazăzi”(epifanie a Răsăritului), având 

ceva de Golgotă, în care „convoiul condamnaţilor înainta greu”. Nu numai topografia biblică o 

demonstrează ci şi recuzita simbolică: purtând o coroană de nuiele pe cap, „în formă de roată”, 

cu lanţuri la mâini şi la picioare, adulat şi deopotrivă urât de mulţimea avidă de violenţă, aşa 

înaintează Horia spre Bălgrad: „Căprarul mustăcios avusese chiar răgaz să facă o coroană de 

nuiele, în formă de roată, pe care, în momentul plecării, o puse în capul lui Horia strigând: - Uite 

craiul valahilor ! […]. Fiind duminică, prin satele româneşti, iobagii se uitau lung după cătanele 

multe care însoţeau doi bieţi români cu lanţuri la mâini şi la picioare. Căprarul glumeţ însă avea 

grijă să le explice în batjocură: - Horia!…Craiul vostru !…Uite, Horia!” (Rebreanu, Romane II: 

271). Avalanşa experienţelor ce cumulează umilinţa nu este străină de Kenoza biblică: „Şi sta 

poporul privind. Iar căpeteniile îşi băteau joc de El, zicând: Pe alţii i-au mântuit, mântuiască-se şi 

pe sine însuşi, dacă el este Hristosul, alesul lui Dumnezeu ! … Şi-l luau în râs ostaşii, 

apropiindu-se şi aducându-i oţet şi zicându-i: Dacă tu eşti împăratul iudeilor, mântuieşte-te pe 

tine însuţi ! … Şi deasupra lui era scris cu litere greceşti, latineşti şi evreieşti: Acesta este 

împăratul Iudeilor.” (Biblia, versiune diortorisită după Septuaginta, redactată şi adnotată de 

Bartolomeu Valeriu Anania, Bucureşti, 2001, pag. 1552 ). 

Horia este cazul cel mai autentic sub aspectul semnificaţiilor biblice ale mântuirii, din 

întreaga literatură a lui Liviu Rebreanu. Ajuns în Bălgrad, la replica unuia dintre ofiţeri („ – Na, 

Horia, să isprăvim şi cu tine!”) Crăişorul răspunde: „– Dumnezeu să vă dea sănătate…”. Replica 

are o conotaţie similară cu aceea din Evanghelia lui Luca: pe cruce, Iisus a spus: „Părinte, iartă-

le lor că nu ştiu ce fac”. Numai bolnavul nu ştie ce face şi „se comportă – comentează Paul 

Evdokimov – asemenea unui smintit care nu vede şi nu aude”(Evdochimov: 102). În descendenţa 

tradiţiei biblice, Liviu Rebreanu leagă sensibil mântuirea, de sănătatea spirituală a insului şi a 

lumii: numai o lume bolnavă are nevoie de sănătate. Un univers în care se reiterează trădarea lui 

Iuda iar libertatea harică este simulată impune o lume bolnavă religios, spiritual şi moral. Oare 

nu tocmai sancţiunea religioasă a moralei este una dintre multiplele funcţii ale toposului creştin 

în Crăişorul Horia şi în Pădurea spânzuraţilor ? Şi sensurile etimologice ale termenului de 

„mântuire” se leagă de starea de sănătate: în ebraică, mântuirea (yésha) desemnează „totala 

eliberare”; în limba greacă adjectivul sôs corespunde latinescului sanus şi desemnează „regăsirea 

sănătăţii”. Ca şi în cazul modelului creştin, Crăişorul şi Apostol Bologa devin izvor de sănătate, 

mântuirea lor echivalând cu o revenire a lumii la ceea ce Evdokimov numea „starea normativă”, 

starea de sănătate ontologică. Rebreanu completează acest filon biblic al antropologiilor, cu o 

dimensiune laică, ţinând de vocea auctorială: atitudinea martirului se confundă cu o decizie 

existenţială mai profundă, ţinând de conştiinţa predestinării: „… aşa ne-a fost scris se vede” – 

este leit – motivul întregului roman. Şi mirosul de carne arsă „ce îl supărase în vis” aparţine 

aceleaşi recuzite a predestinării.  

Cartea impune o nouă semnificaţie consecinţelor ineluctabile ale unui destin iminent, 

transgresarea propriei finitudini echivalând cu bucuria unei naşteri mistice. Concepţia unui 

cosmos răscumpărat prin moartea martirului, pe care memoria colectivă şi măreţia naturii l-au 

sanctificat, permite Crăişorului să regăsească fie şi numai sporadic şi simbolic, o lume a 

virtuţilor şi a frumuseţilor divine „în care Dumnezeu este începutul şi sfârşitul”: „Of ! Doamne, 

mulţumescu-ţi că am ajuns şi aici…”. Nici drumul, nici umilinţa nu îl încarcă pe Horia de povara 

omenescului: frica de moarte, obsesia „trecerii” sunt absente. După citirea sentinţei, sufletul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:33:34 UTC)
BDD-V4056 © 2017 Arhipelag XXI Press



Iulian BOLDEA, Cornel Sigmirean (Editors), DEBATING GLOBALIZATION. Identity, Nation and Dialogue 
Section: Language and Discourse 

 

49 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2017, e-ISBN: 978-606-8624-01-3 

 

eroului este supus unei metamorfoze constând în depăşirea dimensiunii psihologice a trăirii, în 

vecinătatea morţii. În tradiţia creştină, moartea devine „marea iniţiatoare” în veşnicie, prin faptul 

că aceasta „este un fenomen provizoriu al vieţii”, după cum notează Evdokimov. După aceeaşi 

sursă, moartea înseamnă „adormire”. În termeni liturgici, „o parte a fiinţei umane adoarme” (e 

vorba de facultăţile psihice legate de trup), iar o altă parte „rămâne conştientă” (facultăţile 

psihice legate de spirit), aşa încât, „trecând prin moarte, viaţa continuă”(Evdokimov: 97). Şi 

Soloviov considera viaţa un compromis între moarte şi nemurire: „moartea – remarca vizionarul 

– ia cu sine toate fiinţele vii, toate individualităţile şi cedează nemuririi toate formele generale 

ale vieţii”(Soloviov 1994: 210). Acest filon biblic al antropologiei creştine s-a suprapus în 

cultura românească, viziunii vieţii de „dincolo” de moarte, idee ce îşi are în timpurile mai vechi 

izvorul şi temelia, în fondul autohton: pentru baciul moldovean, moartea este „un moment al 

liturghiei cosmice” şi este transfigurată în „nunta mistică”(Eliade 1980: 248). Doar după acest 

substrat ancestral, „trecerea” fiinţei se încreştinează. Pătrunderea energiilor vitale ale Tatălui 

divin în fiinţă a generat în literatura rebreniană, leit – motivul morţii ca sărbătoare legată de 

cultul sfântului, al martirului: „Sfinţii – remarca Evdokimov – trăiesc moartea cu bucurie, 

veselindu-se la gândul naşterii în lumea lui Dumnezeu”. Moartea este un sacerdoţiu final prin 

care sufletul transgresează trupul aflat în agonie: Cloşcuţ era „tuns, ras şi el ca pentru 

sărbătoare”, Apostol se află în pragul unei mari sărbători înainte de moarte, etc. În aversiunea 

faţă de latura pământeană a morţii, Rebreanu împleteşte un sentiment cu adevărat cucernic: 

„Murmura vorbele, dar în inima lui ruga pe Dumnezeu numai să-i dăruiască puterea şi tăria să 

îndure tot ce va veni fără frică şi fără cutremur, aşa precum a îndurat toate până azi.”  

 

BIBLIOGRAPHY 

 

ANANIA 2001: Bartolomeu Valeriu ANANIA, Biblia sau Sfânta Scriptură, tipărită cu 

binecuvântarea şi prefaţa Prea Fericitului Părinte Teoctist, Patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, 

Bucuresti, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române 

CAILLOIS 1975: R CAILLOIS, Eseuri despre imaginaţie, în româneşte de Viorel Grecu, prefaţă 

de Paul Cornea, Bucureşti, Ed. Univers, colecţia „Eseuri” 

             CERTEAU 1996: Michel de CERTEAU, Fabula mistică secolele XVI-XVII, traducere şi 

prefaţă: Magda Jeantenaud,Iaşi, Polirom 

CHEVALIER 1994: I. CHEVALIER şi Alain GHEERBRANT, Dicţionar de simboluri, 

trad. după ediţia 1969, Ed. Artemis, Bucureşti 

CROCE 1971: Benedetto CROCE, Estetica, traducere de Dumitru Trancă, studiu 

introductiv de Nina Facon, Bucuresti, Editura Univers 

 

                  ELIADE 1994: Mircea ELIADE, Imagini şi simboluri. Eseu despre simbolismul 

magico-religios. Prefaţă de Georges Dumezil. Traducere de Alexandra Beldescu, Bucureşti, Ed. 

Humanitas 

          ELIADE 1992: Mircea ELIADE, Tratat de istorie a religiilor, cu o prefaţă de George 

Dumezil şi un cuvânt înainte al autorului. Traducere de Mariana Noica, Bucureşti, Ed. 

Humanitas 

ELIADE 1991:Mircea ELIADE, Drumul spre centru, Ed. Univers, Bucureşti 

                ELIADE 1978: Mircea ELIADE, Aspecte ale mitului, Bucureşti,Ed. Univers, colecţia 

„Eseuri” 

                 EVSEEV 2007: Ivan EVSEEV, Enciclopedia simbolurilor religioase şi arhetipurilor 

culturale, Timişoara, Editura Învierea  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:33:34 UTC)
BDD-V4056 © 2017 Arhipelag XXI Press



Iulian BOLDEA, Cornel Sigmirean (Editors), DEBATING GLOBALIZATION. Identity, Nation and Dialogue 
Section: Language and Discourse 

 

50 

Arhipelag XXI Press, Tîrgu Mureș, 2017, e-ISBN: 978-606-8624-01-3 

 

                FLORENSKI 1994: Pavel Florenski, Iconostasul, trad. de Boris Buzilă, Fundaţia 

Anastasia 

          OTTO 2002: Rudolf Otto, Sacrul, în româneşte de Ioan Milea, Cluj- Napoca, Editura 

Dacia           

RIES 2000: Julien RIES, Sacrul în istoria religioasă a omenirii, trad. de Roxana Utale, 

Polirom, Iaşi 

                  WUNENBURGER 2002: J.J. Wunenburger, Sacrul, traducere de Mihaela Căluţ, Ed. 

Dacia, Cluj-Napoca 

             MALIŢA 2000: Liviu Maliţa,Alt Rebreanu, Cluj, Ed. Cartimpex 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:33:34 UTC)
BDD-V4056 © 2017 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

