
297 
 

 
 
 

Mentalitate şi structură lingvistică.  
Reminiscenţe ale imaginarului cosmo şi antropogonic 

 
Nicoleta POPA BLANARIU 

 
 
Demersul nostru ţine de antropologia culturală. Obiectul de analiză – câteva 

expresii verbale – e pus în relaţie cu nişte structuri de mentalitate care l-au produs şi 
care, prin urmare, îi pot lămuri istoria şi semantismul. În astfel de cazuri, verbalul e 
o „reminiscenţă”. S-a păstrat formula, dar originea ei e adesea obscură. Realitatea 
extralingvistică desemnată iniţial e în afara „orizontului mental” al (majorităţii) 
vorbitorilor de azi. Aceştia o ignoră, dar intuiesc semnificaţia de context a expresiei. 
Aşa se întâmplă cu structuri idiomatice precum: a) a se face frate cu dracul; b) copil 
din flori, cu echivalenţele né(e) sous un chou – în franceză – şi born under a rose, în 
engleză. (Toate trei – legate, graţie unei paradigme universale a imaginarului mitic, 
de expresia a ieşi (ca) din pământ). 

Lucrarea noastră propune câteva ipoteze privind originea acestor expresii în 
tipare arhaice – şi structuri mitice – ale imaginarului colectiv: a) mituri dualiste – 
universal răspândite, în mediul folcloric şi în cel doctrinar-canonic – despre „frăţia” 
dintre diavol şi „bunul Dumnezeu”; b) mituri ale maternităţii htoniene, care apar, 
sub diferite forme, în mai toate cultùrile. 

 
I. Între erezie şi imitatio Dei: „a se face frate cu dracul” 

 

„A se face frate cu dracul” pare a fi un act epigonic, chiar unul de imitatio 
Dei. În tot cazul, expresia românească reflectă un strat al imaginarului colectiv – un 
ansamblu de credinţe şi reprezentări – care nu e strict local sau naţional, nici măcar 
specific european, ci (cvasi)universal. Expresia e o „reminiscenţă”: concentrat 
verbal al unei viziuni mitice, arhaice. Expunerea noastră vizează, în principal, două 
aspecte: pe de o parte, evidenţierea unei legături între structura verbală şi mentalul 
colectiv, în configuraţia lui mitică; pe de altă parte, continuitatea unor structuri 
arhetipale (aşa-zis „dualiste”/ „dualistoide”) ale imaginarului. Ele sunt de găsit – cu 
variaţii care nu schimbă fondul problemei – la mari distanţe în timp şi în geografia 
culturală a umanităţii. 

Expresia românească a se face frate cu dracul rememorează o „situaţie 
originară” şi un act arhetipal: un gest al Creatorului la întemeierea lumii şi relaţia lui 
ambiguă cu un „Demiurg secund”. Acesta e – generic numit – Trickster sau 
„Demiurg şarlatan” (Culianu 2002: 21–37). În mod particular, el poate fi Diavolul 
ori – în legende bogomilice – Satanael. „Antagonismul” (relativ) dintre cei doi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:13:25 UTC)
BDD-V379 © 2009 Editura Alfa



Nicoleta POPA BLANARIU 

298 
 

Creatori este nota specifică a credinţelor şi reprezentărilor dualiste1. El se manifestă 
ca o relaţie  deopotrivă de colaborare şi rivalitate. Uneori, de „consangvinitate”2 şi 
ostilitate, ca în tradiţia bogomilică, unde Satanael e primul născut al Domnului, iar 
Crist, al doilea. „Antagonismul” acesta e consfinţit – cu  evidente asemănări de 
structură narativă şi imagistică – prin tradiţii populare (anterioare variantelor 
doctrinare, „savante” ale „dualismului”) din Europa (balcanică şi estică, îndeosebi), 
Asia, America de Nord, Africa (dogonii din Mali3), Oceania, Australia. Miturile 
„dualiste” trec drept o „enigmă a istoriei religiilor” (Culianu 2002) prin larga lor 
răspândire, prin rezistenţa în timp şi prin dificultatea de a li se stabili cu certitudine 
originea sau centrul de difuziune. (Pe rând, acesta a fost localizat în Iran, la slavi şi 
bogomili, la fino-ugrici şi uralo-altaici; se adaugă ipoteza „genezei independente” în 
„diverse arii tematice”4.) Eliade acceptă ideea unui focar unic de iradiere a 
dualismului, dar confirmă dificultatea de a-l repera. E unul dintre dosarele neclasate 
ale istoriei religiilor, la fel de incomod ca acela al „originilor limbajului” pentru 
lingvişti şi pentru colaboratorii lor din alte discipline.  

Sprijinindu-se pe observaţiile lui Ugo Bianchi, Mircea Eliade nu exclude ca 
„anumite credinţe 'dualiste' difuzate în Balcani şi în regiunile carpato-dunărene să 
reprezinte resturi de credinţe religioase ale substratului traco–scitic” (Eliade 1995: 
100). Deci anterioare „influenţelor” bogomilice5 din secolul al X-lea şi chiar unor 
eventuale înrâuriri populare slave; acestea nu puteau veni mai devreme de secolul al 
VI-lea. Iar felul în care bogomilismul  a pătruns în Europa nu e îndeajuns lămurit 
(Culianu 2002: 63). Oricum, cosmogonia dualistă e una dintre cele mai răspândite, 
mai ales în zona eurasiatică. Ea este, de fapt, singura cosmogonie 'populară' din 
Europa de Sud-Est”, în condiţiile în care „cosmogoniile non-biblice au dispărut din 
folclorul Europei occidentale” (Eliade 1995: 135). Prezenţa unor elemente 
dualist(oid)e (cf. Addenda) nu este, pentru Mircea Eliade, o premisă  suficientă spre 
a deduce primatul/ influenţa speculaţiei gnostico-maniheice asupra mentalităţii 
populare sud-est europene. E mai credibil (Eliade 1995: 120) că aceste „influenţe” 

                                                 
1 Avem în vedere sensul specific al conceptului în istoria religiilor, distinct de acela din alte 

domenii. De pildă, din filosofie: „dualismul cartezian”. Termenul dualismus a fost propus de Thomas 
Hyde, în 1700, pentru a desemna o caracteristică a religiei persane: opoziţia a două divinităţi (Ohrmazd 
şi Ahriman), asimilate – în plan ontologic, etic şi cosmologic – la două principii: „Binele” şi  „Răul”. 
(Lor le va corespunde o creaţie „bună” şi, respectiv, una „rea”.) Ugo Bianchi dă următoarea definiţie: 
„Sunt dualiste religiile şi concepţiile de viaţă conform cărora două principii, coeterne sau nu, 
întemeiază existenţa, reală sau 'aparentă', a ceea ce există şi se manifestă în lume” (cf. Bianchi, 
Prometeo, apud Culianu 2002: 20–21).  

2 Cf. „Satana şi bunul Dumnezeu”, in Eliade 1995: 86–134.  
3 La dogonii din Mali, se manifestă aceeaşi ambiguitate a „Demiurgului şarlatan”, Ogo-Yurugu, 

Vulpoiul palid: „independent, dar nemulţumit de a fi astfel; activ, inventiv şi în acelaşi timp, 
distrugător; îndrăzneţ, dar şi temător; neliniştit, şmecher şi totuşi dezinvolt” (cf. M Griaule – G. 
Dieterlen, apud Culianu 2002: 34–35 ). „Solitar, incomplet şi mereu revoltat, activ însă, el va fi un 
agent necesar dezvoltării vieţii pe pământ” (cf. Ugo Bianchi, Selected Essays, apud Culianu, op. cit.). 

4 Cf. Veselovski, apud Culianu 2002: 22. 
5 În ceea ce priveşte apartenenţa bogomilismului la dualism, există o diferenţă de vederi. 

Culianu (2002: 254–262) vede în mişcarea bogomililor un caz de „pseudodualism”: premisele acestuia 
sunt apropiate de cele ortodoxe, deşi „din ele derivă consecinţe etice şi antropologice de aspect puternic 
dualist”. Adepţii înşişi se declarau „creştini” (Culianu 2002: 62). Însă Ugo Bianchi e de părere că 
bogomilismul e o formă de dualism, câtă vreme Diavolul bogomililor organizează lumea.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:13:25 UTC)
BDD-V379 © 2009 Editura Alfa



Mentalitate şi structură lingvistică. Reminiscenţe ale imaginarului cosmo şi antropogonic 

299 
 

au consolidat şi extins în sens dualist o concepţie religioasă deja existentă în mediile 
populare: una în care „antagonismul” personajelor „polare” (precum cei doi 
Creatori) avea un rol însemnat.  

Mircea Eliade6 (1995: 86-137) – ale cărui observaţii sunt reluate şi dezvoltate 
de Ioan Petru Culianu (2002, 2005) – remarcă elementul comun din folclorul 
balcanic, din tradiţia iraniană, din doctrinele gnostico-maniheene şi din miturile 
amerindienilor. De pildă, Diavolul din cosmogoniile dualiste balcanice seamănă – 
funcţional, în schema mitului – cu „Prinţul întunericului” din credinţele gnostice şi 
maniheene: Demiurg secund, autor al acestei lumi imperfecte, pe care a creat-o şi pe 
care o guvernează fără nicio contribuţie a lui Dumnezeu. În gnoză, acesta e „Tatăl 
necunoscut”, absolut transcendent şi „bun”, fără nicio legătură cu condiţia sordidă a 
unei creaţii ratate, ivite dintr-o greşeală care s-a petrecut în lumea spirituală a 
eonilor. În unele variante gnostice, la originea acestui accident cosmo şi 
antropogonic se află Sophia, mama „Prinţului întunecat”, creator – „Demiurg rău”7 –  
al lumii materiale şi al condiţiei muritoare. Sub acest aspect, mitul gnostic seamănă 
cu tradiţii populare balcanice şi bogomilice. De asemeni, el se apropie de variante 
nord-americane ale cosmogoniei dualiste, în care e implicat, sub diferite forme – 
Coyot, Corb, Erete – personajul Trickster. Potrivnic şi colaborator al Creatorului 
(chiar continuator, după retragerea acestuia în cer), Trickster amerindian 
zădărniceşte  încercarea de ameliorare a lumii. Drept urmare, prin directa lui 
contribuţie, condiţia umană e ireversibil alterată: supusă morţii şi suferinţei (Culianu 
2002: 31–33, 148–150). În câteva legende ruseşti, central-asiatice şi siberiene, 
Trickster – în ipostaza Diavolului – este, de asemeni, sursa/ principiul lumii materiale: 
el ştie unde se află materialul trebuitor pentru facerea lumii (Eliade 1995: 119).  

Îndelunga supravieţuire şi larga răspândire a acestui scenariu mitic   impun o 
explicaţie. Pe de o parte, se găsea – în contribuţia cosmogonică a Diavolului – o 
cauză a imperfecţiunii Creaţiei şi a Răului pe care ea îl conţine. Originea Răului 
fiind altundeva, Dumnezeu – deus otiosus – nu mai e răspunzător de neajunsurile 
existenţei. Diavolul/ Trickster/ „Demiurgul şarlatan” e „ţapul ispăşitor”, pentru ca 
„bunul Dumnezeu” să iasă basma curată la judecata creaturii. Postularea antinomiei 
celor două principii – care îşi dispută lumea şi, totodată, conlucrează la întemeierea 
ei – salvează, printr-un tertip speculativ, ideea de (şi credinţa într-un) Bine suprem. 
Pe de altă parte, relaţia celor doi creatori – „Satana şi bunul Dumnezeu” – e una de 
„camaraderie”, chiar de amiciţie sau „consangvinitate”. Ea transpune astfel, în 
simboluri mitice, principiul arhaic al totalităţii: coincidentia oppositorum.  (Uneori, 
legătura între rivali nu mai e de „frăţie”/ „consangvinitate”, ci contractuală. Motivul 
contractului între Dumnezeu şi Satan apare în versiuni bulgare şi iraniene8.) 
                                                 

6 Eliade valorifică nişte cercetări anterioare, ale lui Iordan Ivanov, Oskar Dähnhardt, 
Veselovski, J. Feldmann. 

7 Eseul lui Emil Cioran, cu acelaşi titlu, valorifică, aşadar, un motiv obsedant al imaginarului 
religios şi – abia apoi – literar. El circulă şi rezistă  consecvent, adesea subversiv, de la tradiţia mitică 
arhaică, la maniheism, gnoză şi bogomilismul din jurul Dunării inferioare (sec. al X-lea) până la erezia 
catară  din zona provensală (sec. XII) şi ecourile ei în italia de Nord (sec. XV), chiar mai departe şi mai 
târziu. Exegeza a pus în evidenţă  „reminiscenţe” de imaginar gnostic în literatură, de la Goethe şi 
Sturm und Drang la romantici şi autorii moderni: existenţialiştii (Hans Jonas, apud Culianu 2006), 
Bulgakov, Hesse, Thomas Mann, Proust, Kafka, Beckett, Borges (Bloom 2007: 448–513). 

8 Într-o legendă bulgară, Satan se naşte din umbra – chiar din porunca – lui Dumnezeu şi-i 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:13:25 UTC)
BDD-V379 © 2009 Editura Alfa



Nicoleta POPA BLANARIU 

300 
 

Antagonismul „dualist” e indisociabil de personajul Trickster – o variantă a 
„răului necesar” –, inclusiv sub forma „fratelui” diabolic pe care şi-l ia Dumnezeu 
părtaş la creaţie. În imaginaţia populară, Dumnezeu la ananghie – în criză de idei sau 
de material de construcţie – se ajută cu cine poate. În unele variante, Dumnezeu 
adoarme după creaţie şi/ sau e incapabil să-şi finalizeze singur opera. „Inerţia lui 
mintală”9 e compensată – ca în cazul lui Ohrmazd iranian – de ingeniozitatea 
Diavolului10. Dumnezeu – în cosmogoniile dualiste ale bogomililor şi în legende 
populare sud-est europene – creează lumea cu sprijin diavolesc, pentru că altcumva 
nu ştie. Tot astfel, creatura – depăşită de dificultatea încercării – leagă frăţie cu 
dracul. Ceea ce, până la urmă, e un anume fel de a interpreta – de a răstălmăci 
sarcastic, prin jocul lingvistic – imperativul imitatio dei. În cultùrile tradiţionale, 
acesta e corelat valorii exemplare a mitului şi garantează eficienţa activităţii umane: 
„Aşa au făcut zeii, aşa fac oamenii”, „Trebuie să facem ceea ce zeii au făcut de la 
început” (apud Eliade 1978: 5-6). Prin recurs la autoritatea tradiţiei, se justifică mitic 
diverse practici din comunităţile tradiţionale. A fi/ a se face „frate cu dracul” e încă o 
vorbă în doi peri, care îmbogăţeşte paremiologia autohtonă cu un vestigiu de 
mentalitate şi credinţă arhaică, nu doar balcanică, ci universală.  

Expresia în discuţie şi relaţia ei cu fondul popular de credinţe, mituri şi 
legende confirmă concluzia lui Lucian Blaga din Spaţiul mioritic (Blaga 1969: 187): 
„(...) în genere, românul nu prea face saltul în schisma spirituală. Ispita aceasta se 
istoveşte în sufletul nostru popular printr-un proces de sublimare, pe planul 
imaginaţiei legendare şi poetice. Tendinţa schismatică, atât de generală în Europa”, 
se manifestă la români printr-un fel aparte de creativitate: „creaţii care nu depăşesc 
(...un) anume joc al imaginaţiei şi care pot să circule fără nume, fără paternitate şi 
fără răspundere”. La români, „ispita schismatică se sublimează în vis liber şi în 
viziuni”. Ea „nu se dezvoltă în doctrină şi nu ajunge la creaţia sectară, de noi cuiburi 
de viaţă religioasă”. Particularitate prin care – constată Blaga – „sufletul colectiv” 
românesc se deosebeşte de cel rusesc, atras de „schismă, eres şi sciziunea sectară”.  

 
Addenda: „Dualism” popular românesc în context universal  
(corpus selectiv) 
 

I. a) Într-un mit cosmogonic din Moldova – amintit de Nicolae Cartojan într-o 
lucrare de referinţă, Cărţile populare în literatura românească –, apare motivul 
relaţiei ambivalente, de colaborare/ adversitate, dintre Satana şi „bunul Dumnezeu”, 
părtaşi la facerea lumii. Astfel descris, raportul lor e simptomatic pentru 
cosmogoniile dualiste. „Când Dumnezeu s-a hotărât să facă Pământul, a trimis pe 
Satana în fundul mării, ca să ia de acolo sămânţă de pământ în numele Lui şi să i-o 
                                                                                                                              
propune să împartă lumea între ei. În varianta iraniană, Diavolul obţine de la Ohrmazd dreptul de a face 
rău. De această învoială dau seamă doi martori (Eliade 1995: 119). 

9 Cf. Eliade 1995: 95–97. 
10 Într-o legendă bulgară, Pământul creat de Dumnezeu se lăţise prea mult şi Soarele nu-l mai 

putea cuprinde. Dumnezeu i-a creat pe îngeri şi l-a trimis pe îngerul războiului la Satan, ca să-i ceară 
sfatul. Îngerul n-a izbutit să se apropie de Diavol. Aşa că Dumnezeu a poruncit albinei să se aşeze pe 
umărul diavolului şi să ia seama la ce spune el. Astfel, Dumnezeu a găsit soluţia problemei: „O! Ce 
prost e Dumnezeu!” se minuna Diavolul. „Nu ştie că trebuie să ia un baston, să facă semnul crucii în 
cele patru vânturi şi să zică: 'Atât pământ ajunge!'” (Eliade 1995: 93–94). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:13:25 UTC)
BDD-V379 © 2009 Editura Alfa



Mentalitate şi structură lingvistică. Reminiscenţe ale imaginarului cosmo şi antropogonic 

301 
 

aducă la suprafaţa apei”. Trimisul se scufundă de două ori, dar nu ia „sămânţă de 
pământ” în numele Domnului – cum i s-a poruncit –, ci numai în numele său. Drept 
urmare, la suprafaţa apei, „toată sămânţa de pământ i-a scăpat printre degete”. Abia 
a treia oară, a luat-o şi în numele lui Dumnezeu. Ca în mitul iranian despre fraţii 
potrivnici – Ohrmazd şi Ahriman –, lumea e un amestec de bine şi rău. E produsul 
unei duble contribuţii: a lui Dumnezeu şi a partenerului său, Trickster („Demiurgul 
şarlatan”). 
I. b) Într-o legendă din Transilvania, Diavolul îi dă bineţe lui Dumnezeu, cu 
formula: „Bună ziua, frate!”. Diavolul e o formă de alteritate în care divinitatea 
refuză să vadă o dimensiune a propriei naturi. E un parteneriat tipic dualist. „La 
început, nu erau decât apele. Dumnezeu se gândea să facă lumea, dar nu ştia nici 
cum s-o facă, nici pentru ce. Era iritat că nu avea nici frate, nici prieten. (...) Furios, 
(Dumnezeu) îşi aruncă bastonul pe ape. El se transformă într-un copac mare şi sub 
copac, Dumnezeu îl zări pe Diavol care-i zise râzând: 'Bună ziua, frate! Tu n-ai nici 
frate, nici prieten. Eu îţi voi fi frate şi prieten!' Dumnezeu se bucură şi-i zise: 'Nu-mi 
vei fi frate, ci prieten. Eu nu trebuie să am frate' ” (Eliade 1995: 88–89). Împreună, 
cei doi vor crea lumea. Nu fără trădarea săvârşită de Diavol.  
I. c) Tudor Pamfile, în Povestea lumii de demult (Pamfile 2006: 13),  menţionează o 
veche credinţă din Oltenia, pe care o consideră „influenţă accidentală cărturărească”: 
„ (...) cel mai vechi Dumnezeu este Sabaot, (...) după dânsul a venit Amon, (...) după 
aceasta a stăpânit Apolon, (...) acesta a lăsat în locu-i pe Dumnezeu, înaintaşul lui 
Iisus”. În (Pamfile 2006: 17–29), există variante ale cosmogoniei dualiste, care îi are 
drept protagonişti pe „Fârtatul” şi „Nefârtatul”.  
I. d) Potrivit unor versiuni finlandeze (apud Eliade 1995: 91), „înainte de crearea 
lumii, Dumnezeu se afla pe o coloană de aur, în mijlocul mării. Zărindu-şi imaginea 
în apă, (Dumnezeu) strigă: 'Ridică-te!' Imaginea era Diavolul”. Iar Dumnezeu îi cere 
sfatul: cum ar putea face lumea? 
I. e) Într-o variantă rusească, diavolul îi propune lui Dumnezeu să-i devină frate de 
sânge: „Tu să fii mezinul, iar eu fratele cel mare!” Cum Dumnezeu izbucneşte în râs, 
Diavolul se mulţumeşte cu locul mezinului. Dumnezeu face semnul crucii şi 
interlocutorul dispare. În legendă, figurează vechiul motiv – aici, creştinat – al 
„fraţilor duşmani”. Acesta e atestat (şi) in zurvanismul iranian: Ahriman cel 
întunecat se naşte primul, printr-un şiretlic menit să-i asigure puterea absolută; iar 
Ohrmazd cel luminos, al doilea.  
1. f) Tema centrală a cosmogoniilor californiene este conflictul Creatorului cu 
Coyotul. Creatorul vrea să facă „lumea paradisiacă şi omul nemuritor” (Eliade 1995: 
122, Culianu 2002, Culianu 2005). Dar Coyotul aduce moartea şi distruge pământul.  

 
II. „Descendenţa telurică”: Terrae fillius 
 

Confirmând o structură arhaică şi universală a imaginarului colectiv – motivul 
maternităţii htoniene – „copilul din flori era numit Terrae fillius” (Eliade 1992: 
237). E de presupus că echivalenţele acestei expresii în diferite limbi indo-europene 
– între care (fr.) né(e) sous un chou şi (engl.) born under a rose – s-au constituit pe 
baza aceloraşi mecanisme ale imaginarului. (Aceasta nu exclude, totuşi, ipoteza 
evocării metaforice a unor circumstanţe specifice ale naşterii). Mentalitatea arhaică 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:13:25 UTC)
BDD-V379 © 2009 Editura Alfa



Nicoleta POPA BLANARIU 

302 
 

asociază în aceeaşi paradigmă (Eliade 1964: 232) (ceea ce constituie) pământul şi 
ceea ce îl înconjoară: ape, vegetaţie, structuri minerale, forme de relief. Adică prima 
„valorizare religioasă a pământului a fost indistinctă. (...) Tot ce este pe pământ este 
laolaltă, alcătuind o mare unitate” (Eliade 1992: 232).  Într-o intuiţie primară, 
pământul înseamnă tot ceea ce există în preajma omului. Pentru mentalitatea 
arhaică, a fi „om al locului” nu înseamnă doar a-i aparţine prin rezidenţă – în sensul 
de astăzi –, ci a fi, la propriu, un produs al „locului”. Pământul „natal” ar fi 
realmente implicat în ontogeneză. După A. Dieterich, „pământul reprezintă locul 
unde şade copilul înainte de a se naşte; nu simbolic, ci ca Pământ Mamă, în sens 
material, la fel după cum este şi adăpost al morţilor” (Dieterich, Mutter Erde, 1905, 
apud Van Gennep 1996: 57). În unele credinţe germane, australiene, africane, 
„sufletele (în sensul cel mai larg al termenului) ce se vor naşte trăiesc sub sau în 
stânci”. La diferite popoare, se crede că ele trăiesc în arbori, în tufişuri, în flori sau 
în legume, în fântâni, izvoare, lacuri, ape curgătoare etc. (Van Gennep 1996: 57). De 
aici, e posibil să fi derivat  expresiile copil din flori, (fr.) né(e) sous un chou, (engl.) 
born under a rose şi altele asemenea. 

Aşadar, individul nu e atât un produs biologic, cât unul „cosmico-matern” 
(Eliade 1992: 233). Tatăl e părinte numai în sens social, nu şi biologic. El doar îşi 
„recunoaşte” copiii – le dă o identitate socială – printr-un ritual care, la multe 
popoare, se desfăşoară ca o adopţie. Ridicându-şi copilul de la pământ (de terra 
tollere), în semn de recunoaştere, tatăl îl preia de la „adevărata” lui mamă, Terra. 
Oameni „ai locului”, indivizii există/ se constituie în mediul cosmic înconjurător ori 
sunt „aduşi” de fauna acvatică (peşti, broaşte, lebede etc.)11.  „Sufletele (în sensul cel 
mai larg al termenului)” trec, din mediul natural de obârşie, în pântecul mamei şi îşi 
desăvârşesc forma umană, fără contribuţie paternă. Orice nou-născut este – potrivit 
acestor credinţe – copil al pământului (Terrae fillius), al florilor, al vegetaţiei în 
general, fie ea „varză” (chou) sau „trandafir” (rose). Ceea ce face deosebirea este de 
ordin social: asumarea de către tată.  

Expresiile în discuţie pot fi interpretate nu doar ca metafore, ci, deopotrivă, ca 
„reminiscenţe” ale unei viziuni arhaice asupra ontogenezei: om „al locului”, 
individul e mai mult produs htonian lato sensu decât descendent biologic al 
părinţilor săi. În anumite forme, această reprezentare supravieţuieşte în mitologia 
clasică. Iată câteva exemple, dintre cele mai cunoscute. Ca scenariu antropogonic, 
miturile autohtoniei le erau familiare vechilor greci şi amerindienilor (Lévi-Strauss 
1978). Unul e relatat în Metamorfozele lui Ovidiu. După potop, Deukalion – 
descendentul lui Prometeu – şi titanida Pyrrha recreează omenirea, din „oasele marii 
mame”, Pământul, aruncând pietre în urma lor. Tot în tradiţia grecilor, primii 
locuitori ai Tebei (spartoi, între care cei cinci întemeietori ai aristocraţiei tebane) au 
ieşit din pământ – înarmaţi şi gata de luptă –, pe locul unde Cadmos a împrăştiat 
dinţii monstrului învins. La fel, se ivesc Giganţii (Gegeneis), pe câmpia lui Ares din 
Colhida, arată de Iason din porunca regelui Aietes.  

 

                                                 
11  Probabil de aceea se spune, uneori, că pe nou-născut îl „aduce barza”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:13:25 UTC)
BDD-V379 © 2009 Editura Alfa



Mentalitate şi structură lingvistică. Reminiscenţe ale imaginarului cosmo şi antropogonic 

303 
 

Bibliografie 
 

 

Arvinte 2002: Normele limbii literare în opera lui Ion Creangă, Iaşi, Editura Universităţii 
„Alexandru Ioan Cuza”. 

Blaga 1969: Lucian Blaga, „Spaţiul mioritic”, in Trilogia culturii, cuvânt înainte de Dumitru 
Ghişe, Bucureşti, Editura pentru Literatură Universală, 1969. 

Bloom 2007: Harold Bloom, Canonul occidental. Cărţile şi Şcoala Epocilor, ediţia a doua, 
traducere de Delia Ungureanu, prefaţă de Mircea Martin, Bucureşti, Grupul Editorial 
Art. 

Chevalier, Gheerbrant, 1993: Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dicţionar de simboluri, 
vol.2, coordonatori: Micaela Slăvescu, Laurenţiu Zoicaş, traducători: Daniel 
Nicolescu, Doina Uricariu, Olga Zaicik, Laurenţiu Zoicaş, Irina Bojin, Victor-Dinu 
Vlădulescu, Ileana Cantuniari, Liana Repeţeanu, Agnes Davidovici, Sanda Oprescu, 
Bucureşti, Editura Artemis. 

Ciorănescu 2002: Alexandru Ciorănescu, Dicţionarul etimologic al limbii române, Bucureşti, 
Editura Saeculum I.O. 

Coşeriu 1994: Eugen Coşeriu, Lingvistică din perspectivă spaţială şi antropologică. Trei 
studii, cu o prefaţă de Silviu Berejan şi un punct de vedere editorial de Stelian 
Dumistrăcel, Chişinău, „Ştiinţa”. 

Culianu 2002: Ioan Petru Culianu, Gnozele dualiste ale Occidentului. Istorie şi mituri, ediţia 
a doua, traducere de Tereza Culianu Petrescu, cuvânt înainte al autorului, postfaţă de 
H.-R. Patapievici, Iaşi, Polirom. 

Culianu 2005: Ioan Petru Culianu, Arborele Gnozei. Mitologia gnostică de la creştinismul 
primitiv la nihilismul modern, ediţia a doua, traducere de Corina Popescu, Iaşi, 
Polirom. 

Culianu 2006: Ioan Petru Culianu, Gnosticism şi gândire modernă: Hans Jonas, traducere de 
Maria-Magdalena Anghelescu şi Şerban Anghelescu, postfaţă de Eduard Ircinschi, 
Iaşi, Polirom. 

Dumistrăcel 2001: Stelian Dumistrăcel, Până-n pânzele albe: expresii româneşti. Biografii – 
motivaţii, ediţia a doua, revăzută şi augmentată, Iaşi, Institutul European. 

Eliade 1978: Mircea Eliade, Aspecte ale mitului, traducere de P.G. Dinopol, Bucureşti, 
Univers. 

Eliade 1992: Mircea Eliade, Tratat de istorie a religiilor, cu o prefaţă de Georges Dumézil şi 
un cuvânt înainte al autorului, traducere de Mariana Noica, Bucureşti, Editura 
Humanitas. 

Eliade, 1995: Mircea Eliade, „Capitolul III: Satana şi bunul Dumnezeu: Preistoria 
cosmogoniei populare româneşti, in De la Zalmoxis la Genghis-Han. Studii 
comparative despre religiile şi folclorul Daciei şi Europei Orientale, traducere de 
Maria Ivănescu şi Cezar Ivănescu, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Lévi-Strauss 1978: Claude Lévi-Strauss, Antropologia structurală, traducere de I. Pecher, 
Bucureşti, Editura Politică.  

Mesnil, Popova: 1997: Marianne Mesnil, Etnologul, între şarpe şi balaur; Marianne Mesnil 
şi Assia Popova, Eseuri de mitologie balcanică, cuvânt înainte de Paul H. Stahl, 
traducere de Ioana Bot şi Ana Mihăilescu, Bucureşti, Editura  Paideia. 

Mihăescu, 1966: H. Mihăescu, Influenţa greacă asupra limbii române până în secolul al XV-
lea, Bucureşti, Editura Academiei. 

Pamfile 2006: Tudor Pamfile, Mitologia poporului român, ediţie îngrijită şi prefaţată de I. 
Oprişan, Bucureşti, Editura Vestala. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:13:25 UTC)
BDD-V379 © 2009 Editura Alfa



Nicoleta POPA BLANARIU 

304 
 

Scriban 1939: August Scriban, Dicţionaru limbii româneşti, Iaşi, Institutul de Arte Grafice 
Presa Bună. 

Tohăneanu 1995: G.I. Tohăneanu, Dicţionar de imagini pierdute, Timişoara, Amarcord. 
Van Gennep 1996: Arnold Van Gennep, Riturile de trecere, traducere de Lucia Berdan şi 

Nora Vasilescu, studiu introductiv de Nicolae Constantinescu, postfaţă de Lucia 
Berdan, Iaşi, Polirom.  

Vernant 1995: Jean-Pierre Vernant, Mit şi gândire în Grecia antică. Studii de psihologie 
istorică. Traducere de Zoe Petre şi Andrei Niculescu, cuvânt înainte  de Zoe Petre, 
Bucureşti, Meridiane.  

 
Mentalité et structure linguistique. 

Réminiscences de l'imaginaire cosmo et anthropogonique 
 

 
On (se) propose une étude d' anthropologie culturelle. Notre objet d' analyse – 

quelques expressions verbales – a trait à des structures de mentalité qui sont à même d' en 
tirer au clair l' histoire et le sémantisme. Dans de tels cas, la structure verbale est une 
“réminiscence”: on l' emploie encore, on la comprend dans son co(n)texte même; pourtant, 
on en a perdu la mémoire des origines. La réalité extra-linguistique qu' elle a désignée 
auparavant déborde l' “horizon mental” (de la plupart) des gens d' aujourd' hui.  C' est ce qu' 
il arrive à des expressions idiomatiques telles que: a) roum. a se face frate cu dracul 
(littéralement, “se lier d' amitié avec le diable, en devenir frère”; ou bien, en traduction libre, 
“il faut hurler avec les loups pour arriver à son but”); b) roum. copil din flori, fr. né(e) sous 
un chou, angl. born under a rose. Sémantiquement, ces trois dernières reviennent au même. 
Elles s' enracinent dans de très anciennes structures de l' imaginaire collectif: a) des mythes 
“dualistes”, largement répandus dans les milieux populaires, tout comme dans les traditions 
doctrinaires des quatre coins du monde; b) des variantes d' une seule et même image 
mythique, elle aussi connue presque partout, dans les cultures traditionnelles: Terra Mater/ 
Mutter Erde.  

 
 Bacău, România 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 03:13:25 UTC)
BDD-V379 © 2009 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

