
 

531 

Poetica imaginarului,  
cale de interpretare a poeticii elementelor 

Diana Stoica  
Coleg iu l  Naţ iona l  „Gheorghe Roşca  Codreanu” Bâr lad  

Abstract: Article makes a foray into the poetic imagination, setting the main 
frameworks defining this domain. It started from the principle that the artistic image, as 
foundation of the poetic language, constitutes an expression of reality never fully revealed 
or which builds up a different reality than that of reflecting the external world. Thus, the 
poetic image has a symbolic function, being placed in a permanent field of tension between 
linguistic meaning and poetic meaning. 

Also, it stresses the imagination-image-imaginary relationship, revealing the role that 
the poetic image has, that is to discover what lies beyond perceptible reality: transcendence. 

On the other hand, the study deals with the analysis of the imaginary poetic 
elements, with the integration of the four principles, true archetypes of imagination, which 
provide the dynamics and organization of the world, in relation to conceptions of the 
ancients. 

Key-words: poetic language, imagination, image, imaginary, poetic imagery, poetic 
elements 

În spaţiul textului literar, poetica imaginarului îşi câştigă dreptul la existenţă prin 
limbajul poetic, în sensul definirii acestuia ca limbaj autonom cu funcţie ontologică. 
Principiul fundamental al limbajului poetic este imaginea artistică care se constituie 
într-o expresie a unei realităţi niciodată pe deplin descoperite sau care construieşte, 
prin revelarea a ceea ce se află în stratul de profunzime, o altă realitate decât cea a 
reflectării lumii exterioare. Astfel, imaginea poetică este conformă cu actul poetic, 
„fiindcă, interpretează Jean Burgos, ea dă de văzut altceva şi fiindcă ea dă de văzut 
altminteri” (Burgos 1988: 27-28). Imaginea „dă de văzut altceva” în sensul în care 
nu trimite la un deja-văzut sau la un deja-trăit: „este expresie a unei realităţi nicicând 
trăite până atunci, netrimiţând la nimic anterior ei înseşi şi creatoare a unei fiinţe de 
limbaj ce se adaugă realităţii şi făureşte un sens” (Burgos 1988: 27). Şi „dă de văzut 
altminteri” în măsura în care cititorul descoperă itinerarele pe care le propune 
textul, devenind totodată şi „subiectul activ” al textului care se scrie. Realitatea 
textului este realitatea artistică care instituie un nou raport al cuvintelor cu lucrurile, 
aflându-se aşadar într-o permanentă opoziţie între structura lingvistică şi structura 
poetică. În acest sens, imaginea poetică se află într-un permanent câmp de tensiune 
generat de situarea acesteia între fenomenal şi esenţial. În timp ce imaginea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 12:36:37 UTC)
BDD-V3611 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

532 

lingvistică fixează referentul, imaginea poetică are funcţia de a se elibera de referent, 
trecând dincolo de conceptualizare.  

În traseul pe care-l parcurge de la sensul noţional la cel conotativ, imaginea 
construieşte o nouă realitate, pentru că, spune Wunenburger, „imaginea nu este 
lucrul însuşi, ci reprezentarea lui sensibilă, cum nu este nici sensul «propriu» al unui 
discurs, de vreme ce ea exprimă pe «acelaşi» prin «altul» (metaforă, analogie)” 
(Wunenburger 2004: 248). Densitatea intelectuală a unei imagini se măsoară atât 
prin faptul că ea poate să răspundă unor exigenţe denotative care conferă 
semnificaţie, dar şi promisiunilor conotative ce se deschid spre profunzimea 
sensului pentru subiect (Wunenburger 2004: 249). 

În interiorul raportului imagine-sens, imaginea provoacă, pe de o parte, 
privirea creatorului în descoperirea sensului ascuns, numenal al lumii, poetul 
încercând să pătrundă dincolo de ceea ce se arată la exterior şi să definesacă sugestiv 
esenţa lumii, iar, pe de altă parte, prin imagine, poetul devine creator de noi lumi, 
imaginea constituindu-se în principiu dinamic al creării unui nou univers (Irimia 
1979: 346). 

Prin imagine se trece dincolo de realitatea perceptibilă, instituindu-se astfel 
un nou raport cu realul, prin acţiunea funcţiei imaginante. Din acest punct de 
vedere, imaginaţia reprezintă, în planul creaţiei, funcţia prin care fiinţa umană 
percepe „irealitatea” – o altă ipostază a realităţii sau o imanenţă a realităţii. În sensul 
în care interpretează Bachelard, raportul imaginaţie – imagine – imaginar, imaginaţia 
este funcţia de a forma imagini sau mai precis de a deforma imaginile oferite de 
perceţie, de a de-realiza limbajul. „Prin imaginaţie se părăseşte cursul obişnuit al 
lucrurilor. A percepe şi a imagina sunt tot atât de antitetice ca şi prezenţa şi absenţa. 
A imagina înseamnă a fi absent, a te lansa către o nouă viaţă” (Bachelard 1999: 7). 
Lansarea către o nouă viaţă este, de fapt, o invitaţie la călătorie. Or, „adevărata 
călătorie a imaginaţiei este călătoria în ţinutul imaginarului, în domeniul însuşi al 
imaginarului” (Bachelard 1999: 8), printr-un traseu continuu de la real la imaginar. 
De aceea, „vocabula fundamentală care corespunde imaginaţiei nu-i imaginea, ci 
imaginarul. Valoarea unei imagini se măsoară după întinderea aureolei sale imaginare” 
(Bachelard 1999: 6).  

În funcţionarea limbajului poetic, imaginea este un mod de a pătrunde, de a 
revela transcendenţa. Imaginea poetică se constituie într-o formă a deschiderii, o 
eliberare din real într-o permanentă dezvăluire de sensuri ascunse. O imagine care 
nu construieşte, care devine fixă, pur descriptivă, părăseşte domeniul imaginarului. 
În acest sens, în raportul pe care îl stabileşte cu realitatea, poezia, aşa cum 
interpretează Humboldt, nu se limitează la simpla reprezentare a realului, căci 
pentru a ajunge la „înălţimea adevăratei sale esenţe” (Humboldt 2008: 217), trebuie 
să fie „un stimul de idei şi de simţiri” (Humboldt 2008: 217). În fapt, poezia 
porneşte de la realitate, pentru a o recrea dezvăluind astfel forma sublimată a 
acesteia: „Poezia surprinde realitatea în manifestarea ei sensibilă, aşa cum este 
aceasta percepută în interior şi în exterior, dar nu se preocupă de ceea ce o face să 
fie ca atare, ci mai degrabă respinge în mod intenţionat acest caracter al realităţii. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 12:36:37 UTC)
BDD-V3611 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Poetica imaginarului, cale de interpretare a poeticii elementelor 

533 

Poezia îmbină manifestările sensibile oferindu-le imaginaţiei şi prin forţa acesteia ne 
conduce la intuirea unui întreg artistic de natură ideală” (Humboldt 2008: 216). 

Dacă în limba comună imaginea este o formă finită, rezultat al descrierii 
perceptibile, imaginea poetică este de fiecare dată nouă. Construieşte lumea, 
construieşte fiinţa. Rolul imaginii poetice este acela de a ne situa la originea fiinţei 
vorbitoare, spune Bachelard (Bachelard 2003: 16). În această ordine de idei, poetul 
este, aşa cum îl vede Valéry, un permanent angajat în lupta cu materia verbală 
(Valery 1989: 589), de aceea, poetul „împrumută limbajul” (Valery 1989: 588) 
pentru a crea acea stare „poetică” care transformă cititorul în „inspirat”: „cititorul 
ne oferă meritele transcendente ale puterilor şi harurilor care se dezvoltă în el. 
Cititorul caută şi găseşte în noi cauza minunată a minunării sale” (Valery 1989: 583) 
sau cum ar spune Bachelard, poemul îl face pe cititor să viseze.  

La nivelul limbajului poetic, imaginea, rezultat al imaginaţiei poetice, este cea 
care guvernează sensul. Este necesară o distincţie între o imagine literară care 
descrie o imagine dată ca fiind frumoasă şi o imagine literară care pătrunde în esenţa 
materiei, a lumii şi care sugerează mai mult decât descrie. „Aşadar, interpretează 
George Călinescu, pentru mulţi o poezie este frumoasă dacă cuprinde imagini 
frumoase de natură sau dacă e sinceră, dacă e plină de sentimente adevărate. Poezia de 
imitaţie a naturii duce la descripţie, deci la pastel” (Călinescu 1973: 94). Însă „fondul 
poeziei nu este sentimentul, ci atitudinea de iniţiere în ordinea ascunsă a lumii” 
(Călinescu 1973: 99). Poezia rămâne prin aceasta „un act de libertate şi de creaţie” 
(Călinescu 1973: 93). De aceea, poezia trebuie să construiască, să dezvăluie sensuri 
ascunse, netraductibile într-un concept. Astfel, „fiecare element, spune P. Valéry, 
trebuie să rămână intraductibil” (Valery 1989: 836). 

Funcţia imaginantă stă în capacitatea de simbolizare a imaginilor, fapt ce le 
asigură un statut ontologic, iar nu de a reda imagini existente de-a gata: „Pentru un 
poet, esenţial nu este a spune că plouă. Trebuie să... creezi ploaia” (Valery 1989: 834). 

În contextul creaţiei poetice, imaginea are o dinamică proprie, o fiinţă 
proprie. Prin imagine, se revelă sensul lăuntric al lumii, într-o existenţă primară, 
originară. Lectura imaginarului unui text implică în mod necesar explorarea spaţiului 
său perceput în actualitatea lui şi înţeles în virtualităţile lui. De aceea, cititorul 
trebuie „să încerce simultan să îi trăiască simpatetic devenirea reală şi să îi 
examineze de la distanţă presupusul adevăr” (Burgos 1988: 250). Astfel, poetica 
imaginarului, la modul general, îşi defineşte existenţa prin actualizarea unor structuri 
care se află în imaginarul umanităţii. Imaginarul poetic reflectă, pe de o parte, 
imaginarul umanităţii cu relevarea unei paradigme naţionale, şi, pe de altă parte, 
imaginarul creaţiei poetului ca întreg. 

G. Călinescu în Universul poeziei, într-un dialog al ideilor estetice, stabileşte în 
spaţiul poeziei cuvintele cu încărcătură poetică: elementele al căror „simţ”, pierdut 
de omul modern, este recuperat de poet: „Un fapt este că noi modernii am pierdut 
simţul elementelor. Pentru omul vechi, focul, apa, aerul erau lucruri primordiale, 
adevărate forţe numenale. Şi nu-i discuţie că dacă privim universul cu inocenţă (şi 
poetul trebuie să aibă candoare), observăm că multiplul fenomenal e reductibil, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 12:36:37 UTC)
BDD-V3611 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

534 

printr-un proces continuu de metamorfoză, la elemente care sunt şi ele 
comunicante. Apa, evaporându-se, se preface în aer, acesta se aprinde şi fulgeră, 
reziduul combustiunii se scutură jos în chip de cenuşă devenind pământ” (Călinescu 
1973: 119-120). Aşadar, veritabile arhetipuri ale imaginarului, elementele, prin dubla 
lor natură: imagini–idei arhaice, devin nişte rădăcini generatoare de gândire, 
atestând creativitatea speculativă de imagini fundamentale (Wunenburger 2004: 
266). În această ordine de idei, poetica imaginarului deschide căi de interpretare 
poeticii elementelor, cu integrarea celor patru principii care asigură dinamica şi 
organizarea lumii.  

Critica fenomenologică a lui Bachelard este întemeiată pe imaginaţia materială 
care merge în adâncul forţei imaginante, elementele constituind germenii imaginaţiei 
sau „hormonii imaginaţiei” (Bachelard 1999: 15), deoarece pun în mişcare grupuri 
de imagini care se constituie în forţe ascunse ale realului şi care organizează imagi-
narul poetic. 

Fără îndoială, limbajul poetic generează sensuri care trimit la imagini 
fundamentale. Prin acestea poetul redescoperă originaritatea lumii, fiinţa creatoare 
întorcând astfel traseul încifrării esenţei. Poetica textului literar permite 
re/interpretări felurite asupra modului în care omul percepe lumea în sens arhetipal 
prin imaginile primordiale, pământ, apă, aer, foc, forţe numenale care au dus la 
constituirea cosmosului din haosul primordial. Într-o raportare la o concepţie 
arhaică, arhetipală, a alcătuirii lumii sub impulsul celor patru forţe primordiale, 
unitatea om–natură–univers, întâlnită atât în filosofia antichităţii, cât şi în 
reprezentările mitoreligioase universale şi autohtone, reprezintă centrul. Spaţiul 
textului literar valorifică această mentalitate animistă asupra lumii în care naturalul şi 
supranaturalul coexistă, evidenţiind astfel o profundă concepţie asupra înţelegerii 
sensului existenţei: lumea văzută în deplină armonie este sacră. Poezia recuperează 
ideea existenţei unui univers care este, prin natura sa, o fiinţă însufleţită, în 
contextul înţelegerii lumii ca făcând parte din Totul cosmic. Punctul de plecare îl 
constituie filosofia antichităţii. De aceea, în analiza textului literar din perspectiva 
poeticii elementelor, fundamentală este concepţia anticilor cu privire principiul 
animist al lumii. 

Integrarea principiilor materiale care organizează lumea şi-i determină 
dinamica într-un imaginar al gândirii antice necesită o aplecare asupra dialecticii 
viziunii celor patru elemente. Din acest punct de vedere, anticii, până la Empedocle, 
primul care aşază la originea universului cele principii, focul, pământul, aerul şi apa, 
vor susţine pe rând primordialitatea fiecărui element. Astfel Thales considera că 
toate lucrurile sunt făcute din apă. Potrivit lui Aristotel, Thales credea că apa este 
substanţa originară, din care s-au format toate celelalte, şi susţinea că pământul se 
sprijină pe apă. Pentru Anaximene, aerul este matricea universală. Sufletul e aer; 
focul e aer rarefiat; prin condensare, aerul devine mai întâi apă, apoi, dacă se 
condensează şi mai mult, devine pământ şi în cele din urmă piatră. Xenofan susţinea 
că toate lucrurile sunt făcute din pământ şi apă, iar Heraclit considera focul drept 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 12:36:37 UTC)
BDD-V3611 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Poetica imaginarului, cale de interpretare a poeticii elementelor 

535 

substanţă fundamentală, că totul, aidoma flăcării unui foc, se naşte prin moartea a 
altceva (Russell 2005: 42-58).  

La Empedocle patru principii stau la originea tuturor lucrurilor: 

„Află deci mai întâi a tuturor patru principii: 
Zeus cel luminos şi Hera, izvod de viaţă, 
Şi A[i]doneus şi Nestis, ce udă cu lacrimi izvorul 
Înlăcrimat al bieţilor oameni.” (Piatkovski, Banu 1979: 476). 

Zeus reprezintă focul, Hera, pământul, Aidoneus, aerul, iar Hestis, apa. În 
concepţia filosofului grec, universul este veşnic, aflat însă într-o permanentă 
schimbare, având la bază un amestec şi o dezbinare: 

„Două lucruri ţi-oi spune: odată Unul proporţii  
Luat-a, astfel încât, din multe,-a ajuns Unul singur; 
Iar când apoi s-a-mpărţit, din Unul ieşit-au mai multe: 
Focul şi apa şi glia şi aer-n imensa-nălţime 
Ca şi Neikos funest, la fel de intens pretutindeni 
Ce le desparte, şi printre ele, Philotes ce este 
Deopotrivă-n lungime şi în lăţime egală. [...]  
Toate acestea-s egale şi de-o vârstă-n origini,  
Dar fiecare-i cu altă menire, prin rosturi aparte. 
Şi rând pe rând stăpâne devin ele în ciclul vremii.”  

(Piatkovski, Banu 1979: 479). 

Pe lângă aceste patru forţe materiale, Empedocle identifică două forţe 
spirituale, principii ale mişcării, care au rolul de a uni elementele sau a le dezbina. 
Principiul unificator este Philia sau Philotes, iubirea, iar cel contradictoriu, care 
desparte, este Neikos, ura sau vrajba. De asemenea, la Platon, în dialogul Timaios, 
cosmogonia este întemeiată pe elemente, dispuse de către Demiurg, făuritorul 
universului, în diferite proporţii geometrice în aşa fel încât să existe în armonie şi să 
creeze un univers „vizibil şi tangibil”:  

„Demiurgul a aşezat între foc şi pământ apa şi aerul şi le-a dispus, atât 
cât era posibil, într-un acelaşi raport, astfel încât ceea ce este focul faţă de aer 
este aerul faţă de apă, iar ceea ce este aerul faţă de apă este apa faţă de 
pământ, îmbinându-le astfel la un loc şi alcătuind un univers vizibil şi 
tangibil. Din aceste cauze şi din astfel de materii, patru la număr, a fost 
născut corpul universului, concordând prin proporţie geometrică şi 
dobândind de aceea Iubire, astfel încât, întorcându-se asupra lui însuşi, a 
devenit de nedesfăcut de către altcineva decât de către cel care l-a făcut.” 
(Platon 1993: 146) 

Există aici o apropiere, interpretează Cătălin Partenie în Note la Timaios, între 
teoria proporţiei geometrice din cosmogonia platoniciană şi noţiunea de iubire de la 
Empedocle (Platon 1993: 243). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 12:36:37 UTC)
BDD-V3611 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

536 

Dezvoltând ideea celor patru elemente care stau la baza procesului alcătuirii 
lumii, este subliniat în Timaios faptul că universul este o fiinţă însufleţită şi raţională, 
însă prin voia Demiurgului care  

„a zidit universul punând spiritul în suflet şi sufletul în trup, pentru ca ceea ce 
va fi făcut să fie, prin natura sa, cât mai frumos şi bun. Astfel stând lucrurile 
potrivit unui discurs verosimil, trebuie să spunem că acest univers este – din 
cauza providenţei zeului – cu adevărat o fiinţă însufleţită şi raţională” (Platon 
1993: 144). 

În această ordine de idei, explicaţia originii universului este analizată în 
perspectiva distincţiei dintre fiinţă şi devenire care de fapt subliniiază raportul dintre 
model, adică „ceea ce este stabil, constant şi cognoscibil cu ajutorul raţiunii” (Platon 
1993: 143), şi copie, imagine „a celei dintâi realităţi” (Platon 1993: 143), astfel că 
discursul despre univers care aparţine devenirii, alcătuit după modelul fiinţei care 
este ideal al obiectelor sensibile, nu poate fi decât „un mit verosimil” (Platon 1993: 
144). Platon consideră universul ca fiind născut, iar pentru a fi asemănător 
modelului, mai precis unic, Demiurgul nu a făcut decât o copie (Platon 1993: 145). 

Revenind la Empedocle, întâlnim o teorie comună cu aceea a lui Platon, 
potrivit căreia universul odată născut nu piere niciodată, ci este doar într-o 
permanentă mişcare. Interpreta şi traducătoarea operei lui Empedocle din ediţia 
citată, Felicia Ştef, insistă asupra unei idei care a provocat opinii contradictorii în 
interpretarea concepţiei cosmogonice a filosofului grec, „anume că Empedocle nu 
exclude naşterea, ci numai naşterea din nefiinţă, nici pieirea, şi numai pieirea totală, 
adică pe aceea care duce la nefiinţă” (Piatkovski, Banu 1979: 477). Cităm din 
Empedocle:  

„Bieţii neghiobi, căci nu au cuget profund acei ce  
Nădăjduiesc că se naşte ceva ce n-a fost mai-nainte 
Sau că moare ceva şi piere cu totul. [...] 
Căci din ce nu există nu poate ceva să se nască. 
Cu neputinţă-i, la fel, ca ceea ce este să piară 
În întregime, fără ca nimeni să ştie: ci, dimpotrivă, 
Veşnic va fi un lucru pus într-un loc oarecare 
Unde mereu cineva îl va pune.” (Piatkovski, Banu 1979: 477) 

Înţelegem că nimic din ce se naşte nu piere, iar lucrul care se naşte presupune 
preexistenţa ideii lui. Ideea este centrală şi în cosmogonia eminesciană. În Scrisoarea 
I, „La-nceput, pe când fiinţă nu era, nici nefiinţă” fiinţa şi nefiinţa nu se pot naşte din 
nimic, ci dintr-o stare de latenţă, de increat. Deşi sursa vedică este evidentă aici, 
demonstrată şi prin fragmentele de manuscris ale poetului, trebuie să remarcăm că 
există un nucleu comun care a generat în gândirea veche a popoarelor, ideea de 
preexistenţă sau preexistenţa genezei cosmice.  

Aşadar, cu întemeierea în gândirea anticilor asupra genezei cosmice, toate 
aceste reprezentări mitice la care omul arhaic s-a raportat în permanenţă au 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 12:36:37 UTC)
BDD-V3611 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Poetica imaginarului, cale de interpretare a poeticii elementelor 

537 

constituit surse de inspiraţie pentru literatura cultă care le-a recreat într-o manieră 
originală, deschizând drum perspectivei poetice cu aşezare într-un imaginar al 
poeticii elementelor.  

Bibliografie: 

Bachelard 1999: Gaston Bachelard, Aerul şi visele, traducere Irina Mavrodin, Bucureşti, 
Editura Univers. 

Bachelard 2003: Gaston Bachelard, Poetica spaţiului, traducere de Irina Bădescu, prefaţă de 
Mircea Martin, Piteşti, Editura Paralela 45. 

Burgos 1988: Jean Burgos, Pentru o poetică a imaginarului, traducere de Gabriela Duda şi 
Micaela Gulea, prefaţă de Gabriele Duda, Bucureşti, Editura Univers. 

Călinescu 1973: G. Călinescu, Universul poeziei, Bucureşti, Editura Minerva. 
Humboldt 2008: Wilhelm von Humboldt, Despre diversitatea structurală a limbilor şi influenţa ei 

asupra dezvoltării spirituale a umanităţii, versiune românească, introducere, notă asupra 
traducerii, tabel cronologic, bibliografie şi indici de Eugen Munteanu, Bucureşti, 
Editura Humanitas. 

Irimia 1979: Dumitru Irimia, Limbajul poetic eminescian, Iaşi, Editura „Junimea”. 
Munteanu 2005: Eugen Munteanu, Introducere în lingvistică, Iaşi, Editura Polirom. 
Piatkovski, Banu 1979: Adelina Piatkovski, Ion Banu (redactori-coordonatori), Filosofia greacă 

până la Platon, Secţiunea a VII-a: Reflecţia pseudo-chimicală, Empedocles, traducere şi note 
de Felicia Ştef, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică. 

Platon 1993: Platon, Timaios, traducere, lămuriri preliminare şi note de Cătălin Partenie, în 
Opere VII, Bucureşti, Editura Ştiinţifică. 

Russell 2005: Bertrand Russell, Istoria filosofiei occidentale, vol. I., traducere de D. Stoianovici, 
Bucureşti, Editura Humanitas. 

Valery 1989: Paul Valery, Poezii. Dialoguri. Poetică şi estetică, ediţie îngrijită şi prefaţată de 
Ştefan Aug. Doinaş, traduceri de Ştefan Aug. Doinaş, Alina Ledeanu şi Marius 
Ghica, Bucureşti, Edituta Univers. 

Wunenburger 2004: Jean-Jacques Wunenburger, Filozofia imaginilor, traducere de Muguraş 
Constantinescu, ediţie îngrijită şi postfaţă de Sorin Alexandrescu, Iaşi, Editura 
Polirom. 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 12:36:37 UTC)
BDD-V3611 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

