
 

506 

Terminologia descântatului în limba română 

Ioana Repciuc  
Ins t i tu tu l  de  Fi lologie  Română „A. Phi l ippide” ,  Iaş i  

Abstract: The different terms for magic practices used by the Romanian peasants 
were preserved until late in the 20th century, determining the first folklorists to wonder on 
their specific meanings. Nonetheless, the reality named by these different words was unitary 
enough on the whole territory inhabited by Romanians and often emphasized the positive, 
therapeutic side of magic. Therefore, the main and most spread word for verbal magic in 
Romanian was descantec, which is analysed here from the point of view of its possible Latin 
roots, and its Romance and Germanic synonymes. 

Key-words: Romanian magic, European charms, Latin origin, folklore, bewichment, 
unwichment. 

Terminologia referitoare la magia verbală românească este destul de unitară, 
stabilizându-se după ce la începutul secolului trecut, primii folclorişti români au 
oscilat în jurul mai multor cuvinte care denumeau acţiunea magică. Este mai ales 
cazul celebru al lui Simeon Florea Marian, care într-un studiu plasat la începutul 
unei antologii de descântece publicate în anul 1893, propune o specializare a actelor 
verbale în funcţie de forţa magică generată de acestea: „Vrăjile, farmecele şi 
desfacerile sunt trei specii deosebite de poezie populară. Prin urmare, ele nu trebuie 
confundate una cu alta, cu atât mai puţin cu descântecele, după cum s-a făcut de 
către cei mai mulţi inşi până acum” (Marian 1996: 7). Astfel, dacă descântecele sunt 
încadrate în folclorul medical, având rol vindecător, vrăjile, farmecele şi desfacerile au 
legătură domeniul magiei de dragoste, care se foloseşte de invocaţii şi gesturi mitice, 
spre a avantaja soarta şi relaţiile sociale ale celui căruia îi sunt destinate. În general, 
distincţia făcută de Marian nu a fost acceptată în folcloristica românească, încât 
termenul descântec a ajuns să acopere întreaga diversitate a acestei manifestări verbale 
tradiţionale.  

În 1931, Artur Gorovei va respinge discriminarea realizată de S. Fl. Marian 
aducând argumentul că nu există în lumea satului patru categorii diferite de 
performeri, specializaţi într-un anumit domeniu al „ştiinţei” incantatorii. Gorovei 
caracterizează descântecul ca fiind „formula verbală care face parte integrantă şi 
indispensabilă din vrajă” (Gorovei 1931: 84), considerând astfel, precum majoritatea 
cercetătorilor din acest domeniu, că descântecul este partea vorbită a ritului magic. 
Şi un alt important cercetător al magiei tradiţionale, Gheorghe Pavelescu, consideră 
ineficientă departajarea în termeni cu etimologie diferită (latină, slavă sau grecească) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:13 UTC)
BDD-V3609 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Terminologia descântatului în limba română 

507 

a manifestărilor magice româneşti, însă recunoaşte faptul că unele acte verbale 
însoţesc rituri de natură defensivă, iar altele fac parte din compartimentul magiei 
ofensive: „Descântecul şi desfacerile cuprind magia defensivă, iar vrăjile şi 
farmecele pe cea ofensivă” (Pavelescu 1945: 49). Dacă luăm în considerare cele mai 
vechi încercări de definire ale descântecului, vom constata că, începând cu Dimitrie 
Cantemir (Cantemir 1973: 345) acest act verbal este considerat o modalitate 
miraculoasă de vindecare a unor afecţiuni psiho-somatice. O ipoteză cu totul greşită 
asupra semnificaţiei termenului este propusă chiar în actualul stadiu al cercetării 
domeniului de un sociolog clujean: „Descântec – ceea ce înseamnă cântec folosit 
des, sau ceea ce este mai adecvat, cântec repetat” (Mihu 2002: 246). 

Generalizarea cuvântului „descântec” în limba română presupune o 
concentrare a celor două direcţii ale acţiunii magice în cadrul aceluiaşi semnificant, 
folosit în secolul al XX-lea în mod nediferenţiat atât pentru actele de magie albă, cât 
şi pentru cele de magie neagră. Cuvântul „descântec” îşi are originea într-un termen 
neatestat din latina populară, *discanticum, fiind prezent în limba română veche, în 
textele religioase (Psaltirea Hurmuzaki, Biblia de la 1688) în contexte care trimit la 
efectul subjugant asupra spiritului pe care-l au descântecele (DLR 2006: 4302), aşa 
cum subliniază, de altfel, întreaga literatură biblică (Leviticul 19: 26, Exod 22: 17). 

Deşi specialiştii consideră că termenul descântec este moştenit în forma sa deja 
prefixată, constatăm că prefixul este extrem de productiv pe terenul limbii populare, 
fiind edificator pentru rolul medical defensiv al actelor verbale grupate sub acest 
semnificant. S-a creat, pe baza perfixului des- (şi a fonetismelor dis-, dez-) o 
terminologie folclorică ce trimite la magia defensivă destinată să înlăture magia 
ofensivă anterioară. Pe de altă parte, acţiunea subjugantă, care a provocat dorinţa 
desfacerii magice, nu este acoperită în limba română de un semnificant special de 
tipul „în-cântec” sau „incantaţie”, dacă folosim, doar în acest context, un neologism 
utilizat în lucrări de specialitate. Ivan Evseev susţine că termenul „încântec” ar fi 
fost folosit în mediul tradiţional în trecut, completând determinanta ofensivă a 
magiei, acesta fiind atestat în balada Sburătorul a lui Ion Heliade Rădulescu: 
„Încântec sau descântec pe lume s-a lăsat” (Evseev 1998: 113). Însă termenul 
„încântec” este atestat şi în dicţionarele lui Damé (Damé 1893-1895: 151) şi Tiktin 
(Tiktin 1895-1925: 787) la sfârşitul secolului al XIX-lea, iar în Dicţionarul limbii 
române, verbul a încânta apare, din punctul de vedere al rolului general magic, 
asemănător cu a descânta, fapt probat şi de contextul semantic în care apare în 
lucrarea lui Grigorio-Rigo, Medicina poporului, editată în 1907: „(…) sunt babe care 
încântă limbricii şi cu descântece” (apud DLR 1929: 563). Pentru a transpune în 
limba română veche termenul ebraic ce-l desemna pe vrăjitor, traducătorii Bibliei au 
creat sintagme precum este vrăjitori cântăreţi (unde se păstrează semnificaţia din ediţia 
greacă, de persoane „care murmură cuvinte magice pentru a obţine ceva”), pentru a 
se renunţa apoi la sugestia de „cântec” în Biblia de la 1688, în traducerea simplă 
vrăjitori (Munteanu 2008: 59-60). Eugen Munteanu observă că traducătorii revin 
totuşi la ideea de „cântare magică”, în termeni ca: descântători (Micu), încântători 
(Heliade) (Ibidem: 60). Dorim să subliniem faptul că în chiar folosirea nediferenţiată 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:13 UTC)
BDD-V3609 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

508 

a celor doi termeni (încântător şi descântător) complementari în structura lor de 
profunzime, într-o etapă îndepărtată a limbii române, sugerează că utilizarea lor 
corectă din punctul de vedere al semanticii ritului ar fi mai veche decât faza ilustrată 
de respectivele traduceri. De exemplu, în Palia de la Orăştie, remarcăm deja preferinţa 
pentru termenul descântător şi descântec, într-un context semantic în care era necesară 
folosirea termenilor complementari: „Chiemă iară şi Faraon mândrii şi descântătorii 
şi făcură şi ei pren descântecele sale eghipteneşti şi nişte ascunse aseaminile” (Cartea 
lu Moisi 2:10) (Palia de la Orăştie 1986: 199). 

Probabil că termenul care denumeşte reversul descântecului a fost folosit în 
mod constant într-o fază arhaică a limbii române, fapt demonstrat de sinonimia 
dintre verbul a cânta şi a vrăji din aromâna modernă (Papahagi 1963: 288). Totuşi, 
trebuie să subliniem că în dicţionarele româneşti verbul corespondent, a încânta este 
considerat neologism, fiindcă apare la autori culţi din secolul al XIX-lea (DA s. v.). 
De fapt, din seria de termeni aparţinând aceleaşi familii lexicale (cantare/ incantare/ 
di(s)cantare), româna a păstrat doar cuplul de antonime cantare/ di(s)cantare (Vătăşescu 
2007: 429). Cătălina Vătăşescu a arătat că limba română şi limba albaneză sunt 
singurele în care se poate atesta un sens magic arhaic, de provenienţă etimologică 
(din lat. canticum), al termenului cântec şi, respectiv, al albanezului këngë (Ibidem: 430-
431). Înrudirea lexicală a cântecului în sensul său principal actual, profan împărţind cu 
cântecul sensul pierdut de „incantaţie” trimite la semantica profundă a ritului, efectul 
magic al eufoniei verbale şi al muzicalităţii, acea funcţie melodică a descântecului 
românesc pe care am stabilit-o ca o particularitate a poeticii acestui tip de text. 

În 1870, Atanasie Marian Marienescu, publica în revista „Familia” un descântec 
de muşcătura şarpelui, iar în notiţa introductivă discuta terminologia magiei în limba 
română, sprijinindu-se inclusiv pe etimologia termenilor consacraţi: vrajă, farmecu şi 
descântec. Definiţia pe care o oferă descântecului ne indică faptul că folcloristul de la 
sfârşitul secolului al XIX-lea înţelegea diferenţa dintre cele două acţiuni opuse ale 
ritului verbal: „Descântec, din cânt şi prepoziţiunile de ex. a face ceva ca să se strice 
influenţa farmecului, încântării. Actul în sensul strâns se zice: fărmecătură, 
descântătură. Aceea e atăcătoare, aceasta e apărătoare” (Marienescu 1971: 734). 

Limbile romanice au reuşit să conserve cele două interfeţe ale actului magic 
şi, în general, folosesc prefixarea pentru crearea termenului derivat, care denumeşte 
acţiunea incantatorie opusă. Într-un inventar la fel de bogat ca şi cel românesc, 
limba franceză deţine termeni creaţi cu ajutorul prefixelor specifice magiei 
defensive: désenchantement, décharmer, dar şi ofensive, adăugând efecte stilistice 
augumentative la termenii moşteniţi: ensorcellement, enchantement. Cele două părţi ale 
procesului de vrăjire sau de „în-cântare” sunt legate, în virtutea echilibrului între 
cele două semisfere ale realităţii. Este cazul vrăjirii şi dezvrăjirii în mediul anglo-
saxon: „Bewitching also defines its counterparts: unwitching and witching. According 
to the inescapable logic of the wichcraft discourse, harm caused by humans through 
witchcraft can be undone by them. Every bewitchment needs an unwitchment (…) 
While bewitching is mainly ascribed, unwitching has to be acted out, generally in 
the form of a blessing or a ritual.” (Blécourt 1999: 152). Prin urmare, gândirea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:13 UTC)
BDD-V3609 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Terminologia descântatului în limba română 

509 

magică este o gândire circulară, în consens cu polaritatea care defineşte imaginaţia 
simbolică tradiţională. 

Frecventa folosire a cuvântului descântec, împreună cu celelalte derivate 
lexicale ataşate acestuia (verbul a descânta, performerul descântător) a corespuns cu 
impresionanta creativitate lexicală prin prefixare în planul terminologiei magice 
româneşti, ajungându-se până la prefixări de gradul al doilea care au rostul de a 
sublinia ipostaza defensivă a actului magic şi având drept model îmbinarea 
termenului care numeşte îmbolnăvirea cu un prefix care trimite la contra-acţiune. 
Aspectul compozit al terminologiei care rezultă în urma acestui proces accentuează, 
încă o dată, grija conştiinţei tradiţionale pentru precizia cuvântului magic şi, în 
special, credinţa în capacitatea performativă a verbului incantatoriu. Termenul 
maramureşean a dezdeochea prezintă două straturi lexico-semantice, subliniate de 
existenţa celor două prefixe suprapuse. Prefixul de- din termenul de-ochi „indică 
originea, cauza boalelor corespunzătoare” (Şăineanu 1999: 198), motivul acţiunii. 
Modelul consacrat în denominaţia descântecelor româneşti, care indică boala prin 
procedeul compunerii cu prepoziţia de a fost însă uitat, în existenţa îndelungată a 
termenului, încât „substantivul deochi nu a mai fost simţit ca reprezentând un 
compus, astfel că a fost posibilă o nouă compunere” (Bălteanu 2003: 92), cu un alt 
prefix de-, frecvent în universul magiei noastre populare, sau dez-/des-, întâlnit mai 
ales în Muntenia şi Maramureş. Un text din antologia lui I. Bârlea înregistrează 
ambele forme, a căror prezenţă indică cele două acţiuni antinomice ale ochiului: „Pe 
tine, omule, / Doi ochi te-au diochiet, / Nouă te-au desdeochiet” (Bârlea 1929: 
175). Ipostaza supracantităţii care să copleşească acţiunea celor doi ochi, constantă a 
stilisticii incantatorii, apare şi într-un descântec muntenesc, unde însă ochii benefici 
capătă o figuraţie obiectuală: „Ochelari cu patruzeci dă ochi, / tu-ndărăt să 
dăzdăochi” (Rădulescu-Codin 1986: 543), iar semantica pleonastică, a asocierii, în 
acelaşi context, a adverbului îndărăt şi a prefixului dăz- corespunde legii magice a 
intensificării.  

Într-o impresionantă cercetare asupra fenomenului descolindatului, Petru 
Caraman vorbeşte despre „terminologia magică a seriilor contrastante”, de mare 
popularitate la românii din Dacia (Caraman 1997: 350). Analizând comparativ 
substratul magic al colindatului şi descolindatului, savantul ieşean ne oferă o 
incursiune istorico-lingvistică în terminologia magiei populare româneşti şi 
universale. Parcurgând determinările primare ale cuplului terminologic şi ritual cântec 
– descântec, a cânta – a descânta, în temeiul acţiunilor antinomice sugerate pragmatic de 
aceste nuclee lexical-stilistice, autorul atenţionează asupra diferenţelor esenţiale 
dintre magia pură şi domeniul urării (pozitive) sau imprecaţiei (negative): „pe când 
la desfacerea de pe terenul magiei populare, cursul normal al vrăjilor merge de la 
negativ la pozitiv, descolindarea dimpotrivă urmează o cale inversă” şi „procedeele 
descolindatului sunt uimitor de asemănătoare cu cele ale desfăcutului unei vrăji, 
analogia ajungând adesea până la identitate sub aspect formal” (Ibidem: 353). 

Când încercăm să comparăm domeniul românesc al magiei cuvântului cu cel 
internaţional, constatăm trimiterea actului verbal spre originea sa melodică, lucru 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:13 UTC)
BDD-V3609 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

510 

subliniat şi de pertinenţa intonaţional-ritmică a textului magic. Cercetătorii au 
observat că în alte tradiţii etnofolclorice s-au folosit termeni care, din contră, susţin 
determinanta recitativă a incantaţiei. Deşi astăzi, în engleză şi în franceză se 
foloseşte mai ales termenul charm provenit din carmen-ul latinesc, în limba engleză, ca 
şi în alte limbi germanice, alături de acesta apar şi alţii, cum ar fi cuvinte moştenite 
din germanicului spel. Acesta se mai păstrează în germanul Spiel, având însă un sens 
specializat, iar în norvegiană radicalul a pătruns în terminologia folclorică prin spjall 
(‘poveste’). Dacă anglo-saxonul spell trimite astăzi la magia neagră, supravieţuirea 
radicalului în substantivul godspel (traducere, în engleza veche, a latinescului timpuriu 
bona annuntiatio) ne indică sensul său arhaic, fiind mai apropiat de protogermanicul 
spellam (‘veste, mesaj, spunere’). Până în engleza medievală, se pare că spell însemna 
’spunere‘, ceea ce este confirmat de termenul mai specializat to spell (’a rosti literă cu 
literă‘). În fine, remarcăm prezenţa unui vechi radical comun pentru speach şi spell 
(Oxford Dictionary 1995: 1492). Familia etimologică europeană identificată de 
Jakob Grimm pentru germanul besprechen este formată din suedezul gälla, danezul 
gjalde, englezul to yell, toţi aceşti termeni trimiţând la sensul ’a răsuna strident, a urla‘ 
(Grimm 1857). Terminologia magică europeană oferă astfel numeroase indicii cu 
privire la modul de performare originară a incantaţiei. Pe de altă parte, cântecul, 
strigătul sau spunerea sunt modalităţi gradate ale aceleaşi forţe magice. 

Un folclorist din secolul trecut sublinia, bazându-se pe fapte culese din lumea 
satului transilvănean, că: „ţăranii noştri denumesc descântec orice versuri recitate, 
nu cântate” (Viciu 1914: 192). Această precizare este susţinută de o întreagă serie de 
fapte tradiţionale care au ajuns să fie denumite de către ruralii români cu acelaşi 
termen descântec, folosit în cazul magiei verbale, fenomen considerat de unii 
cercetători ca fiind urmarea unui proces de „degradare semantică” a termenului 
(Bălteanu 2003: 100), iar de către alţii un indiciu al originii muzicale a speciei 
folclorice (Bârlea 1983: 16). Este vorba despre horele bihorene sau strigăturile care 
însoţesc dansul popular, bocete moldoveneşti, oraţiile de nuntă, dar şi despre 
anumite descântece olteneşti însoţite de melodie. În anumite sate din Transilvania, 
la colindatul mascaţilor cu Turca, atunci când colindătorii primesc de la gazde 
colacul, vătavul cetei recită o lungă urare numită descântec (Viciu 1914: 192). 
Semnificaţia de „a se lamenta” a cuvântului descântec este subliniată de către Grigore 
Brâncuş ca fiind specifică riturilor funebre din Banat (Brâncuş 2004: 58), deşi 
semnificaţia apare într-o regiune arhaică mai extinsă. Asocierea uratului sau a 
colindatului cu poetica magicului sugerează existenţa în profunzimea ritului augural 
a forţei verbului de a genera plenitudinea ontologică. Prin urmare, avem de-a face 
cu magia benefică în forma ei superlativă. Trebuie să subliniem în aceste cazuri 
substratul magic al manifestărilor verbale ale folclorului arhaic. Efectul psihologic al 
eufoniei, ritmului, al cântecului se îmbină cu rosturile magice primitive, în ciuda 
actualei interfeţe expresive pe care o au majoritatatea speciilor folclorice. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:13 UTC)
BDD-V3609 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Terminologia descântatului în limba română 

511 

Bibliografie 

Ankarloo, Witchcraft and magic in Europe: the twentieth century. Published by Continuum 
International Publishing Group. 

Bălteanu 2003: Valeriu Bălteanu, Dicţionar de magie populară românească, Bucureşti, Editura 
Paideia.  

Bârlea 1924: Bârlea, Ion, Cântece poporane din Maramureş. Vol. II, Descântece, Vrăji, Farmece 
şi desfaceri, Bucureşti. 

Bârlea 1983: Ovidiu Bârlea, Folclorul românesc, vol. II, Bucureşti, Editura Minerva. 
Blécourt et al. 1999, Willem de Blécourt, Ronald Hutton, Jean Sybil La Fontaine, Witchcraft 

and magic in Europe: the twentieth century. Published by Continuum International 
Publishing Group. 

Brâncuş 2004: Grigore Brâncuş, Istoria cuvintelor. Unitate de limbă şi cultură românească. Ediţia a 
II-a, Bucureşti. 

Cantemir 1973: Dimitrie Cantemir, Descriptio Moldaviae, Bucureşti, Editura Academiei. 
Caraman 1997: Petru Caraman, Descolindatul în Orientul şi sud-estul Europei. Studiu de folclor 

comparat. Ediţie îngrijită şi postfaţă de Ion H. Ciubotaru, Iaşi, Editura Universităţii 
„Alexandru Ioan Cuza”. 

Damé 1893-1895 : Fr. Damé, Nouveau dictionnaire roumain-français, vol. II, Bucureşti. 
Marian 1996: S. Fl. Marian, Descântece poporane române. Vrăji, farmece şi desfaceri, Bucureşti, 

Editura Coresi. 
Marienescu 1971: Atanasie Marian Marienescu, Poezii populare din Transilvania. Ediţie îngrijită 

de Eugen Blajan, prefaţă de Ovidiu Bârlea, Bucureşti, Editura Minerva. 
Mihu 2002: Achim Mihu, Antropologie culturală, Cluj-Napoca, Editura Dacia. 
Munteanu 2008: Eugen Munteanu, Lexicologie biblică românească, Bucureşti, Editura 

Humanitas. 
Evseev 1998: Ivan Evseev, Dicţionar de magie, demonologie şi mitologie românească, Timişoara, 

Editura Amarcord. 
Gorovei 1931: Artur Gorovei, Descântecele românilor. Studiu de folklor, Bucureşti.  
Grimm 1857: Jakob Grimm, Deutsche Wörterbuch, vol. 4/I/2, Leipzig, 1857. 
Oxford Dictonary and Thesaurus. Edited by Sara Tulloch, Oxford University Press, 1995. 
Palia de la Orăştie 1968 : Palia de la Orăştie. Text, facsimile, indice. Ediţie de Viorica Pamfil, 

Bucureşti, Editura Academiei. 
Papahagi 1963 : Tache Papahagi, Dicţionarul dialectului aromân, Bucureşti, Editura Academiei. 
Pavelescu 1945: Gheorghe Pavelescu, Cercetări asupra magiei la românii din Munţii Apuseni, 

Bucureşti. 
Şăineanu 1999: Lazăr Şăineanu, Încercare asupra semasiologiei limbii române. Studii istorice despre 

tranziţia sensurilor. Prefaţă de B.P. Hasdeu, Ediţie îngrijită de Livia Vasiluţă, 
Timişoara, Editura de Vest.. 

Tiktin 1895-1925: H. Tiktin, Rümanisch-deutsches Wörterbuch. Dicţionar român-german, vol. I-III, 
Bucureşti. 

Vătăşescu 2007: Cătălina Vătăşescu, Autour de la sémantique du roum. descântec „incantation”, în 
„Revue des études sud-est européennes”, Tome XLV, nr. 1-4, Bucureşti, Editura 
Academiei, p. 427-431. 

Viciu 1914: Al. Viciu, Colinde din Ardeal, Bucureşti, Socec. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:13 UTC)
BDD-V3609 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

