
 

442 

Influenţa lui Robin George Collingwood  
asupra lui Eugenio Coseriu 

Crist ine l  Munteanu 
Univer s i ta tea  „Constant in Brâncoveanu” d in  Pi te ş t i  

Abstract: R.G. Collingwood is an English philosopher and historian who is reffered 
to by Coseriu a few times, mainly when he mentions the way in which history has to be 
interpreted. Despite the relatively few references, we are entitled to believe (and this is what 
we try to prove here) that Collingwood’s influence on Coseriu was greater than assumed, at 
least by the fact he confirms – through the ideas found in his books – a series of Coseriu’ 
intuitions and principles. 

Key-words: E. Coseriu, R.G. Collingwood, history, philosophy of language, 
hermeneutics. 

1. Atunci când scrii un articol omagial, o normă nescrisă, dar fixată printr-o 
agreabilă tradiţie academică, te obligă să porneşti de la un punct de vedere exprimat 
de cel/cea omagiat(ă) ori să faci referire la activitatea acestuia/acesteia ori să 
abordezi un subiect drag lui/ei, care face parte din sfera preocupărilor sale ş.a.m.d. 
Prin urmare, dedicându-i Profesorului Eugen Munteanu un material de exegeză 
coseriană, nu mă voi abate de la regula de mai sus, de vreme ce înrâurirea lui 
Eugenio Coseriu asupra lingvistului ieşean a fost una profundă şi hotărâtoare, cel 
din urmă declarându-se un adept entuziast al lingvisticii integrale coseriene. Mai 
mult decât atât, am în vedere faptul că însuşi Eugen Munteanu a publicat, acum 
două decenii, un studiu exegetic intitulat: Componenta aristotelică a gândirii lingvistice 
coseriene (vezi Munteanu E. 1993). 

1.1. Tema aleasă de mine ar putea, totuşi, să-i surprindă chiar şi pe unii cunoscători 
ai teoriei lui Coseriu, fiindcă numele lui Collingwood (spre deosebire de cel al lui 
Aristotel, de exemplu) este foarte rar amintit de savantul de origine română. Cine va 
parcurge, bunăoară, pagină cu pagină, seria celor 10 volume de studii coseriene 
(considerate „de referinţă”) apărute la Editura Gredos din Madrid va constata că 
numele lui Collingwood nu este pomenit nici măcar o dată1. Abia în unele materiale 

                                             
1 Într-un interval de peste 30 de ani (începând cu 1962), s-au publicat (ori s-au republicat) la 

Gredos următoarele cărţi semnate de Coseriu: Teoría del lenguaje y lingüística general, Sincronía, 
diacronía e historia, El hombre y su lenguaje, Principios de semántica estructural, Estudios de lingüística 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:22 UTC)
BDD-V3604 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Influenţa lui Robin George Collingwood asupra lui Eugenio Coseriu 

443 

publicate de Coseriu în limba germană (comunicări sau cursuri, la origine) îl găsim 
menţionat pe acest filozof englez2, dar asupra acestui amănunt voi reveni ceva mai 
încolo. Se pare însă că în unele texte/discursuri coseriene elaborate în româneşte, 
Collingwood se bucură de o mai mare atenţie. 

1.2. Convins că „ştiinţa este o formă de împărtăşanie”3 şi vrând să dea cât mai mult 
românilor prin prelegerile şi conferinţele ţinute în ţara natală ori prin interviurile 
acordate, Coseriu a insistat, cu diverse ocazii, asupra importanţei gânditorului 
britanic amintit4. Or, după cum vom vedea, unele menţiuni care ne interesează aici 
prezintă o semnificaţie aparte şi prin aceea că se găsesc, de pildă, fie într-o prelegere 
auzită şi transcrisă (de pe bandă magnetică) de către E. Munteanu (vezi Coşeriu 
1993/2008), fie într-o traducere a unei opere coseriene făcută de către acelaşi 
lingvist şi filolog (vezi Coşeriu 2011), fie (implicit, dar ca suport al discuţiei) într-un 
interviu acordat celui omagiat astăzi (vezi Coşeriu 1992). Aşadar, şi această 
observaţie constituie un motiv în plus să cred că tema pe care o tratez este, în acest 
context, una foarte potrivită. 

1.2.1. În cele ce urmează, consemnez – fără să dezvolt – câteva lapidare dovezi ale 
preţuirii lui Collingwood de către Coseriu. De pildă, într-o prelegere ieşeană 
referitoare la principiile lingvisticii ca ştiinţă a culturii, savantul român spunea 
despre acesta că este „un filosof englez pe care eu îl apreciez foarte mult, din mai 
multe puncte de vedere, ca şi din cauza biografiei lui particulare” (Coşeriu 
1993/2008: 22). Într-o altă lecţie asemănătoare, ţinută în faţa publicului universitar 
sibian, Coseriu vorbea despre acelaşi gânditor tot în termeni elogioşi: „Un filosof 
englez, Collingwood, pe care vi-l recomand pentru că e foarte interesant, a scris şi o 
carte de estetică, Ideea artei, o carte despre natură, Ideea naturii, şi una despre istorie, 
Ideea istoriei.” (Coşeriu 2004c: 27)5.  

1.2.2. Graţie recentei versiuni româneşti a unei opere fundamentale coseriene, 
Geschichte der Sprachphilosophie, cititorul român mai poate descoperi o apreciere 

                                             
románica, Tradición y novedad en la ciencia del lenguaje, Gramática, semántica, universales, Lecciones de 
lingüística general, Introducción a la lingüística, Competencia lingüística. 

2 Robin George Collingwood (1889-1943) a fost un filozof şi istoric englez, profesor de 
metafizică la Oxford. A fost influenţat de Kant, Hegel, Vico, F.H. Bradley şi J.A. Smith, 
cunoscând o importantă înrâurire şi dinspre idealismul italian, prin Croce, Gentile şi 
Guido de Ruggiero. 

3 După propria mărturisire (vezi Coşeriu 2004b: 61). 
4 Cum a făcut-o, de altfel, şi în cazul marelui filozof american John Dewey, pe care îl aprecia 

în grad maxim, mai ales pentru capodopera sa, Logic. The Theory of Inquiry (1938). Pentru 
unele detalii, vezi, în acest sens, Munteanu C. 2012: 23-24. În prezent, lucrez la elaborarea 
unui amplu studiu exegetic privind influenţa ideilor lui Dewey asupra lingvisticii integrale 
coseriene. 

5 În realitate, cartea de estetică se numeşte Principiile artei (The Principles of Art [1938]; vezi 
bibliografia de la sfârşitul acestui articol). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:22 UTC)
BDD-V3604 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

444 

parcimonioasă, tocmai prin încadrarea lui Collingwood ca „excepţie” în peisajul 
filozofiei engleze. Discutând despre „funcţia limbii” la John Locke, Coseriu afirmă: 
„Limba este înţeleasă în primul rând ca instrument; la fel ca, anterior, la Francis 
Bacon şi Thomas Hobbes şi, ulterior, la George Berkeley şi David Hume, în acest 
fel este pus în evidenţă caracterul practic al limbii. Această idee pare un semn 
distinctiv al filozofiei limbajului din Anglia, dacă facem abstracţie de unele excepţii 
importante, precum James Harris (1709-1780) sau Robin George Collingwood 
(1889-1943).” (Coşeriu 2011: 253)6. 

1.3. Termenul de influenţă folosit în titlul acestei lucrări trebuie luat într-o accepţie 
largă, fiindcă – lăsând la o parte punctele în care savantul român îi este în mod 
evident îndatorat filozofului britanic – în unele privinţe înrâurirea lui Collingwood 
asupra lui Coseriu se poate reduce la confirmarea sau la reconfirmarea unor idei pe 
care savantul român şi le va fi însuşit, în prealabil, de la alţi filozofi sau, dimpotrivă, 
le va fi aflat pe cont propriu. La maeştrii care l-au influenţat pe Coseriu se întâlnesc 
frecvent puncte de vedere similare, şi aceasta fie pentru că ei şi-au trecut problemele 
(şi soluţiile) unul de la altul, în virtutea tradiţiei, fie, pur şi simplu, pentru că făceau 
parte din aceeaşi familie de gândire (având aceeaşi forma mentis), adăpându-se din 
aceeaşi albie a idealismului filozofic. Prin urmare, de-a lungul discuţiei voi avea în 
vedere atât influenţe sigure, cât şi influenţe probabile. 

2. Voi începe cu acele aspecte care certifică indubitabil influenţa în cauză. Istoria 
filozofiei limbajului. De la începuturi până la Rousseau (Humanitas, Bucureşti, 2011), în 
traducerea lui Eugen Munteanu şi a Mădălinei Ungureanu, ne oferă prilejul de a 
pune în evidenţă modul particular în care savantul de origine română înţelegea să 
facă istoria unei asemenea discipline. Convingătoare, utilă şi plină de sugestii ni se 
pare concepţia lui Coseriu despre felul în care ar trebui citite textele marilor 
gânditori, lectura acestora fiind văzută ca un proces hermeneutic sui generis7. 

Donatella di Cesare – realizatoarea versiunii italiene a Istoriei filozofiei limbajului 
(şi, în acelaşi timp, o însemnată elevă a lui Coseriu) – remarcă just că, în realitate, nu 
avem de-a face cu o istorie a filozofiei limbajului în adevăratul sens al cuvântului, ci 
cu o filozofie a limbajului de un tip aparte, cea a lui Coseriu; în consecinţă, ne aflăm 
în faţa unei opere care trebuie citită ca atare (Coseriu 2010: 15). Astfel concepută, 
Istoria filozofiei limbajului ne apare ca o „polifonie uriaşă”, ca un „sugestiv şi complex 
dialog pe mai multe voci” (ibid.). Trebuie precizat imediat însă că acest dialog peste 
timp purtat de Coseriu cu marii gânditori ai lumii se desfăşoară într-o manieră plină 

                                             
6 Că nu-i o adăugire ulterioară a lui J. Albrecht, o dovedeşte traducerea Donatellei di Cesare 

(Coseriu 2010: 227), care a lăsat deoparte, din principiu, interpolările/completările 
editorului german făcute pe versiunea originară a Istoriei filozofiei limbajului. 

7 Pentru o tratare in extenso, vezi Ioan S. Cârâc & Cristinel Munteanu, Istoria filozofiei limbajului 
ca hermeneutică sui generis, [sub tipar] în „Analele Universităţii «Dunărea de Jos» din 
Galaţi”, Fascicula XXIV, Lexic comun/Lexic specializat, Anul V, Nr. 2 (6), 2011. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:22 UTC)
BDD-V3604 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Influenţa lui Robin George Collingwood asupra lui Eugenio Coseriu 

445 

de respect, dar, totodată, lipsită de complexe de inferioritate din partea savantului 
român. Coseriu combate unele opinii, chiar dacă aparţin unor autorităţi, după cum 
subliniază meritul altora, atunci când este cazul. El are deja formată o concepţie 
proprie, iar contactul cu textele filozofilor nu face altceva decât să-i confirme 
(adesea), cum spuneam, convingerile8; mai mult decât atât, Coseriu recunoaşte (cu 
diverse ocazii9) că a (re)descoperit unele intuiţii pe care le avea cu privire la 
realitatea limbajului într-o formulare mai clară sau mai sugestivă (aşadar, mai bine 
exprimate) la unii dintre iluştrii săi înaintaşi. Pe de altă parte – susţine Coseriu – , 
chiar dacă, ulterior, identificăm la precursori idei pe care, iniţial, crezusem că le-am 
gândit doar noi, lucrul acesta ar trebui să ne bucure, şi nu să ne înciudeze. În această 
privinţă, Coseriu îl urma pe B. Croce, căruia i se părea extraordinar faptul de a fi 
descoperit că el şi Platon, bunăoară, au gândit la fel o anumită chestiune. 

3. Eugen Munteanu plasează pe coperta a IV-a a ediţiei româneşti a Istoriei 
următorul comentariu prevenitor: „Diferenţa specifică a lecturii pe care ne-o oferă 
Eugeniu Coşeriu constă în accentul pe o hermeneutică a originarului şi a 
autenticităţii, pentru care contactul direct cu textele marilor gânditori reprezintă 
deopotrivă punctul de plecare, reperul constant şi punctul final. Ideile par astfel a fi 
«moşite» în chiar matricea lor originară, adică în gândirea celor care le-au produs”. 
Se poate spune că, într-o formă concentrată, lingvistul ieşean surprinde aici însăşi 
concepţia lui Coseriu despre modul în care se cuvine să interpretăm textele celor 
vechi. 

3.1. Într-adevăr, Eugenio Coseriu atrăgea atenţia – în interviul acordat lui Eugen 
Munteanu în 1992 – că felul în care citim operele maeştrilor de gândire presupune o 
identificare cu autorul interpretat şi, în acelaşi timp, o disociere de acesta, deoarece, 
înţelegându-l, de pildă, pe Platon din interiorul teoriei sale, nu uităm că noi nu 
suntem, de fapt, Platon, ci o altă conştiinţă. În consecinţă, actul hermeneutic este, 
totodată, unul creator, întrucât nu repetăm (într-o manieră „papagalicească”) ideile 
lui Platon: „Această hermeneutică este întotdeauna identificare cu cel interpretat şi, 
în acelaşi timp, distanţare. Lucrul cel mai greu este să te păstrezi pe tine însuţi ca 
interpret, dar şi să poţi asuma toată personalitatea şi condiţiile celuilalt, ca să vezi 
care este dreptatea lui şi să rămâi totuşi în afară; să nu ajungi să te identifici total cu 
el, căci atunci nu interpretezi, atunci spui din nou, repeţi. Identificarea totală nu mai 
înseamnă interpretare. Dacă eu m-am identificat cu Platon, atunci eu spun întocmai 
ceea ce a spus Platon, fără să mai arăt o înţelegere a lui; pe când ceea ce trebuie să 
fac atunci când interpretez este să pot înţelege pe Platon din punctul lui de vedere şi 

                                             
8 De altfel, un principiu pe care Coseriu îl preluase de la John Dewey sună în felul următor: 

intersubiectivitatea este garanţia obiectivităţii (ştim că lucrurile sunt aşa şi nu altfel, tocmai pentru 
că şi alţi oameni ne spun că sunt aşa cum le vedem şi noi). 

9 Aceste lucruri le spune Coseriu în mai multe interviuri şi conferinţe, de aceea nu mai facem 
trimiteri punctuale la locurile în care se găsesc. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:22 UTC)
BDD-V3604 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

446 

în acelaşi timp să înţeleg că eu reprezint un alt punct de vedere. […] Trebuie deci să 
ai o perspectivă şi, în acelaşi timp, să vezi interpretarea dinlăuntru.” (Coşeriu 1992: 7). 

3.2. Nu este greu de găsit sursa acestei opinii. Ea este reprezentată, în primul rând, 
de lucrările de filozofie a istoriei ale lui R.G. Collingwood, reputat profesor englez 
de metafizică şi de istorie, care a activat, în perioada interbelică, la Universitatea din 
Oxford. Pentru Collingwood, istoria se confundă/se suprapune cu istoria 
gândurilor celor care au acţionat înaintea noastră, iar istoricul are ca misiune 
reconstituirea acestor gânduri în propria minte şi în cadrul propriului orizont de 
cunoaştere: „The history of thought, and therefore all history, is the re-enactment 
of past thought in the historian’s own mind. […] The historian not only re-enacts 
past thought, he re-enacts it in the context of his own knowledge and therefore, in 
re-enacting it, criticizes it, form his own judgement of its value, corrects whatever 
errors he can discern in it.” (Collingwood 1956: 215; cf. şi id. 1998: 123-133). 

3.2.1. În mai multe ocazii, Coseriu mărturiseşte că îi este dator filozofului britanic în 
ceea ce priveşte interpretarea proceselor istorice în genere. De pildă, explicând cum 
are loc schimbarea lingvistică, savantul român se referă şi la modalitatea în care 
aceasta este analizată: „Interpretăm cum s-a întâmplat acest lucru în această stare de 
lucruri, adică în acest context. Altfel nu înţelegem nimic. Ca să înţelegem trebuie să 
ştim nu numai că, de exemplu, Senatul roman pierde, într-adevăr, bătălia împotriva 
tendinţelor imperiale – care se prezintă la Cezar şi se prezentaseră deja înainte, la 
Marius – , ci trebuie să înţelegem şi starea de lucruri în care Cezar, în opoziţie cu 
Senatul, este asasinat în Senat de reprezentanţii partidului Senatului, între alţii şi [de] 
Brutus. Ca să înţelegem, trebuie să ne gândim – cum spune un filozof englez, 
Collingwood – că întrebarea este: de ce eu, fiind Brutus şi aflându-mă în această 
stare de lucruri, în acest context istoric, l-aş fi omorât pe Cezar, aş fi considerat că 
este necesar să-l omor pe Cezar? Deci, interpretarea istorică este tocmai 
reconstruire, cunoscând, se înţelege, faptele care s-au întâmplat mai târziu. Şi atunci 
reconstruirea explică această stare de lucruri anterioară.” (Coşeriu 1996: 82). 

Cea mai timpurie menţionare a lui Collingwood, pe care am găsit-o în 
legătură cu această problemă10, datează din 1979, fiind inclusă în discursul de 
recepţie la academia norvegiană, discurs publicat sub titlul sugestiv: 
Humanwissenschaften und Geschichte. Der Gesichtspunkt eines Linguisten (vezi Coseriu 
1979/1988: 105). Ne-am fi aşteptat ca în cartea-interviu îngrijită de J. Kabatek şi A. 
Murguía (mult mai amplă şi mai bogată în informaţii decât cea românească, realizată 
de Nicolae Saramandu, din care tocmai am citat mai sus), «Die Sachen sagen, wie sie 
sind…». Eugenio Coseriu im Gespräch, savantul român să facă o referire şi la 
Collingwood. Or, singurul element întâlnit în acel loc este doar o fugară trimitere la 
asasinarea lui Cezar, fără menţionarea învăţatului englez: „Wäre die Geschichte 

                                             
10 Desigur, nu am pretenţia de a cunoaşte tot ce s-a publicat din opera lui Coseriu, în diverse 

limbi, pentru a afirma cu deplină siguranţă aşa ceva. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:22 UTC)
BDD-V3604 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Influenţa lui Robin George Collingwood asupra lui Eugenio Coseriu 

447 

anders gewesen, wenn Brutus Caesar nicht getötet hätte? Nein! – Warum? Weil er 
ihn getötet hat.” (Coseriu 1997a: 50). 

În orice caz, adresându-se publicului românesc, Coseriu simţea nevoia să dea 
explicaţii suplimentare acestuia, poate şi pentru că în mediul nostru ştiinţific (chiar 
şi printre istorici) Collingwood era cvasi-necunoscut. Iată o altă dovadă, extrasă din 
prelegerea ieşeană deja amintită: „Deci, în realitate, ne interpretăm totdeauna pe noi 
înşine în măsura în care suntem capabili să asumăm, pe baza alterităţii fundamentale 
a omului, să asumăm personalitatea, modul de a gândi al altora, chiar în timpuri cu 
totul diferite şi îndepărtate de timpul nostru. Un filosof englez pe care eu îl apreciez 
foarte mult, din mai multe puncte de vedere, ca şi din cauza biografiei lui 
particulare, Collingwood, într-o carte extraordinară, scrisă tocmai despre esenţa 
istoriei, zice că, în realitate, când ne întrebăm de ce Brutus l-a omorât pe Cezar, ne 
întrebăm de ce eu, în situaţia lui Brutus şi în aceleaşi condiţii istorice, l-aş fi omorât 
pe Cezar. Şi nu spune că aşa trebuie să pună problema istoricul, ci că aşa se pune în 
realitate, chiar când istoricul crede că pune problema obiectiv cu privire numai la 
Brutus. Ca să pună problema serios, trebuie să reconstruiască această situaţie 
istorică, să se situeze el însuşi în această situaţie istorică. Deci tot aşa facem şi în 
lingvistică atunci când ne întrebăm cu privire la fapte din trecut şi când ne întrebăm 
cu privire la ceea ce s-a numit schimbarea lingvistică, adică faptele care se creează în 
limbaj şi care devin apoi obiective într-o comunitate lingvistică. Tot aşa, în realitate 
ne întrebăm: de ce eu în aceste condiţii istorice aş fi adoptat această formă nouă, de 
exemplu pentru viitorul verbelor în limba latină sau latina numită vulgară.” (Coşeriu 
1993/2008: 22). 

3.2.2. Iată cum se prezintă întrebarea respectivă la Collingwood însuşi: „When he [= 
the historian] knows what happened, he already knows why it happened. This does 
not mean that words like «cause» are necessarily out of place in reference to history; 
it only means that they are used there in a special sense. When a scientist asks «Why 
did that piece of litmus paper turn pink?» he means «On what kinds of occasions 
do pieces of litmus paper turn pink?». When a historian asks «Why did Brutus stab 
Caesar?» he means «What did Brutus think, which made him decide to stab 
Caesar?».” (Collingwood 1956: 214). 

Şi istoria filozofiei se supune, desigur, aceloraşi exigenţe ale istoriei în 
viziunea lui Collingwood. De aceea, nu întâmplător, el judecă asemănător, utilizând 
aceeaşi logică a întrebărilor11, când are în vedere o personalitate de talia lui Platon: 

                                             
11 Pentru o analiză extinsă a logicii întrebărilor la R.G. Collingwood şi a modului în care 

acesta înţelegea hermeneutica, vezi şi Gadamer 2001: 280 şi urm., dar şi ibid.: 643-644. 
Pentru felul în care Collingwood însuşi argumenta pertinenţa unei astfel de logici, cititorul 
român poate consulta traducerea autobiografiei sale filozofice (Collingwood 1998: 57-68). 
În legătură cu interpretarea textelor religioase, vezi cele spuse de Ioan Pânzaru, care 
consideră că R.G. Collingwood îl continuă, într-o manieră mai rafinată, pe Spinoza. 
Specialistul bucureştean rezumă punctul de vedere al lui Collingwood (vezi Pânzaru 1999: 
150-152), însă încearcă şi o critică la adresa acestuia, opunându-i principiul incertitudinii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:22 UTC)
BDD-V3604 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

448 

„But how does the historian discern the thoughts which he is trying to discover? 
There is only one way in which it can be done: by re-thinking them in his own 
mind. The historian of philosophy, reading Plato, is trying to know what Plato 
thought when he expressed himself in certain words. The only way in which he can 
do this is by thinking it for himself. This, in fact, is what we mean when we speak 
of «understanding» the words.” (ibid.: 215). 

3.3. Din cele de mai sus, s-a putut vedea în ce măsură îi este Coşeriu tributar lui 
Collingwood, atât cu privire la istorie (ca ştiinţă), cât şi cu privire la lectura 
precursorilor (ca hermeneutică). Chiar şi unele exemple – cel cu Brutus şi cel cu 
Platon – sunt împrumutate, după cum s-a observat, tot de la filozoful englez. 
Aceasta nu înseamnă însă că E. Coseriu preia întocmai concepţia lui Collingwood. 
Viziunea sa asupra istoriei este mai complexă, fiind influenţată de o întreagă familie 
de gândire, din care fac parte, printre alţii, şi Hegel, şi Croce (cel din urmă având, de 
altfel, o puternică înrâurire şi asupra lui Collingwood, căruia i-a fost şi prieten; în 
plus, ambii nutreau o mare pasiune şi pentru Vico). La fel se întâmplă şi în cazul 
hermeneuticii, întrucât E. Coseriu îl depăşeşte pe Collingwood, pe de o parte, (α) 
prin faptul că pune accentul şi pe latura creatoare a interpretării şi, pe de altă parte, 
(β) prin aceea că înglobează hermeneutica respectivă într-o teorie a textului ce 
poartă marca originalităţii sale. 

3.3.1. Modul creator de a interpreta textele (dincolo de cele declarate explicit de 
Coseriu însuşi, vezi supra, 3.1.) este ilustrat şi de Istoria filozofiei limbajului. 
Comentându-l pe Vico, Coseriu atinge o problemă fundamentală a hermeneuticii: 
„Este cel care interpretează obligat de a se ţine strict de litera textului interpretat, 
sau poate depăşi textul pentru a încerca să arate ce a voit «de fapt» să spună autorul 
pe care îl interpretează sau ce ar fi putut să spună acesta? Oare cel care întreprinde 
un demers interpretativ trebuie să se comporte ca Xenofon, care – atât cât putem 
aprecia astăzi acest lucru – relatează cu fidelitate ce ştia despre Socrate, sau ca 
Platon, care în dialogurile sale a «gândit mai departe» doctrina lui Socrate? La 
Xenofon găsim probabil exact ceea ce a spus sau a făcut Socrate – redat corect, 
conform modestelor posibilităţi de înţelegere şi de expresie de care dispunea 
Xenofon. La Platon dăm, dimpotrivă, peste afirmaţii pe care personajul istoric 
Socrate nu le-a făcut niciodată. Platon încearcă să dezvolte ceea ce Socrate, aşa cum 
îl cunoştea el, voise să spună, chiar dacă nu a spus. Astfel, el conferă un anumit sens 
afirmaţiilor lui Socrate, transmise fragmentar. Care Socrate este oare mai 
«verosimil», cel al lui Xenofon sau cel al lui Platon? Unele lucruri par să indice că cel 

                                             
(„care înglobează descrierea sa, dar îi atribuie un coeficient ce poate lua uneori valori 
nedeterminate”). În recenta carte a Danei Ţabrea, Dezvoltarea metafizicii ca hermeneutică: 
Robin George Collingwood. O filosofie practică (Iaşi, Editura Universităţii „Alexandru Ioan 
Cuza” din Iaşi, 2012 [apărută, de fapt, în 2013]), nu apare nicio referire la Coseriu, deşi 
autoarea a luat în consideraţie şi impactul pe care l-a avut filozoful englez asupra 
gânditorilor români (printre care sunt amintiţi Mircea Eliade şi Ioan Petru Culianu). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:22 UTC)
BDD-V3604 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Influenţa lui Robin George Collingwood asupra lui Eugenio Coseriu 

449 

al lui Platon este preferabil. La Platon sunt continuate şi dezvoltate anumite 
evaluări, într-o direcţie în care se îndreptase şi Socrate, fără însă a merge până la 
capăt. Acest Socrate al lui Platon nu este altcineva decât Platon însuşi. Cu aceasta 
am ajuns la un paradox: adevăratul Socrate trebuie căutat în Platon.” (Coşeriu 2011: 
372). De altminteri, din aceeaşi operă magistrală aflăm că la fel proceda şi Thomas 
de Aquino în raport cu lucrările Stagiritului: „Se observă mereu că Thomas de 
Aquino se mişcă strict în cadrele gândirii aristotelice, dezvoltând însă până la cel mai 
mic detaliu ceea ce din scrierile lui Aristotel poate fi doar dedus.” (ibid.: 199) 12. 

Peste ani, susţinând o comunicare despre filozofia lui Blaga, Coseriu 
reiterează într-o manieră şi mai clară distincţia de mai sus, dovedind că nu şi-a 
schimbat deloc punctul de vedere: „Există, cred eu, două moduri de a interpreta, 
chiar în sens pozitiv, două moduri hermeneutice, care pot fi şi combinate: un mod 
extern şi static şi un mod intern şi dinamic. Acest al doilea mod este numai în parte 
intern, fiindcă pleacă de la autor pentru a merge, dacă e posibil, cu acest autor mai 
departe; şi e, în acelaşi timp, dinamic sau simpatetic, pentru că îşi propune să-l 
înţeleagă pe autor mai bine decât s-a înţeles autorul însuşi. Asta înseamnă să vedem 
ce perspective deschide sau care sunt intuiţiile care se află la baza celor spuse 
explicit de Blaga. Eu obişnuiesc să citez în acest sens cele două interpretări clasice 
ale lui Socrate, cea a lui Xenofon şi cea a lui Platon. Fără îndoială, cea obiectivă este 
interpretarea lui Xenofon, care spune, cu inteligenţa pe care o avea el ca soldat şi 
mercenar, exact ce spunea Socrate, aşa cum se pare că se înţelegea sau se prezenta 
acesta. Pe când Platon dă o interpretare dinamică, pleacă de la Socrate pentru a 
vedea tot ce era în intuiţia socratică, dezvoltă un Socrate pe care noi îl numim 
Platon însă, care este un Socrate, după părerea mea, mai adevărat decât Socratele lui 
Xenofon.” (Coseriu 1997: 19-20). 

3.3.2. Încă din anii ’70 (vezi Textlinguistik, publicată în 198013), Coseriu a pus bazele 
unei lingvistici a textului văzută ca o hermeneutică a sensului, interesul învăţatului 

                                             
12 Se poate susţine că E. Coseriu a procedat într-o manieră similară cu opera lui Wilhelm 

von Humboldt. Într-o conferinţă inedită, ţinută la Cluj, în data de 19 mai 1999, Coseriu 
povesteşte cum a încercat să împace, la începuturile activităţii sale, concepţia energetică 
humboldtiană cu ideea sistematicităţii saussuriene. Printre altele, el reaminteşte că a 
încercat apoi să dezvolte o tipologie lingvistică în spirit humboldtian, adică aşa cum ar fi 
făcut-o Humboldt, dacă ar fi făcut-o (vezi Coseriu 1972/1977: 142-184). Timpul i-a 
dovedit că nu se înşelase deloc, fiindcă, ulterior, a fost descoperită o „gramatică 
mexicană” (pe care avea să o editeze tot un discipol coşerian, Manfred Ringmacher) scrisă 
de Humboldt însuşi, în care învăţatul german schiţase o tipologie a limbii aztece exact aşa 
cum ar fi făcut-o Coseriu. Savantul român îşi încheie relatarea surprinzând cu umor (şi cu 
satisfacţie) paradoxul situaţiei: „Acum, nu ştiu, eu l-am imitat pe Humboldt, Humboldt m-
a imitat pe mine...”. 

13 Cartea reproduce, într-o formă îngrijită de J. Albrecht, materia unui curs pe care Coseriu l-
a ţinut la Tübingen, în anul universitar 1977-1978. Savantul mărturisea că, în linii mari, îşi 
formase concepţia estetică încă din perioada italiană (1940-1950), predând apoi elemente 
de lingvistica textului şi la Montevideo, între anii 1960-1962. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:22 UTC)
BDD-V3604 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

450 

român îndreptându-se îndeosebi asupra operelor literare, fiindcă literatura artistică 
este locul în care întâlnim deplinătatea funcţională a limbajului. Coseriu nu excludea 
din sfera lingvisticii sale textuale celelalte tipuri de texte (adică cele neartistice), 
dovadă că, în alte contribuţii, s-a ocupat şi de textul religios, şi de cel istoric, şi de 
cel jurnalistic (sau informativ), şi de cel politic ş.a.m.d., însă este adevărat că zona 
literaturii îl atrăgea mai mult (dincolo de pasiunea sa pentru estetică), deoarece 
aceasta punea cele mai multe/mari probleme de interpretare. 

Revenind la textele filozofice, se poate susţine că – mutatis mutandis – cele 
afirmate de Coşeriu referitor la studierea textelor politice (în conferinţa Lenguaje y 
política) sunt valabile şi cu privire la cercetarea celor dintâi. Prin urmare, textele 
filozofice pot fi studiate din trei perspective diferite: 

a) ca orice alt text, din punct de vedere „filologic”, şi anume ca documente, 
ca surse de informaţie istorică sau istorico-culturală ş.a.m.d., inclusiv în ceea ce 
priveşte concepţiile filozofice; 

b) ca exemple tipice de discursuri apofantice (cf. lógos apophantikós, la 
Aristotel), în cadrul lingvisticii generale a textului, cu scopul de a identifica 
procedeele proprii acestei clase de discursuri (a căror finalitate este aceea de a stabili 
adevărul sau falsul, existenţa sau non-existenţa faptelor discutate/cercetate); 

c) „în mod individual, în cadrul aşa-numitei «stilistici a vorbirii» sau, mai 
exact, a lingvisticii textului ca hermeneutică textuală [practicată] la nivelul 
«sensului»” (Coseriu 1987/2006: 42-43; trad. mea, C.M.). 

3.4. Cred că nu este lipsit de interes să amintesc, în acest context, şi ce părere 
avea Coseriu despre textele filozofice dificile, care ridică probleme de interpretare. 
În această privinţă, el îşi însuşise principiul unui important pedagog şi filozof italian, 
Giovanni Gentile, potrivit căruia mai mult se înţelege dintr-un text dificil, care 
forţează învăţarea să progreseze, decât dintr-un text simplu, în care se găseşte, de 
altminteri, ceea ce ştim deja (vezi, printre altele, Coşeriu 2004c: 103)14. De altfel – 
adăugăm noi – , şi rivalul lui G. Gentile, Benedetto Croce (pe care Coseriu îl aprecia 
într-un grad mai mare) gândea similar. Cele spuse de Croce despre Enciclopedia lui 
Hegel i se potrivesc şi Istoriei lui Coseriu: „Desigur că această carte nu este o carte 
uşoară, nici ea însăşi şi nici prezentarea pe care i-o fac. Dar cred că, pentru oamenii 
care gândesc, dificultatea constituie mai curând un motiv de atracţie decât de 
respingere”15. 

Să fi fost Collingwood influenţat de Gentile (şi de Croce) şi în acest caz? Să 
fie din cauza acelei forma mensis comune? Cu referire la „subiectele [istorice] 
obscure” în general (şi nu cu privire la texte, neapărat), filozoful englez face dovada 
că gândea la fel ca Gentile: „…cunoaşterea avansează procedând nu de la cunoscut 

                                             
14 Un studiu exemplar, în care Coseriu interpretează/analizează după toate regulile câteva 

paragrafie aristotelice foarte dificile, înţelegând mai mult decât oferă acele fragmente, este 
„το ἕν σημαίνειν”. Bedeutung und Bezeichnung bei Aristoteles (vezi Coseriu 1979/2004: 63-71). 

15 Apud Tullio de Mauro (care, la rându-i, avea în vedere Cursul lui Saussure), în Introducere la 
Ferdinand de Saussure, Curs de lingvistică generală, Editura Polirom, Iaşi, 1998, p. 18.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:22 UTC)
BDD-V3604 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Influenţa lui Robin George Collingwood asupra lui Eugenio Coseriu 

451 

spre necunoscut, ci de la necunoscut către cunoscut. Subiectele obscure, forţându-
ne să gândim mai profund şi mai sistematic, ne ascut simţurile şi ne fac astfel 
capabili să risipim ceaţa prejudecăţilor şi [a] superstiţiilor în care minţile ne sunt 
adesea învăluite atunci când ne gândim la ceva familiar.” (Collingwood 1998: 104-
105). 

4. Până aici am discutat chestiuni din care se vădeşte înrâurirea clară a lui 
Collingwood asupra lui Coseriu, dar, în acelaşi timp, am arătat şi în ce constă 
originalitatea celui din urmă în raport cu cel dintâi. După cum s-a văzut, Coseriu îi 
este dator gânditorului britanic pentru elemente ce ţin fie de metodologie, fie de 
epistemologie, şi mai puţin pentru aspecte ce privesc în mod direct problema 
limbajului. Există însă cel puţin un loc în care Coseriu îl invocă pe Collingwood 
pentru o chestiune legată de limbaj, mai exact pentru felul în care este deprins 
acesta de către copii. 

4.1. Modul în care se însuşeşte prima limbă este unul creator: se învaţă creând. La 
acest aspect se gândeau W. von Humboldt, B. Croce sau chiar G. von der 
Gabelentz atunci când afirmau că în realitate nu se învăţă o limbă, ci se învaţă [cum] 
să creezi într-o limbă (Coseriu 2000: 127). Iar experienţa învăţării celei dintâi limbi 
este unică şi irepetabilă: nu se mai poate reface starea iniţială, ingenuă, întrucât nu 
mai este posibil să renunţăm la propria limbă când o învăţăm pe cea de-a doua. Nu 
se poate repeta aceeaşi experienţă a tuturor lucrurilor şi a întâmplărilor pe care am 
avut-o în copilărie. Ba, mai mult, este cu neputinţă să învăţăm din nou teoria 
literară, geografia, istoria etc., cu întreaga lor terminologie; şi, chiar de s-ar putea, n-
ar mai fi în acea formă primară a copilului care învaţă în limba sa maternă (ibid.: 
128-129). 

De aceea, Coseriu îi dă dreptate lui Collingwood în critica îndreptată 
împotriva acelor psihologi care cred că cei mici învaţă limba în felul următor: mama 
îi arată copilului laptele şi-i spune „lapte”, îi arată focul şi-i spune „foc”, îi arată 
degetul şi-i spune „deget”… Într-adevăr, mama îi arată copilului laptele, dar îi (mai) 
zice (şi) „Ce gustos!”, şi-i arată şi focul, dar îi zice „Arde/frige!”, şi-i arată şi degetul, 
spunându-i „Porcuşorul[16] acesta a fost la piaţă”. Aşa că micuţul învaţă 
semnificatele cuvintelor „creând şi emiţând, în realitate, ipoteze, creând de fiecare 
dată o limbă posibilă şi o denumire posibilă şi apoi renunţând la ea, modificând 
această ipoteză de acord cu vorbirea celorlalţi sau cu vorbirea adulţilor şi dându-şi 
seama că ipotezele sale nu coincid cu utilizările celuilalt vorbitor” (ibid.: 129). 

                                             
16 Exemplul oferit de Coseriu sună în spaniolă astfel: „Este chanchito fue al mercado”. Or, 

chanchito (diminutiv format de la chancho ʽporcʼ, deci ʽporcuşorʼ) desemnează un peştişor 
galben cu dungi negre (Chichlasoma facetum) care trăieşte în râul Plata (ce curge între 
Argentina şi Uruguay), dar – mai apoi – şi în acvariile celor pasionaţi de asemenea vietăţi. 
De vreme ce şi în româneşte o anume specie de peşte mic se numeşte porcuşor, am 
considerat că exemplul lui Coseriu poate fi păstrat, prin traducere, întocmai cum era. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:22 UTC)
BDD-V3604 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

452 

Desigur, uneori, în mediul propriei familii, copilului i se pot accepta anumite 
născociri lingvistice, la care va renunţa însă în momentul ieşirii din respectivul 
mediu, când va constata că în exterior nu se spune la fel. De pildă, copilul îl poate 
interpreta, în primă instanţă, pe „arde” (sp. quema) drept nume al focului şi să 
întrebuinţeze cuvântul arde pentru a se referi la ceea ce noi numim foc. Dar, realizând 
ulterior că ceilalţi se exprimă diferit, va opera modificări17. În consecinţă, învăţarea 
limbii materne este o permanentă activitate creatoare şi, în acelaşi timp, un fel de 
sacrificiu.  

4.2. Pentru că materialul din care am citat a constituit, la origine, o conferinţă, nu 
avem indicat şi locul din care Coseriu a împrumutat exemplele respective. Fără 
îndoială, sursa o constituie The Principles of Art, în care Collingwood vorbeşte despre 
modul în care copiii învaţă limba maternă: „…just as everyone, before he can begin 
to use a symbol in mathematics or the like, must be told what it means, so in a 
child’s original acquisition of his mother tongue every word he is to use must first 
be explained to him; and it is actually supposed that this comes about by its mother, 
or other instructor, pointing to the fire and saying «fire», giving it milk and saying 
«milk», touching its toe and saying «toe», and so forth. When the fact comes out 
that when a mother points to the fire she probably says «pretty», when giving it 
milk, «nice», and when touching its toe, «this little pig went to market», the 
conclusion can only be expressed in the words of a (possibly mythical) 
schoolmaster: «parents are the last people in the world who ought to be allowed to 
have children.» (Collingwood 1958: 227)18. Se observă că E. Coseriu a reţinut (dintr-
o lectură nu foarte recentă, probabil) întocmai exemplele lui Collingwood (foc – lapte 
– deget), intervertind ordinea primilor doi termeni, în cazul cărora a furnizat şi alte 
asocieri (sp. quema! ‘arde’ şi qué rica! ‘ce gustos/delicios’ în locul engl. pretty şi nice 
‘drăguţ’). 

5. În ultima parte a lucrării mele, voi încerca să pun în evidenţă câteva convergenţe 
de gândire întâlnite la cei doi savanţi, fără să am garanţia că, în aceste privinţe, 
Collingwood l-ar fi influenţat pe Coseriu. Există şi o serie de puncte comune la cei 
doi asupra cărora nu mă voi opri aici. De pildă, aş putea aminti modalitatea justă în 
care Collingwood îl interpretează pe Aristotel, foarte apropiată de maniera în care l-
a înţeles şi Coseriu pe Stagirit (vezi Collingwood 1960: 80-92) sau aş putea 

                                             
17 Pentru ilustrare, Coseriu apelează la propria experienţă: fiica sa cea mare, înainte de a 

merge la şcoală, folosea o creaţie personală, dama, pentru a desemna calul. Ştiind despre 
ce-i vorba, toţi cei din familie îi făceau pe plac folosind acelaşi „cuvânt” (ce se ivise din 
îndemnul „andiamo a cavallo”, din care fetiţa îl reţinuse aproximativ pe andiamo în forma 
dama). Evident că mai târziu, mergând la şcoală, a trebuit să renunţe la dama, fiindcă acolo 
nimeni nu înţelegea ce însemna (Coseriu 2000: 129). 

18 Mai departe, Collingwood explică mecanismul învăţării limbii de către copii, oferind 
exemple suplimentare. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:22 UTC)
BDD-V3604 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Influenţa lui Robin George Collingwood asupra lui Eugenio Coseriu 

453 

menţiona felul în care filozoful englez explică deosebirea dintre „natural process” şi 
„historical process” (vezi Collingwood 1956: 225 şi urm.), explicaţie cu care 
lingvistul român ar fi fost de acord, de bună seamă. Dar şi The Idea of Nature [1945], 
şi The Idea of History [1946], cărţi apărute postum, par să fi fost citite de Coseriu ceva 
mai târziu, pesemne în/după anii ’60, de vreme ce nu găsim nicio referire la 
Collingwood (cel puţin ca argument suplimentar) în cea mai importantă operă a sa, 
Sincronía, diacronía e historia (a cărei primă ediţie datează din 1958). Ulterior, 
sintetizându-şi ideile din cartea scrisă în Uruguay, am văzut că lingvistul român 
apelează şi la Collingwood, semn că îl citise între timp. Bănuiesc că E. Coseriu ştia, 
totuşi, de acest filozof britanic încă din perioada studiilor sale italiene (1940-1949). 
La 28 de ani, în 1949, la Milano, tânărul savant de origine română îşi susţinea cel de-
al doilea doctorat – în filozofie – cu o teză despre evoluţia ideilor estetice în 
România (L’evoluzione delle idee estetiche in Romania). Era foarte familiarizat cu 
concepţia estetică a lui Benedetto Croce, pe care îl cunoscuse şi personal. Dat fiind 
faptul că B. Croce era bun prieten cu R.G. Collingwood, este de presupus că E. 
Coseriu a descoperit în bibliotecile din Italia şi a citit măcar The Principles of Art 
(1938)19, în care învăţatul englez aplică multe dintre ideile preluate de la Croce. În 
consecinţă, dând curs unei asemenea presupuneri, voi trece în revistă câteva 
elemente comune celor doi, făcând referire, în cazul lui Collingwood, doar la 
lucrarea sa de estetică. 

5.1. Cu privire la limbaj în general sau la limbă, Collingwood scrie câteva pagini 
excelente despre relaţia dintre language şi thought, arătând modul în care se formează 
– pe baze lingvistice – gândirea conceptuală şi gândirea discursivă (Collingwood 
1958: 252-254). Felul în care el tratează aceste lucruri (vorbind, bunăoară, despre 
indivisible unity) aminteşte de conceptul aristotelic nóesis ton adiairéton (indivisibilium 
intelligentia sau apprehensio simplex, cum îi spuneau scolasticii), la care Coseriu se 
întoarce frecvent. În plus, chiar dacă nu îl aminteşte pe W. von Humboldt, care 
afirmase că limbajul este, în primul rând, enérgeia (activitate), şi nu érgon (produs), 
Collingwood susţine că „language is an activity; it is expressing oneself, or 
speaking” şi că gramaticianul nu analizează altceva decât „a product of this activity” 
(ibid.: 254). Amănuntul este important (cf. supra, 1.2.2.), fiindcă însuşi Coseriu a 
făcut din această idee a lui Humboldt una dintre piesele de rezistenţă ale edificiului 
său teoretic. 

5.2. Încă de la începutul carierei sale ştiinţifice, Coseriu şi-a propus să respecte, în 
terminologia sa, următoarea regulă: „Eu încerc – fiindcă consider că e nevoie ca 

                                             
19 O primă formă a acestei cărţi, de dimensiuni mult mai mici, a apărut în 1925, sub titlul 

Outlines of a Philosophy of Art; în prefaţa acesteia, Collingwood recunoaşte în mod explicit 
influenţa lui Croce. Pentru confirmarea acestei ipoteze, ar trebui consultată teza de 
doctorat (nepublicată) a lui Coseriu (păstrată în Arhiva „Eugenio Coseriu” de la 
Tübingen), pentru a vedea dacă există într-adevăr vreo trimitere la Collingwood. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:22 UTC)
BDD-V3604 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

454 

ştiinţele umaniste să fie şi umane, şi să fie mai mult sau mai puţin înţelese de 
vorbitori – să mă apropii cât mai mult de vorbirea curentă şi să transform în termen 
ceea ce există deja în vorbirea curentă, şi să întrebuinţez cuvântul nu ca în limbă, ci 
ca termen pentru ceva definit. Acesta este principiul meu în terminologie.” (Coşeriu 
1996: 55). Or, acelaşi lucru îl preocupase şi pe Collingwood, şi anume să 
întrebuinţeze „a terminology in which the common-sense distinction can be easily 
and not too unnaturally expressed” (Collingwood 1958: 172). Criticând limbajul 
prea tehnicist al diferitelor doctrine/ şcoli filozofice ori al unor gânditori, savantul 
englez îşi motiva alegerea astfel: „My reason for adopting this terminology is, 
chiefly, that it stands nearer than any other to everyday speech, and therefore begs 
fewer questions.” (ibid.: 174). După cum se vede, şi în această problemă Coseriu şi 
Collingwood sunt în deplin consens. 

5.3. Benedetto Croce este teoreticianul care a susţinut cu cea mai mare tărie 
identitatea dintre limbaj şi poezie20 şi, în consecinţă, identitatea dintre lingvistică şi 
estetică ori identitatea dintre filozofia limbajului şi filozofia poeziei şi a artei (vezi 
Croce 1970: 209-220 şi Croce 1971: 213-214). Coseriu, bun cunoscător al concepţiei 
lui Croce, afirmă că o astfel de identitate esenţială se poate susţine numai dacă 
limbajul este privit în sens absolut: „Într-adevăr, ca unitate de intuiţie şi expresie, ca 
pură creaţie de semnificate (care corespund «modului de a fi al lucrurilor») – dacă 
vom considera subiectul creator ca absolut (adică numai în relaţia sa cu ceea ce este 
creat) – limbajul este echivalabil poeziei, dat fiind că şi poezia corespunde tocmai 
înţelegerii intuitive a fiinţei. Asemeni limbajului, şi poezia ignoră distincţia dintre 
adevărat şi fals, dintre existenţă şi inexistenţă: atât limbajul, cât şi poezia sunt 
«anterioare» (preliminare) acestor distincţii. Pe de altă parte, poezia, ca şi limbajul, 
este aprehensiune a universalului în individual, obiectivare a conţinuturilor intuitive 
ale conştiinţei.” (Coşeriu 1971/2009: 164-165). Spre deosebire de poezie (sau de 
artă în general), limbajul mai are şi dimensiunea alterităţii. După Coseriu, limbajul 
prezintă cinci universalii: creativitatea, semanticitatea, alteritatea, istoricitatea şi 
materialitatea. Primele trei sunt universalii primare, ultimele două sunt universalii 
secundare, derivate din cele dintâi. Creativitatea este specifică tuturor formelor de 
cultură (religie, artă, filozofie etc.), nu doar limbajului, pe câtă vreme alteritatea 
(«faptul de a fi cu altul», cf. lat. alter ‘altul’) este caracteristică numai limbajului. 
Creativitatea conduce la varietatea din limbaj şi la schimbarea/înnoirea neîncetată a 
acestuia. Alteritatea, în schimb, asigură omogenitatea limbajului, fiindcă limbajul 
este întotdeauna îndreptat spre alte conştiinţe/alţi subiecţi (ibid.: 165). 

Cele spuse de Coseriu au produs nedumerire în mintea unor cercetători. 
Dacă arta în genere nu cunoaşte dimensiunea alterităţii, înseamnă că nici literatura 
(sau poezia în sens larg), ca „artă a cuvântului” nu prezintă alteritate? Să nu fie 
scriitorul interesat deloc de felul în care textul său este receptat de cititori? În 
definitiv, textul nu este tot limbaj? 

                                             
20 Mai pot fi amintiţi, pentru o concepţie similară, Vico, Hegel şi Heidegger. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:22 UTC)
BDD-V3604 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Influenţa lui Robin George Collingwood asupra lui Eugenio Coseriu 

455 

5.3.1. Un fost discipol al lui Coseriu, Alberto Zuluaga – într-o recenzie destul de 
critică, vizând ediţia spaniolă a Lingvisticii textului (Lingüística del texto) publicată în 
2007 de către Óscar Loureda –, se arată surprins, încercând să combată afirmaţiile 
lui Coseriu: „En mi sentir, la concepción según la cual «en poesía no está dado 
también el otro, la poesía no está dirigida a otro, el poeta no cuenta con el otro» 
(pág. 172) [Zuluaga citează într-o manieră neglijentă, modificând textul coserian din 
ediţia lui Loureda; sau poate că vrea să corecteze versiunea spaniolă, prin raportare 
la originalul din limba germană; în orice caz, ideea înfăţişată este corectă, n.m. 
C.M.], no puede aceptarse así no más. Pues parece contradecir la alteridad esencial, 
constitutiva del ser humano y del lenguaje; Coseriu mismo dice que «el sujeto 
creador de lenguaje presupone otros sujetos, la conciencia creadora de lenguaje es 
una conciencia abierta hacia otras». Me pregunto si ese «mero objetivarse el sujeto» 
(su definición de lenguaje poético, como lenguaje autónomo) no implica 
intrísecamente un contar-con-el-otro, en otras palabras: objetivarse el sujeto es, en 
esencia, un expresarse-para-el-otro. Esto vale hasta en los monólogos.” (Zuluaga 
2012: 143-144). 

5.3.2. Oana Boc, având o temeinică pregătire în lingvistica textuală coseriană, 
susţine că – deşi poezia suspendă în mod necesar alteritatea pentru a-şi păstra 
caracterul de creaţie absolută – „există totuşi o alteritate de grad secund în poezie, în 
măsura în care limba, prin conţinutul său propriu care este semnificatul, «rămâne 
punctul de plecare»” (Boc 2007: 31). În opinia sa, afirmaţiile lui Coseriu nu trebuie 
înţelese în sensul că „alteritatea este negată în poezie” (ibid.); dimpotrivă, 
„intersubiectivitatea (alteritatea) în poezie trebuie să fie înţeleasă ca o proiecţie a 
subiectivităţii creatoare (absolute) înseşi” (ibid.: 32). Se pare că lucrurile ar trebui 
văzute în felul următor: „Cititorul de poezie devine el însuşi un subiect absolut, iar 
poetul îşi asumă această dimensiune a intersubiectivităţii ca pe o proiecţie a propriei 
subiectivităţi. Remarcăm faptul că, în această înţelegere, intersubiectivitatea se 
apropie, într-o anumită măsură, de accepţiunea humboldtiană: «le lecteur d’un poète 
doit être, en quelque façon, poète lui-même» (J. Trabant)” (ibid.: 32-33). 

5.3.3. Se ştie că noţiunea de «alteritate» a fost preluată de Coseriu de la lingvistul 
italian A. Pagliaro, însă critica efectuată împotriva punctului de vedere estetic 
crocean îi aparţine savantului român. Ar fi cu totul naiv să credem – împreună cu 
Alberto Zuluaga – că lui E. Coseriu i-ar fi scapat „contradicţia” semnalată, mai ales 
că el îşi expune concepţia în aceeaşi termeni de mai multe ori. Pare-mi-se că Oana 
Boc este mai apropiată de interpretarea corectă... 

Revin la ipoteza anterioară: să presupunem că E. Coseriu ar fi citit cartea The 
Principles of Art a lui Collingwood. Ce ar fi găsit acolo în legătură cu această 
problemă? Exact elementele de care ar fi avut nevoie pentru a depăşi viziunea lui 
Croce. Marea greşeală pe care o fac unii este aceea de a crede că filozoful britanic 
aplică în mod servil ideile estetice ale lui B. Croce. Nicidecum! Collingwood îi este, 
într-adevăr, îndatorat gânditorului italian pentru unele concepte şi distincţii de bază 
care l-au ajutat să-şi articuleze pe un fundament solid teoria estetică, dar, în acelaşi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:22 UTC)
BDD-V3604 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

456 

timp, el dezvoltă puncte de vedere originale, neurmându-şi prietenul în orişice 
privinţă.  

Bunăoară, chiar dacă nu are un termen anume pentru a desemna «alteritatea» 
sau absenţa acesteia din opera de artă, el explică foarte convingător cum se 
desfăşoară comunicarea dintre artist şi publicul/receptorul său: „If what he wishes 
to do is to express his emotions intelligibly, he has to express them in such a way as 
to be intelligibly to himself; his audience is then in the position of persons who 
overhear him doing this. Thus the stimulus-and-reaction terminology has no 
applicability to the situation.” (Collingwood 1958: 111). Aşadar, receptorii au 
statutul unor persoane care „trag cu urechea”. Collingwood revine mai încolo 
asupra chestiunii, menţionând şi ideea identităţii dintre artă şi limbaj: „For art, on 
this theory [= teoria lui R.G.C., n.m., C.M.], is the expressions of emotions, or language 
[s.m., C.M.]. Now language as such is not necessarily addressed to anyone. The 
artist as such, therefore, is a person who talks or expresses himself, and his 
expression in no way depends upon or demands the co-operation of an audience.” 
(ibid.: 300). 

Dacă arta este formă internă, de conştiinţă, cum se face totuşi că artistul 
simte nevoia să comunice experienţa sa şi altor oameni? („It seems to be a normal 
part of the artist’s work that he should communicate his experience to other 
people” [ibid.]) De ce o „toarnă” într-o substanţă concretă (în „something bodily 
and perceptible”)? Pentru că şi acest lucru face parte din procesul artistic: „…a 
good painter – any good painter will tell you the same – paints things because until 
he has painted them he doesn’t know what they are like” (ibid.: 304). 

În permanenţă, Collingwood atrage atenţia asupra deosebirilor dintre arta 
autentică şi arta ca „meşteşug” (craft), ce ţinteşte amuzamentul, numind „tehnical 
theory” orice abordare îndreptată asupra celei de-a doua. De aceea, artistul 
preocupat de arta adevărată nu trebuie să caute aprobarea publicului pentru ceea ce 
face: „An artist need not be a slave to the technical theory, in order to feel that his 
audience’s approbation is relevant to the question whether he has done his work 
well or ill.” (ibid.: 313); şi aceasta în pofida faptului că „every artist knows that 
publication of some kind is a necessity to him.” (ibid.)21. 

Acceptând ideea lui Collingwood, potrivit căreia receptarea operelor artistice 
se face printr-un fel de „tras cu urechea”, se cuvine să ne întrebăm cum are loc, 
efectiv, înţelegerea sensului lor, cum se ajunge la interpretarea corectă a acestora. Ei 
bine, Collingwood este încredinţat că – indiferent că e vorba de o prelegere 
ştiinţifică, de un concert de muzică clasică etc. – avem de-a face cu un act 
                                             
21 Cum ar spune Coseriu, „există o etică a artei, care printre altele înseamnă a nu face 

concesii din motive externe intuiţiei artistice şi de a realiza arta aşa cum trebuie să fie 
realizată, ceea ce, de altfel, fiecare artist care se respectă o înţelege, fiindcă se consideră pe 
sine însuşi ca subiect universal, care pictează aşa cum trebuie să picteze şi care spune: «Aşa 
se pictează!» şi nu spune: «Eu pictez aşa fiindcă aşa îmi cer cei care mă plătesc» – de 
exemplu – sau «Aşa îmi cer cei pe care trebuie să-i măgulesc ca să obţin o poziţie în 
societate» ş.a.m.d.” (Coşeriu 1994: 165). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:22 UTC)
BDD-V3604 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Influenţa lui Robin George Collingwood asupra lui Eugenio Coseriu 

457 

hermeneutic prin care reconstituim în mintea noastră ceea ce a gândit artistul: „In 
each case, what we get out of it is something which we have to reconstruct in our 
own minds, and by our own efforts…” (ibid. : 141). La fel se întâmplă, de altfel, 
spune Collingwood, şi în cazul comunicării obişnuite/banale, de zi cu zi (ibid.: 251). 

5.3.4. În lumina celor discutate până acum, se pare că este necesar să distingem 
două tipuri de alteritate: a) alteritatea lingvistică – cea inclusă de Coseriu printre 
universaliile primare ale limbajului şi b) „alteritatea fundamentală a omului”, admisă şi 
de Coseriu (vezi supra, 3.2.1., citatul din prelegerea ieşeană), în accepţia consemnată 
de J. Trabant, cu referire la Humboldt (vezi supra, 5.3.2.). Alteritatea lingvistică se 
manifestă idiomatic (în cadrul limbii istorice, dar exprimată întotdeauna la nivel 
individual), în vreme ce alteritatea fundamentală a omului (deşi are nevoie şi ea de 
limbaj ca să existe) trece dincolo de posibilitatea de a înţelege un simplu mesaj 
lingvistic, înglobând capacitatea universală a omului22 de a reconstrui în mintea sa 
gandurile altora (fie că-i vorba de artă, ştiinţă etc.). 

6. În încheiere, mă voi ocupa şi de un aspect privitor la atitudinea corectă a omului 
de ştiinţă în faţa teoriilor formulate de confraţii săi. Cu diverse prilejuri, Coseriu a 
expus principiile lingvisticii ca ştiinţă a culturii, adică principiile care l-au călăuzit pe el în 
activitatea de cercetare (vezi Coşeriu 1993/2008): principiul realismului, principiul 
umanismului (sau al cunoaşterii originare), principiul tradiţiei, principiul 
antidogmatismului şi principiul binelui public (sau al responsabilităţii sociale). 
Dintre acestea, mă voi opri doar la penultimul. Principiul antidogmatismului cere să 
manifestăm generozitate faţă de părerile celorlalţi, chiar dacă observăm că în teoriile 
lor se produc devieri de la principiul realismului. Pe toţi trebuie să-i socotim oameni 
de bună credinţă, care au văzut anumite lucruri bune referitoare la obiectul cercetat, 
dar se cuvine, totodată, să arătăm unde se produc acele devieri. Nicio greşeală nu e 
doar greşeală (ningún error es solo error, spunea Coseriu, reluând o constatare făcută de 
Croce), de aceea trebuie să căutăm sâmburele de adevăr din respectivele teorii (să 
vedem în ce sens au dreptate), să nu le respingem în bloc, ci să încercăm să le 
înţelegem din interiorul lor (ceea ce nu este, adesea, prea uşor), păstrând ce este 
viabil. 

Atitudinea în cauză este recomandată şi de Collinqwood în mod explicit. Las 
citatele să vorbească de la sine, fără alte comentarii:  

• „To a person who knows his business as scientist, historian, philosopher, 
or any kind of inquirer, the refutation of a false theory constitutes a positive 
advance in his inquiry. It leaves him confronted, not by the same old question over 
again, but by a new question, more precise in its terms and therefore easier to 
answer.” (Collingwood 1958: 106); 

                                             
22 Fie şi parţial, ideea poate fi exprimată şi prin cuvintele lui Terentius: Homo sum, humani nihil 

a me alienum puto. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:22 UTC)
BDD-V3604 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

458 

• „Where the refuted theory, even though untrue as a whole, is not 
completely idiotic, and where the person who has refuted it is reasonably intelligent 
and reasonably painstaking, the upshot of his criticism can always be expressed in 
some such form as this: «The theory is untenable as regards its general conclusions; 
but it has established certain points which must henceforth be taken into account».” 
(ibid.); 

• „An erroneous philosophical theory is based in the first instance not on 
ignorance but on knowledge. The person who constructs it begins by partially 
understanding the subject, and goes on to distort what he knows by twisting it into 
conformity with some preconceived idea.” (ibid.: 107)23. 

Citatele de mai sus fac parte tot din The Principles of Art. Astfel de consideraţii 
se vor fi găsind şi în alte lucrări ale lui Collingwood şi nu doar în legătură cu acest 
singur principiu. Astfel de recomandări se vor fi aflând, disparate, şi prin opera altor 
gânditori frecventaţi de Coseriu (şi l-aş putea indica, în acest sens, cel puţin pe John 
Dewey). Le-am selectat numai pe acestea însă, întrucât îndeamnă şi ele la practicarea 
unei hermeneutici sui generis. 

Bibliografie 

Boc 2007: Oana Boc, Textualitatea literară şi lingvistica integrală. O abordare funcţional-tipologică a 
textelor lirice ale lui Arghezi şi Apollinaire, Cluj-Napoca, Editura Clusium, 2007. 

Collingwood 1956: R.G. Collingwood, The Idea of History [1946], London – Oxford – New 
York, Oxford University Press, 1956. 

Collingwood 1958: R.G. Collingwood, The Principles of Art [1938], London – Oxford – New 
York, Oxford University Press, 1958. 

Collingwood 1960: R.G. Collingwood, The Idea of Nature [1945], London – Oxford – New 
York, Oxford University Press, 1960. 

Collingwood 1998 = R.G. Collingwood, O autobiografie filosofică [1939], Traducere din limba 
engleză de Florin Lobonţ şi Claudiu Mesaroş, s.l., Editura Trei, 1998. 

Coşeriu 1971/2009: Eugeniu Coşeriu, Teze despre tema „limbaj şi poezie” [1971], în Eugeniu 
Coşeriu, Omul şi limbajul său. Studii de filozofie a limbajului, teorie a limbii şi lingvistică 
generală, Antologie, argument, note, bibliografie şi indici de Dorel Fînaru, Iaşi, 
Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza” din Iaşi, 2009, p. 161-166. 

Coseriu 1972/1977: Eugenio Coseriu, Sobre la tipología lingüística de Wilhelm von Humboldt. 
Contribución a la crítica de lo tradicional en la historia de la lingüística [1972], în Eugenio 
Coseriu, Tradición y novedad en la ciencia del lenguaje. Estudios de historia de la lingüística, 
Gredos, Editorial Gredos, 1977, p. 142-184. 

Coseriu 1979/1988: Eugenio Coseriu, Humanwissenschaften und Geschichte. Der Gesichtspunkt 
eines Linguisten [1979], republicat în Energeia und Ergon. Sprachliche Variation – 

                                             
23 În aceste condiţii, adevărul poate fi separat de fals utilizând „a special method of 

analysis”: „This consists in isolating the preconceived idea which has acted as the 
distorting agent, reconstructing the formula of the distortion, and re-applying it so as to 
correct the distortion and thus find out what it was that the people who invented or 
accepted the theory were trying to say.” (Collingwood 1958: 107). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:22 UTC)
BDD-V3604 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Influenţa lui Robin George Collingwood asupra lui Eugenio Coseriu 

459 

Sprachgeschichte – Sprachtypologie. Studia in honorem Eugenio Coseriu, editat de J. Albrecht, 
J. Lüdtke şi H. Thun, vol. I: Schriften von Eugenio Coseriu (1965-1987), Tübingen, 
Gunter Narr Verlag, 1988, p. 111-120. 

Coseriu 1979/2004: Eugenio Coseriu, „το ἕν σημαίνειν”. Bedeutung und Bezeichnung bei 
Aristoteles [1979], în Coseriu 2004a: 63-71. 

Coseriu 1987/2006: Eugenio Coseriu, Lenguaje y política [1987], în Eugenio Coseriu, Óscar 
Loureda Lamas, Lenguaje y discurso, Pamplona, EUNSA, 2006, p. 35-56. 

Coşeriu 1992: „A gândi independent este cel mai preţios lucru pentru un tânăr”. Un dialog cu Eugen 
Coşeriu despre idealul paidetic, realizat de Eugen Munteanu”, în „Cronica”, 1992, nr. 11, 
p. 6-7 [I] şi nr. 12, p. 12, 15 [II]). 

Coşeriu 1993/2008: Eugeniu Coşeriu, Principiile lingvisticii ca ştiinţă a culturii, în Cristinel 
Munteanu (editor), Discursul repetat între alteritate şi creativitate. Volum omagial Stelian 
Dumistrăcel, Iaşi, Editura Institutul European, 2008, p. 17-27 [text preluat din 
volumul Omul şi limbajul său. Studia in honorem Eugenio Coseriu, număr special din 
„Analele ştiinţifice ale Universităţii «Al. I. Cuza» din Iaşi, t. XXXVII/XXXVIII, 
secţia III e, Lingvistică (1991-1992), Iaşi, 1993, p. 11-18; transcrierea de pe bandă 
magnetică a fost făcută de Eugen Munteanu]. 

Coşeriu 1994: Eugen Coşeriu, Prelegeri şi conferinţe (1992-1993), ca supliment al publicaţiei 
„Anuar de lingvistică şi istorie literară”, T. XXXIII, 1992-1993, Seria A, Lingvistică, 
Iaşi, 1994. 

Coşeriu 1996: Lingvistica integrală, Interviu cu Eugeniu Coşeriu, realizat de Nicolae 
Saramandu, Bucureşti, Editura Fundaţiei Culturale Române, 1996. 

Coseriu 1997a: Johannes Kabatek, Adolfo Murguía, «Die Sachen sagen, wie sie sind…». Eugenio 
Coseriu im Gespräch [1994-1995], Tübingen, Gunter Narr Verlag, 1997. 

Coseriu 1997b: Eugenio Coseriu, Estetica lui Blaga în perspectivă europeană, în Eonul Blaga. Întâiul 
veac, Culegere de lucrări dedicată Centenarului Lucian Blaga (1895-1995) îngrijită de 
Mircea Borcilă, Bucureşti, Editura Albatros, 1997, p. 17-32. 

Coseriu 2000: Eugenio Coseriu, Sobre el aprendizaje y la enseñanza de las lenguas [1995], în „Moenia. 
Revista lucence de lingüística & literatura”, Lingüística, vol. 5, 1999, p. 127-134. 

Coseriu 2004a: Eugenio Coseriu, Der Physei-Thesei-Streit. Sechs Beiträge zur Geschichte der 
Sprachphilosophie, Herausgegeben von Reinhard Meisterfeld, Tübingen, Gunter Narr 
Verlag, 2004. 

Coşeriu 2004b: Eugeniu Coşeriu, Universul din scoică [1998 şi 2001], Interviuri realizate de 
Gheorghe Popa, Maria Şleahtiţchi şi Nicolae Leahu, Chişinău, Editura Ştiinţa, 2004. 

Coşeriu 2004c: Eugenio [sic!] Coşeriu, Prelegeri şi seminarii la Universitatea „Lucian Blaga” din 
Sibiu [1998-1999], Texte consemnate, cuvânt înainte şi anexă de Doina Constantinescu, 
Sibiu, Editura Universităţii „Lucian Blaga” din Sibiu, 2004. 

Coseriu 2010: Eugenio Coseriu, Storia della filosofia del linguaggio, Edizione italiana a cura di 
Donatella Di Cesare, Roma, Carocci editore, 2010. 

Coşeriu 2011: Eugeniu Coşeriu, Istoria filozofiei limbajului. De la începuturi până la Rousseau, 
Ediţie nouă, augmentată de Jörn Albrecht, cu o remarcă preliminară de Jürgen 
Trabant, Versiune românească şi indice de Eugen Munteanu şi Mădălina Ungureanu, 
Cu o prefaţă la ediţia românească de Eugen Munteanu, Bucureşti, Editura 
Humanitas, 2011. 

Croce 1970: Benedetto Croce, Estetica privită ca ştiinţă a expresiei şi lingvistică generală. Teorie şi 
istorie [1902], Traducere: Dumitru Trancă, Studiu introductiv: Nina Façon, Bucureşti, 
Editura Univers, 1970. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:22 UTC)
BDD-V3604 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

460 

Croce 1971: Benedetto Croce, Breviar de estetică. Estetica in nuce [1912], Traducerea lucrării: 
Eugen Costescu, Studiu introductiv: N. Tertulian, Bucureşti, Editura Ştiinţifică, 1971. 

Gadamer 2001: Hans-Georg Gadamer, Adevăr şi metodă, Traducere de Gabriel Cercel şi 
Larisa Dumitru, Gabriel Kohn, Călin Petcana, Bucureşti, Editura Teora, 2001. 

Munteanu C. 2012: Cristinel Munteanu, Lingvistica integrală coşeriană. Teorie, aplicaţii şi interviuri, 
Iaşi, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza” din Iaşi, 2012. 

Munteanu E. 1993: Eugen Munteanu, Componenta aristotelică a gândirii lingvistice coseriene, în vol. 
Omul şi limbajul său. Studia linguistica in honorem Eugenio Coseriu, număr special din AUI, 
lingvistică, tom. XXXVII-XXXVIII (1991-1992), Iaşi, 1993, p. 73-81. 

Pânzaru 1999: Ioan Pânzaru, Practici ale interpretării de text, Iaşi, Editura Polirom, 1999. 
Zuluaga 2012: Alberto Zuluaga, recenzie la Eugenio Coseriu, Lingüística del texto. Introducción 

a la hermenéutica del sentido, Edición, anotación y estudio previo de Óscar Loureda 
Lamas, Arco/Libros, Madrid, 2007, în „Language Design: Journal of Theoretical and 
Experimental Linguistics”, vol. 14, 2012, p. 133-150. 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 17:19:22 UTC)
BDD-V3604 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

