
 

389 

Trebnicul lui Petru Movilă – o contribuţie marcantă 
la dezvoltarea Molitfelnicului ortodox 

Teof il  Ştefan Grosu  
Univer s i ta tea  „Alexandru  Ioan Cuza” d in Ia ş i  

Abstract: The Trebnic that metropolitan Petru Movilă published in 1646 stands for 
a crucial point in the history of the Orthodox euchologion. Even if the great clergyman is 
still considered nowadays a controversial figure due to his attachment for the Occidental 
theology, the methods he employed, his commitment to the Othodoxy is by any means 
unquestionable. In a 17th century dominated by a great deal of doctrinal controversies that 
were determined by an excessive protestant and Catholic proselytism within the Orthodox 
peoples, Petru Movilă was unequalled at managing to enforce Orthodox resistance and 
counterbalance the Uniates forcible movements meant to corrupt the Ukrainian Church. 
For the first time in the history of Eastern euchologion, Petru Movilă’s Trebnic employs 
Western sources like the Rituale Romanum of 1614, belonging to Pope Paul V. There is still 
an accurate limit to draw when referring to the specific influences this Western work has. 
The Kievan metropolitan borrowed from the Occidental rite those specific prayers he 
considered useful for the new realities of the Orthodox world, but had that keenness of 
judgement to avoid the Roman-Catholic doctrinal errors. Though the Trebnic was initially 
highly prudently received, many of these arrangements were in time adopted within the 
whole Orthodox world and even in the Greek editions some influence could be detected. 

Keywords: Trebnic, Petru Movilă, Greek editions. 

1. Personalitatea şi activitatea liturgică a sfântului Petru Movilă 

Petru Movilă este personalitatea cea mai complexă din secolul al XVII-lea1. Influ-
enţa sa este colosală şi se resimte asupra întregii evoluţii viitoare a Molitfelnicului în 
toate tradiţiile liturgice ortodoxe. În acelaşi timp, el este cel mai controversat 
personaj din istoria Bisericii pentru reforma sa liturgică în sânul Bisericii rutene de 
sub stăpânirea polonă (Florovsky 1979, p. 72). Se trăgea din familia Movilă, familie 
domnitoare în ţările române. Se naşte în anul 1596. Îşi petrece tinereţea în Polonia, 
datorită situaţiei incerte din Principate. Se călugăreşte în anul 1627 în Marea Lavră a 
Peşterilor din Kiev şi la scurt timp ajunge arhimandrit al acestei mănăstiri şi, mai 
apoi, în anul 1632, în urma ajutorului acordat alegerii noului rege al Poloniei, este 
ales şi uns mitropolit al Kievului, restabilind şi ridicând mitropolia kieviană la un 

                                             
1 Vezi lucrările Charipova, 2002, 439-458; Thomson, 1993, 67-119; Nemec, 1968, 365-388; 

Panaitescu, 1996, 1-154. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:32 UTC)
BDD-V3600 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

390 

statut şi o importanţă foarte mare în epocă. Un moment semnificativ în reforma 
iniţiată de mitropolit este înfiinţarea colegiului de la Kiev, în anul 16312. A fost 
supranumit omul mai multor lumi datorită influenţelor primite din tradiţia apuseană 
(Sevcenko 1984, p. 8). El a format colegiul pe sistemă apuseană, unde limba de 
predare era latina. De asemenea, va prelua numeroase idei de sorginte apuseană 
pentru majoritatea cărţilor publicate3. 

Unii teologi ruşi, printre care G. Florovsky, vorbesc de un pseudomorphosis4 şi 
de un aşa numit cryptoromanism5, care ar fi stat la baza reformei lui Petru Movilă. 
După părerea aceluiaşi teolog, Petru Movilă a fost un avid occidentalizator 
(Florovsky 1979, p. 65), care era pregătit să accepte ceea ce găsea în Biserica 
Romană ca tradiţional şi ortodox, ceea ce era un nonsens (Florovsky 1979, p. 66). 
Această prezentare foarte sumbră a lui Petru Movilă a stârnit numeroase reacţii, 
care au reabilitat imaginea renumitului prelat. De pildă F.J. Thomson merge pe 
ideea că persoana mitroplitului Movilă trebuie înţeleasă în perspectiva epocii în care 
şi-a desfăşurat activitatea, o perioadă foarte grea pentru Biserica Ortodoxă, prilej cu 
care îşi putea pierde identitatea în faţa presiunilor din partea bisericii uniate. O 
reformă liturgică era singura care putea salva situaţia pentru Biserica ortodoxă 
(Thomson 1993, p. 80). Chiar G. Florovsky recunoaşte importanţa enormă pe care 
a avut-o Petru Movilă: ,,o întreagă epocă din istoria Bisericii Ruse îi poartă numele: epoca lui 
Movilă” (Florovsky 1979, p. 64). I se recunoaşte meritul de a restabili pentru 
ortodoxie statutul legal şi de a fi recuperat un număr mare de locaşuri sfinte 
(Meyendorff 1985, p. 105). Unii autori nu se reţin în a-l considera pe mitroplitul 
kievian ,,noul Vladimir” (Charipova 2002, p. 448), căci, asemenea aceluia, a 
reconstruit marea catedrală Sfânta Sofia din Kiev, un simbol al tradiţiei Rusiei 
kievene6. Acuzele privind renunţarea la ortodoxie aruncate asupra mitropolitului 
sunt lipsite de fundament, deoarece ,,nu există nici o dovadă că ar fi acceptat unirea cu 
autoritatea papală, iar dacă a intrat în negocieri cu papa a fost în felul unui adevărat mărturisitor 
al tradiţiei bizantine” (Graham 1955, p. 352). Dimpotrivă, se consideră că a restabilit 
ortodoxia în multe din mănăstirile ortodoxe, care, aflate sub persecuţiile uniaţilor, 
au devenit neortodoxe în ritual (Graham 1955, p. 349). 

                                             
2 Pentru mai multe informaţii referitoare la viaţa mitropolitului Petru Movilă a se vedea 

Istoria Bisericii Române, I-II, 1957-1958, 5 ş.u. 
3 Vezi Charipova 2006; acestă autoare face un inventar foarte amănunţit al cărţilor găsite în 

biblioteca personală a mitropolitului kievian şi se ajunge la concluzia că majoritatea erau 
tratate de teologie apuseană (vezi capitolul Latin books are readily available: Mohyla s private 
library, p. 65 ş.u.). 

4 Autorul este foarte dur şi se exprimă în aceşti termeni ,,el a adus ortodoxia la ceea ce poate fi 
numit în limba latină pseudomorphosis, a reconstruit Biserica pe un edificiu străin, pe ruine; toxina 
internă iniţiată de Movilă a fost mai periculoasă decât Uniaţia” (vezi Florovsky 1979, p. 72).  

5 Florovsky 1979, p. 72: cryptoromanismul a pătruns în linişte şi imperceptibil şi nu i s-a arătat nici o 
opoziţie. 

6 Inscripţia de pe frontispiciul bisericii este o mărturie peste veacuri privind marea realizare a 
mitropolitului vezi Charipova 2002, p. 443. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:32 UTC)
BDD-V3600 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Trebnicul lui Petru Movilă – o contribuţie marcantă la dezvoltarea Molitfelnicului ortodox 

391 

Reforma liturgică a mitropolitului Petru Movilă începe cu stabilirea unei 
norme după care erau obligaţi să se conducă toţi clericii sau pretendenţii la 
hirotonie. Se stipulau reguli stricte pentru candidaţii la hirotonie, aceştia erau supuşi 
unui program pregătitor ce consta în învăţarea corectă a dogmelor Bisericii şi a 
practicii cultice (Meyendorff 1985, p. 106). Pasul următor consta în oprirea tipăririi 
cărţilor liturgice fără o cenzură foarte dură. Mitropolitul a voit să obţină dreptul de 
cenzură asupra tuturor publicaţiilor, lucru pe care nu l-a reuşit. Foarte multe dintre 
cărţile cultice conţineau greşeli mari de ordin liturgic, ceea ce afecta şi puritatea 
dogmei ecleziale. Se poate înţelege, în această privinţă, măsura foarte dură a lui 
Movilă de a condamna Trebnicul de la Lvov, apărut în anul 1638, ca fiind eretic7. În 
ceea ce priveşte lucrările publicate de Movilă, şirul acestora începe cu tipărirea 
Liturghierului, care, în final, a cunoscut nu mai puţin de patru reeditări8 (1629, 1637, 
1638 şi 1639). Slujebnicul din 1639 este reprezentativ, fiind cea mai completă ediţie 
tipărită vreodată în Ortodoxie (Meyendorff 1985, 106). El cuprindea alături de 
rânduiala celor trei Liturghii şi o serie de litanii foarte întinse, precum şi o mare 
parte de servicii ocazionale. Se resimţeau în rânduieli influenţe greceşti, ruseşti dar şi 
latine9. Superioritatea acestor ediţii constă nu atât în numărul mare de rânduieli, cât 
mai ales în numeroasele rubrici explicative10, ceea ce era, evident, o noutate în toată 
Ortodoxia. Aceste ediţii anunţau tipărirea monumentalei lucări Trebnicul. În afară de 
Liturghier, vor apărea lucrări cu caracter doctrinar şi canonic: Mărturisirea Ortodoxă 
(1642), Lithos (1644), Micul Catehism (1645), Nomocanonul (1629). 

L. Charipova vede în succesiunea aceasta de patru cărţi, Nomokanon, 
Leiturghiarion, Catehism şi Evhologhion, o linie complementară a unui veritabil 
proiect menit la uniformizarea şi sistematizarea legislativă, liturgică şi dogmatică a 
Bisericii Ortodoxe (Charipova 2006, p. 45). Acestea atingeau şi numeroase pro-
bleme liturgice. În aceste tipărituri se resimte influenţa apuseană. În opinia lui P. 
Meyendorff, Petru Movilă doar împrumută structura (Meyendorff 1985, p. 101) de 
tip latin. Suntem de acord cu teologul Jugie în a afirma că mitropolitul ,,a împrumutat 
de la latini ideeile şi metodele care i se păreau drepte şi utile” (DTC, col. 2065). 

2. Trebnicul din 1646 

Marea realizare liturgică a lui Movilă rămâne Trebnicul publicat în Kiev în 1646. 
Despre această lucrare a mitropolitului s-au scris foarte multe studii11, care 
evidenţiază importanţa acestui monument liturgic pentru istoria Molitfelnicului sau, 
dimpotrivă, aduc numeroase reproşuri în legătură cu sursele folosite. Titlul extins al 
acestui Trebnic este acesta: Evhologhion sau Molitvoslov sau Trebnik, care conţine diferite 
                                             
7 Pentru mai multe amănunte vezi articolul lui Picot 1896, p. 112. 
8 O descriere a acestora se găseşte la J. Jugie, Pierre Moghila, în DTC, col. 2067. 
9 Era prezent acel ritual Passio preluat din tradiţia romano-catolică.  
10 A se vedea Raes 1942, p. 96-98. 
11 Vezi Wenger 1956, p. 477-499; Dupuy 1990, p. 50-75; Shimoniak 1965; Erikson 1984-

1985, p. 68-86; Wenger 1954, p. 144-175; Raes 1935, p. 375-376; L’Hullier 1980, p. 75-82. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:32 UTC)
BDD-V3600 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

392 

rânduieli bisericeşti pentru folosinţa preoţilor transmise de la început de către sfinţii Apostoli, apoi 
prin sfinţii părinţi purtători de Dumnezeu în diferite veacuri, şi acum cu binecuvântarea şi la 
porunca prea înaltului la Dumnezeu şi prea cinstitului domn Petru Moghila, mitropolit de Kiev. 
Editat în sfânta, marea şi făcătoarea de minuni Lavră a Peşterilor, Kiev, în anul de la naşterea 
lui Hristos 1646, în a 16 a zi a lunii lui Decembrie (Picot 1896, p. 147).  

Volumul era dispus în trei părţi: I – 946 de pagini, II – 263 de pagini şi III – 
430 de pagini. Aceste trei părţi însumau împreună 1529 de pagini. Cartea mai 
cuprindea şi un apendice. Foarte mulţi cercetători sunt de părere că acest 
Molitfelnic nu este exclusiv opera mitropolitului, ci este o lucrare colectivă. A fost 
scris sub supravegherea lui Movilă (Graham 1955, p. 354). Motivul scrierii acestei 
lucrări este cel precizat anterior, şi anume nevoia stringentă pentru o reformă 
liturgică în contextul pluralist din Biserica ruteană. O reformă era necesară, constată 
P. Meyendorff, nu numai din cauza unor numeroase abuzuri liturgice, ci şi datorită 
pericolului iminent de trecere la uniatism (Meyendorff 1985, p. 107). Această carte 
se voia un răspuns pe măsură la numeroasele acuzaţii ale lui Cassian Sakoviki, care 
în lucrarea Perspektiva acuza Biserica ortodoxă printre altele că nu are o teologie 
sacramentală explicită. Preoţii ortodocşi erau acuzaţi şi de faptul că nu cunoşteau 
materia şi forma sacramentelor, le celebrau fără un scop bine precizat (Meyendorff 
1985, p. 106).  

3. Sursele Trebnicului lui Petru Movilă 

Lucrarea este un compozit (Florovsky 1979, p. 303). Movilă utlizează toate sursele pe 
care le găseşte adecvate proiectului său liturgic. În urma unor cercetări exhaustive 
asupra surselor folosite în Trebnicul movilean, s-au descoperit următoarele 
influenţe: manuscrisele slave, trebnicele din tradiţia slavă sudică12 (Cetinie, Gorazd, 
Venezia, Milesev, Târgovişte), trebnicele rutene anterioare (Stratyn - 1606, Ostrog - 
1606), Rituale Romanum13 al papei Paul al V-lea, tipărit în Roma în anul 1614 şi 
versiunea ilirică a operei, Rituale Romanum, realizată de Bartolomeu Kasic la Roma în 
164014. După unele informaţii recente, se pare că s-a folosit şi manuscrisul liturgic al 
episcopului Iov Boretsky (Charipova 2006, p. 75). Movilă se inspiră din cărţile greceşti 
pentru a justifica scoaterea unor piese ruseşti precum ritualul împărtăşirii cu aghiazmă, 
care era necunoscut acestei tradiţii. Atunci când găseşte ceva care nu se găsea în 
izvoarele greceşti, el justifică pe larg această opţiune (Meyendorff 1985, p. 111). În 
Trebnic apare rugăciunea de 40 de zile a femei lehuze. Această rânduială nu se găsea 
în Molitfelnicile slavone. Singura sursă era tradiţia greacă (Cornescu 1961, p. 576). 
În Trebnic, marele prelat a adăugat alte 50 de piese noi liturgice şi a rescris, 
combinând şi extinzând multe altele mai vechi (Meyendorff 1985, p. 111). Dintre 

                                             
12 Nu se ştie precis în ce măsură s-au utilizat. 
13 Vezi ediţia critică Rituale Romanum. Editio Princeps (1614), 2004, 9-442. 
14 Ritual Rimski, 1640, p. 73-350 ş.u.; se pare că această lucrare a folosit-o în mod deosebit 

Petru Movilă. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:32 UTC)
BDD-V3600 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Trebnicul lui Petru Movilă – o contribuţie marcantă la dezvoltarea Molitfelnicului ortodox 

393 

aceste piese noi, unele chiar sunt creaţii proprii, originale, pe care le-a compus 
pentru pentru nevoile de atunci ale credincioşilor. De asemenea apar 37 de servicii 
religioase care nu se găseau deloc în Evhologhionul grecesc. Dar cel mai mult se 
observă sursele apusene din acel Rituale Romanum. Sunt preluate unele părţi din 
rugăciunile din ritul roman, iar, pe alocuri, unele rânduieli sunt copiate ad litteram 
(Meyendorff 1985, p. 110). 

4. Conţinutul lucrării 

Semnificativă este prefaţa Trebnicului, în care mitropolitul Movilă dezvoltă o serie 
de idei ale crezului său liturgic. În prima parte dă un răspuns aprig la numeroasele 
acuzaţii ce veneau din partea romano-catolicilor sau a uniaţilor.  

,,Cunoscând în chip desăvărşit că Mântuitorul nostru Iisus Hristos îmi 
va cere socoteală pentru turma încredinţată în grija mea şi ştiind bine că 
duşmanii noştri, fraţii mincinoşi ai Sfintei Ortodoxii, în chip cumplit şi cu 
tărie acuză Ortodoxia de numeroase păcate şi greşeli, fără de ruşine numind 
pe clericii noştri inculţi şi neştiutori şi incapabili în săvărşirea dumnezeiştilor 
Taine şi a altor rânduieli sfinte, şi afirmând că Ortodoxia Rusă a căzut în 
erezie şi nu cunoaşte nici numărul, nici forma, materia, scopul, nici ordinea 
dumnezeiştilor Taine, şi nu sunt în măsură să le explice şi nu le săvărşesc 
uniform, de aceea eu, lucrând cu toată puterea dăruită mie de Hristos, m-am 
angajat să eliberez clerul Sfintei Biserici Ruseşti de o asemenea grijă” 
(Trebnik, 1988, p. 5-6). 

Dă un răspuns la aceste acuzaţii, subliniind faptul că săvărşirea uneori 
incorectă a sfintelor slujbe nu împiedecă eficacitatea lor:  

,,Dacă oricare dintre duşmanii noştri arată unele greşeli în Trebnicile 
tipărite în Lvov, Striatin, Ostrog şi Vâlna, acestora li se va da răspunsul 
următor: chiar dacă există unele erori sau mici greşeli în aceste Trebnice, ele 
în nici un fel nu afectează mântuirea noastră, pentru că ele nu schimbă nici 
numărul, nici puterea, nici materia, nici forma, nici eficacitatea sfintelor 
Taine, ele nu concordă doar în săvârşirea unor slujbe probabil pentru simplu 
fapt că urmează vechile practici. În plus, greşelile apar în aceste Trebnice, în 
parte din cauza neştiinţei şi obrăzniciei unor corectori, într-o oarecare măsură 
din lipsa de grijă a unor copişti, şi în mod special de la lipsa de cunoştinţe 
necesare în privinţa acestor lucruri printre păstorii ortodocşi ai Bisericii 
Ruseşti atunci când ei au lucrat la corectarea şi publicarea acestor cărţi. 
Pentru că ei nu s-au uitat atât de mult în ce constă materia sau forma 
Tainelor, ci, după cum erau tradiţiile lor (locale), au eliminat mult din ceea ce 
era de trebuinţă şi au adăugat ceea ce nu era” (Trebnik, 1988, p. 6-7).  

În continuare, Movilă face un scurt expozeu, evidenţiind noutăţile publicaţiei: 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:32 UTC)
BDD-V3600 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

394 

,,În această carte, iubite cititorule, vei găsi modul corect de a săvârşi 
cele şapte Taine ale Bisericii, încredinţate Sfintei Bisericii Ortodoxe 
soborniceşti de Hristos Domnul prin sfinţii apostoli, luată de către mine din 
Evhologiile greceşti şi din vechile manuscrise ale Trebnicilor slavone. În 
acestă carte vei afla de asemenea o învăţătură pertinentă despre ceea ce este 
Taina, în ce constă puterea şi lucrarea fiecărei Taine, despre ce pregătire este 
necesară înaintea săvărşirii lor, cu ce grijă şi respect trebuiesc îndeplinite, 
despre modul de a învăţa poporul lui Dumnezeu astfel încât să se poată 
apropia cu vredinicie de primirea Sfintelor Taine, şi despre cum trebuie 
acţionat în unele cazuri excepţionale ce pot apărea. Ai în această carte slujba 
de sfinţirea a casei şi fiecare rânduială pentru diferite rugăciuni şi Tedeumuri, 
şi ai o învăţătură pertinentă despre întreaga rânduială bisericească. Vei 
descoperi aici modul cum să întăreşti pe copii ortodocşi ai Bisericii în a şi 
lucra propria lor mântuire, cum să răspunzi calomniatorilor şi acuzatorilor 
despre articolele credinţei ortodoxe. În final, vei descoperi unitatea de bază a 
tuturor dumnezeieştilor Taine, care sunt săvârşite în toate Bisericile!” 
(Trebnik, 1988, p. 8).  

Trebnicul are trei părţi care au următorul cuprins:  

I. Prima parte dispune de o introducere şi 42 de secţiuni în care se prezintă 
rânduiala celor şapte Sfinte Taine ale Bisericii şi serviciile bisericeşti cu un rol 
important în viaţa creştinului ortodox, de la naştere până la moarte. Fiecare sfântă 
Taină sau serviciu mai important era precedat de o secţiune explicativă. Unele 
secţiuni sunt atât de întinse, încât ajung până la 50 de pagini. Aceste secţiuni au trei 
părţi. În prima parte se explică înţelesul tainei în general şi a fiecărei părţi 
componente din cadrul rânduielii de slujbă, precum şi toate cele necesare pentru o 
săvârşire corectă (timpul, locul şi lucrurile de trebuinţă). Se discută şi despre 
atitudinea interioară sau exterioară a preotului slujitor. A doua parte este cazuistică 
şi discută posibilele probleme ce pot apărea în timpul slujirii şi se oferă o serie de 
soluţii în acest sens. Secţiunea a treia este de tip pastoral şi cuprinde îndrumări 
precise privind modul în care preotul trebuie să explice slujba parohienilor săi şi 
cum să facă faţă la unele înţelegeri ritualistice greşite în rândul creştinilor.  

II. A doua parte este formată din 60 de piese liturgice cuprinzând serviciile 
pentru binecuvântarea diverselor obiecte din Biserică şi din casă. 

III. A treia parte are 44 de rânduieli, adunând numeroase servicii liturgice 
pentru uzul general, precum şi Tedeumuri şi diverse rugăciuni. Cele trei părţi sunt 
precedate de un Apendix care conţine o serie de formulare tip, pentru a folosi 
preotului la evidenţa botezurilor, a căsătoriilor, a persoanelor vii şi a celor decedate 
(Meyendorff 1985, p. 109). Textul serviciilor bisericeşti conţine diferite rubrici 
detaliate arătând cum trebuie a se săvârşi fiecare în parte şi instrucţiuni speciale 
pentru slujitor pentru cazuri speciale de slujire, spre exemplu atunci când era nevoit 
să săvârşească ritul respectiv în compania mai multor preoţi sau chiar a episcopului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:32 UTC)
BDD-V3600 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Trebnicul lui Petru Movilă – o contribuţie marcantă la dezvoltarea Molitfelnicului ortodox 

395 

Acest Trebnic este unic prin structură, claritate şi exhaustivitate; nu există termen de 
comparaţie între el şi vreunul din Trebnicile anterioare (Raes 1935, p. 375-376). Un 
lucru foarte important în privinţa cuprinsului îl formează oferirea unor explicaţii 
despre influenţele preluate din ritualul apusean. Se va face o categorisire a acestora 
cu trimiteri, pe cât este cu putinţă, la textul sursă. Influenţa ritului roman se resimte 
în următoarele rânduieli: 

1. Prezentarea teologiei sacramentale apusene în forma post-tridentină. Apar 
pentru prima dată într-o carte de cult noţiuni precum: materie, formă şi scop. Când 
lipsea vreunul dintre acestea în cadrul săvârşirii vreunui serviciu religios, atunci taina 
în sine nu mai exista, iar preotul săvârşea păcat de moarte (Meyendorff 1985, p. 
111). În cadrul rânduielii fiecărei sfinte Taine erau prezentate materia, forma şi 
intenţia săvârşitorului (DTC, col. 1671 ş.u.). 

2. În cadrul slujbei Sfintei Liturghii, soluţia găsită de Movilă pentru a lămuri 
momentul sfinţirii Sfintelor Daruri este de origine romană. Bazându-se pe omilia 
Sfântului Ioan Gură de Aur ,,la trădarea lui Iuda” (PG, 49, p. 380), mitropolitul era 
de părere că actul sfinţirii avea loc la cuvintele de instituire: ,,Luaţi mâncaţi (...). Beţi 
dintru acesta (...)”.  

3. Taina căsătoriei. Dorind să explice care este materia acestei sfinte Taine, 
anume consimţământul celor doi tineri, mitropolitul introduce pentru prima dată 
întrebarea de consimţământ în cadrul rânduielii de slujbă (Pruteanu 2010, p. 38). De 
asemenea, se elimină din cadrul oficiului liturgic întreita procesiune care consta în 
înconjurarea sfintei mese în timpul cântării celor trei tropare ,,Isaie dănţuieşte (...)” 
etc., iar la binecuvântarea paharului se rostea altă formulă: „Binecuvinteză Doamne pe 
aceştia pe care i-ai încununat” (Meyendorff 1985, p. 111).  

4. Sfîntul Maslu. Voind să contracareze practica greacă abuzivă de a se acorda 
această taină şi persoanelor sănătoase înainte de împărtăşire, mitropolitul preia din 
tradiţia apuseană ideea extrema unctio, adică beneficiarul acestei taine era doar adultul 
botezat, care suferea de o boală foarte grea (DTC, col. 2068). Introduce chiar o 
slujbă prescurtată a Sfântului Maslu săvârşită de un singur preot în cazuri excepţio-
nale, atunci când bolnavul era pe moarte (Trebnik, 1988, p. 475). Rânduiala era 
foarte scurtă cuprinzând: un apostol, o evanghelie, o rugăciune şi binecuvântarea 
finală (Pruteanu 2010, p. 240). 

5. În cadrul spovedaniei se aşază formula de dezlegare în formă latină şi se 
introduce ideea unei satisfacţii în timp a păcatului iertat (DTC, col 2068) pentru 
validitatea tainei. În limba latină acea formulă de dezlegare apare astfel ,,Dominus 
noster Iesus Christus te absolvat et ego authoritate Ipsius (...) te absolvo ab omnibus 
censuris et peccatis în nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti” („Domnul nostru 
Iisus Hristos să te dezlege şi eu, prin autoritatea (puterea) primită de la El, te dezleg 
de toată judecata şi de toate păcatele în numele Tatălui şi al Fiului şi al Sfântului 
Duh”) (Rituale Romanum, p. 52). Se observă că această formulă seamănă izbitor cu 
cea pe care o avem astăzi în cult. La români a fost preluată prin intermediar 
moscovit. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:32 UTC)
BDD-V3600 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

396 

6. Rânduiala primirii la ortodoxie. Mitropolitul introduce în Trebnic un rit inedit 
în Ortodoxie de trecere a neortodocşilor la dreapta credinţă. Nu exista un formular 
clar şi complet în această privinţă, nici în tradiţia slavă15, nici în cea greacă16. Se 
simţea lipsa unei uniformităţii liturgice în acest sens. În mare parte formulele de 
adeziune la ortodoxie seamănă cu cele din cărţile romano-catolice de primire a 
protestanţilor. Acest rit, deşi se pliază pe formularele apusene, are şi un caracter 
original. Rânduiala primirii la ortodoxie ocupă în cadrul lucrării nu mai puţin de 150 
de pagini (Wenger 1956, p. 76 ş.u.). Ea urmează imediat după slujba Botezului şi a 
Mirungerii. Mitropolitul Petru Movilă face o categorisire a celor ce doreau să vină la 
credinţa ortodoxă în felul următor: a. necreştinii şi socinienii; b. protestanţii; c. romano-
catolicii, uniaţii şi apostaţii. Primii erau primiţi prin Botez şi Mirungere. Protestanţilor li 
se prevedea Mirungerea, iar celor din ultima categorie li se cerea o mărturisire de 
credinţă şi o mărturisire sinceră a păcatelor. Prelatul kievian mergea pe o idee de 
sorginte apuseană despre indelebilitatea Botezului şi a Mirungerii, adică aceste 
peceţi duhovniceşti ale celor două taine rămân veşnic imprimate pe sufletul 
creştinului (Meyendorff 1985, p. 111). 

7. Alte rânduieli liturgice. Dintre acestea se pot meţiona următoarele: o 
rânduială deosebită la rugăciunea când leapădă femeia, un rit nou la sfinţirea Bisericii, 
binecuvântarea clopotelor, ritul viaticum17, slujba numită în latină ordo comendationis 
animae18. În pofida acestor influenţe romane nu se pot aduce acuze de erezie, pentru 
că, deşi corpusculul de rugăciuni conţine unele formulări din tradiţia occidentală, 
totuşi mitropolitul a avut dreapta socoteală de a şti unde să se oprească, neprimind 
şi învăţăturile de credinţă romano-catolice. 

5. Importanţa Trebnicului movilean 

Importanţa acestui Trebnic trebuie văzută prin prisma influenţelor pe care le-a avut 
asupra întregii tradiţii liturgice ruseşti. Prima mare realizare este oferirea unei 
uniformităţii de slujire liturgică în Biserica ruteană. În această privinţă, Graham 
constată în contextul opririi prozelitismului uniat de prin mănăstirile din Kiev că 
,,Moghilă a restaurat puritatea ritualului ortodox” (Graham 1955, p. 343). Era un veritabil 
manual de teologie dogmatică, liturgică şi pastorală, care era oricând la îndemâna 
preotului ce putea găsi rezolvări la toate nevoile pastorale (Meyendorff 1985, p. 
110). A servit ca model pentru viitoarele ediţii ale Trebnicului din Ucraina şi din 
Rusia atât la ortodocşi, cât şi la uniaţi (Raes 1935, p. 361). Deşi la început reticientă 
în privinţa Trebnicului movilean, Biserica rusă îl va adopta pentru uzul preoţilor în 
anul 1757, după ce în prealabil l-a supus la câteva mici retuşuri (DTC, col. 2067). A 
                                             
15 În tradiţia moscovită pătrunsese obiceiul, mai ales după 1620, de a fi rebotezaţi toţi 

neortodocşii. 
16 Era încă în uz formularul patriarhului Metodie, care într-o oarecare măsură nu mai putea 

fi utilizat în noile împrejurări istorice. 
17 O slujbă din ritul latin la binecuvântarea hranei care se consuma în tipul unei zile. 
18 Această slujbă se numeşte ,,la despărţirea sufletului de trup”, vezi Florovsky 1979, p. 71. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:32 UTC)
BDD-V3600 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Trebnicul lui Petru Movilă – o contribuţie marcantă la dezvoltarea Molitfelnicului ortodox 

397 

influenţat până şi tradiţia greacă care a preluat, de pildă, rânduiala sfinţirii icoanelor, 
un obicei străin de practica liturgică bizantină19. 

Bibliografie 

Bibliographie hellénique ou Description raisonée des ouvrages publiés par des grecs au dix-septième siècle par 
Emile Legrand, tome IV, Libraires des Archives Nationales et de la Societé de 
L’École des Chartes, Paris, 1896. 

Charipova 2006: Liudmila V. Charipova, Latin Books and the Eastern Orthodox Clerical Elite in 
Kiev, 1632-1780, Manchester University Press, Manchester, 2006. 

Charipova 2002: Liudmila V. Charipova, Peter Mohyla and St. Vladimir: Is There a Symbolic 
Link, în The Slavonic and East European Review, LXXX, 2002, 3, p. 439-458. 

Cornescu 1961: C. Cornescu, Rânduiala Botezului în diferite molitfelnice slave şi româneşti folosite în 
Biserica Română, în Studii Teologice, 1961, 9-10, p. 576. 

DTC = Dictionnaire de théologie catholique, contenant l’exposé des doctrines de la théologie 
catholique, leurs preuves et leur histoire (colectiv: A. Vacant, E. Mangenot, E. 
Amannn,) X.2 (Messe-Mystique), Librairie Letouzey et Ane, Paris, 1929. 

Dupuy 1990: B. Dupuy, Le dialogue Rutki-Moghila en vue de l’union des Ruthenes (1612-1647), în 
Istina, XXXV, 1990, 1, p. 50-75. 

Erikson 1984-1985: John Erikson, Reception of the Non-Orthodox into the Orthodox Church, în 
Diakonia, XIX, 1984-1985, 1-3, p. 68-86. 

Evhologhion to mega, Veneţia, 1691. 
Florovsky 1979: G. Florovsky, Ways of Russian Theology, V.1, in the Collected Works of 

Georges Florovsky, Emeritus Proffesor of Eastern Church History, Harvard 
University, Norland Publishing Company, Belmont, Massachusetts, 1979. 

Graham 1955: Hugh F. Graham, Peter Mogila-Metropolitan of Kiev, în Russian Review, XIV, 
1955, 4, p. 345-356. 

Istoria Bisericii Române, manual pentru Institutele teologice, în colaborare: Gheorghe 
Moisescu, Pr. Stefan Lupsa şi Pr. Alexandru Filipaşcu, Bucureşti, vol. I, 1957, vol. II, 
1958. 

L’Hullier 1980: Bishop Peter L’Hullier, The Reception of Roman Catholics into Orthodoxy: 
Historical Variations and Norms, în St Vladimir s Theological Quarterly, XXIV, 1980, p. 
75-82. 

Meyendorff 1985: P. Meyendorff, The Liturgical Reforms of Peter Moghila. A New Look, în St 
Vladimir’s Theological Quarterly, XXIX, 1985, 2, p. 101-114. 

Moghila 1988: Petru Moghila, Trebnik, Roma, 1988. 
Nemec 1968: Ludvik Nemec, The Rutenian Uniate Church in Its Historical Perspective, în Church 

History, XXXVII, 1968, 4, p. 365-388. 
Panaitescu 1996: Petre P. Panaitescu, Petru Movilă. Studii, ediţie îngrijită, posfaţă, note şi 

comentarii de Ştefan S. Gorovei şi Maria Magdalena Szekeley, Editura 
Enciclopedică, Bucureşti, 1996. 

                                             
19 Vezi Ritus der Ikonenweihe, 1983, p. 7 ş.u.; în această carte sunt prezentate rugăciunile de 

sfinţire a icoanelor în cele trei tradiţii liturgice: slavă, greacă şi latină. Textul este precedat 
de o semnificativă introducere în care se discută filologic şi liturgic apariţia acestor 
rânduieli; vezi şi Evhologhion to mega, 1691, p. 466 (această rugăciune era săvârşită de 
arhiereu). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:32 UTC)
BDD-V3600 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

398 

Pruteanu 2010a: pr. P. Pruteanu, Slujba Sfântului Maslu: istorie şi actualitate, în Altarul 
Reîntregirii, II, 2010, p. 223-242. 

Pruteanu 2010b: pr. P. Pruteanu, Studiu istorico-liturgic asupra slujbei cununiei, în Altarul 
Reîntregirii, III, 2010, p. 17-46. 

Raes 1942: A. Raes, Le Liturgicon ruthène depuis l’Union de Brest, în Orientalia Christiana Periodica, 
VIII, 1942, 1-2, p. 96-143. 

Raes 1935: A. Raes, Le Rituel ruthène depuis l’Union de Brest, în Orientalia Christiana Periodica, I, 
1935, p. 361-392. 

Ritual Rimski, Istomaccen Slovinski po Bartolomeu Kassichiu Popu Bogoslovţu od Druxbae 
Yesusovae Penintenţiru Apostolskomu, v Rimu, 1640. 

Rituale Romanum, Editio Princeps (1614), edizione anastatica, Introduzione e Appendice a 
cura di Manolo Sodi-Juan Javier Flores Arcas, presentazione di Achille M. Triacca, 
Libreria Editrice Vaticana, Città del Vaticano 2004. 

Ritus der Ikonenweihe, Slavisches Institut München, Verlagsabteilung des Slavischen Insituts, 
München, 1983. 

Sevcenko 1984: I. Sevcenko, The Many Worlds of Peter Mohyla, în Harvard University Studies, 
VIII, 1984, p. 164-186. 

Shimoniak 1965: Wosyl Shimoniak, The Reforms of Peter Moghila, Markete University, Slavic 
Institute, Milwaukee, 1965. 

Thomson 1993: F.J. Thomson, Peter Mohyla’s Ecclesiastical Reforms and the Ukrainian 
Contribution to Russian Culture: A Critique of Georges Florovsky’s Theory of the 
Pseudomorphosis of Orthodoxy, în Slavica Gandensia, XX, 1993, p. 67-119. 

Wenger 1954: Antoine Wenger, La reconciliation des heretiques dans l’Église russe. Le Trebnik de 
Pierre Moghila, în Revue des Études Byzantines, XII, 1954, p. 477-499. 

Wenger 1956: Antoine Wenger, Les influences du Rituel de Paul V sur le Trebnik de Pierre Moghila, 
în Mélanges en l’honneur de Monsegnieur Michel Andrieu, Revue de Sciences religieuses, 
Strassbourg, 1956. 
 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:32 UTC)
BDD-V3600 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

