
 

285 

Arcanele textelor antice 

Ioana Costa  
Univer s i ta tea  d in Bucureşt i  

Abstract: The Phaenomena is a poem on constellations and weather-signs that 
exemplifies the success of a poetic text over a technical prose treatise. Aratos of Soloi put 
into verse the treatise of Eudoxos of Cnidos: the fate of this work was clearly marked by its 
poetic virtues, and did not suffer from the ignorance of astronomy his author displayed. 
The Latin version of Germanicus, Aratea, largely substituted the poem of Aratos during the 
medieval times.  

Key-words: Antiquity; text transmission; translation; poem; technical treatise. 

Ne sunt neştiute căile pe care textele Antichităţii greco-romane au ajuns până la noi. 
Putem urmări – într-un parcurs invers, de la variantele ulterioare către surse – tran-
sformările suferite sub mâna copiştilor ori a editorilor din epoca post-Gutenberg: 
acesta este domeniul filologiei în sens restrâns, ca metodă a comparaţiei textuale cu 
scopul restabilirii unei forme cât mai apropiate de exemplarul de autor. Nu putem 
însă identifica fără incertitudini motivele care au stat la baza selecţiei corpusului de 
texte ce constituie în prezent ansamblul literaturii antice. Incertitudinile par să se 
plaseze în zona marginală a literaturii antice, dacă pornim de la presupunerea că s-a 
conservat ceea ce a rămas în urma unui proces de selecţie ale cărui raţiuni pot fi 
înţelese şi acceptate. Textele majore copiate şi editate constant de-a lungul secolelor 
şi mileniilor sunt partea cea mai însemnată a moştenirii Antichităţii greco-latine. Lor 
li se adaugă, cu plus şi cu minus, surprinzătoare supravieţuiri şi pierderi. Filologul se 
aşază inconfortabil într-un spaţiu în care înţelegerea incompletă a circumstanţelor 
care au permis ca un text minor să se strecoare în corpusul actual este contraba-
lansată de perplexitatea pierderii iremediabile a unor opere elogiate de antici. 

Unul dintre exemplele tulburătoare de conservare şi dispariţie este Phainomena, 
tratatul de astronomie al lui Eudoxos din Cnidos, cunoscut nouă aproape numai din 
prelucrarea în versuri datorată lui Aratos din Soloi. Opera arateică era într-atât de 
celebră în Antichitate, încât a prilejuit traduceri latineşti a căror aureolă auctorială a 
depăşit renumele poetului grec care a compus-o. Desfăşurarea în timp a variantelor 
acestui text versatil, de la tratatul lui Eudoxos la traducerile latineşti, acoperă multe 
secole, dar ceea ce ne este cunoscut prin mărturia copiilor manuscrise este dominat 
de poemul lui Aratos. 

Faima „Fenomenelor” lui Aratos în Antichitate s-a datorat mai degrabă 
calităţilor literare decât aportului ştiinţific, după cum reiese cu limpezime din 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:51 UTC)
BDD-V3591 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

286 

observaţia lui Cicero (Rep. 1.22): non astrologiae scientia sed poetica quadam facultate. 
Cicero îl defineşte, de altfel, pe Aratos ca hominem ignarum astrologiae (De orat. 1.69), 
chiar dacă ignarum este aici un termen menit să pună mai bine în lumină 
demonstraţia din pasajul respectiv, anume că un orator este îndeaproape înrudit cu 
poetul, de vreme ce constituţia poetică a celui ce stăpâneşte magistral registrul 
vorbirii nu implică în mod necesar cunoştinţe într-un domeniul dat; ca şi poetul, 
oratorul are capacitatea de a vorbi nuanţat şi pertinent indiferent de subiectul 
discursului său. Cu atât mai mult sunt evidenţiate calităţile poetice ale lui Aratos, 
căruia i se datorează rescrierea în cheie poetică (implicit ademenitoare pentru cititor) 
a tratatului în proză al lui Eudoxos. Nu fără relevanţă, pasajul ciceronian alătură 
numelui lui Aratos pe cel al lui Nicander care, fără a fi un expert în agricultură (tot 
aşa cum cel dintâi nu era o autoritate a astronomiei), a compus un text poetic 
elegant pe acest subiect. Cicero preia de altfel punctul de vedere al grecilor faţă de 
ambii autori menţionaţi aici, elogiaţi pentru calităţi literare dincolo de care li se 
admiteau scăderi în plan ştiinţific. 

Din aceeaşi perspectivă, lui Aratos i se recunoştea un indiscutabil prestigiu: 
poeţii elenistici îl preţuiau explicit. Callimachos îi socotea poemul plin de eleganţă şi 
rafinament, iar această evaluarea s-a transpus în plăcerea cu care a fost citit de-a 
lungul timpului şi s-a concretizat în copierea constantă a manuscriselor operei lui. 
Poeţii latini au rezonat abundent la acest mod de a îmbrăţişa poemul: Vergiliu a 
compus „Georgicele” sub influenţa certă a lui Aratos şi, într-o direcţie diferită, dar 
cu atât mai elocventă, personalităţi majore ale literaturii latine au rescris în limba lor 
„Fenomenele”. Cicero, Germanicus şi Avienus au tradus integral sau parţial (dar 
extins) poemul arateic; la aceste traduceri se adaugă pasaje restrânse ce se regăsesc 
în fragmentele rămase de la alţi autori latini (Ovidiu, Varro din Attax). 

Amploarea publicului încântat de poemul lui Aratos este de bună seamă 
explicaţia prezenţei, aparent surprinzătoare, a acestuia în Noul Testament: pericopa 
Fapte 17.28, o referire certă la el, îl ridică pe Aratos pe un piedestal îngust, care 
susţine doar trei personalităţi ale Antichităţii amintiţi în textul biblic (îi stau alături 
numai Menandru, 1Cor. 15.33, şi Epimenide, Tit. 1.12). Jumătatea de vers la care 
face referire Sf. Pavel poate fi identificată în textul arateic ajuns până la noi („căci 
noi suntem mlădiţele Lui”), fiind finalul pasajului de deschidere a „Fenomenelor” 
(v. 1-5), o invocaţie a lui Zeus. Cuvântarea de pe Areopag este un avertisment 
privind iminenţa judecăţii divine; cuvintele Sf. Pavel ajung mai profund la cei ce îl 
ascultă prin această trimitere care nu este un simplu act de erudiţie, de exprimare a 
familiarităţii cu scrierile şi, nu mai puţin, cu credinţele grecilor, ci un apel la o 
autoritate a spaţiului în care se afla. Fundalul imaginii din invocaţia către Zeus (v. 1-
18) este de sorginte stoică, conturând o divinitate omniprezentă şi atotputernică. 

„Fenomenele” lui Aratos sunt, în mare, o descriere a constelaţiilor şi a 
indiciilor meteorologice. Dimensiunile poemului (circa o mie de hexametri) sunt 
adecvate deopotrivă subiectului şi apetitului cititorilor (şi, nu mai puţin, cutumelor 
de multiplicare a manuscriselor, care favorizau textele de întindere medie). 
Conţinutul este tributar, după cum am văzut mai înainte, unor texte în proză din 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:51 UTC)
BDD-V3591 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Arcanele textelor antice 

287 

secolul precedent (al IV-lea). Sursele lui Aratos nu ne pot fi cunoscute exhaustiv, 
suntem însă în posesia unor mărturii certe. Cea mai importantă dintre sursele 
poemului arateic este Eudoxos, iar certitudinea se bazează pe comentariile păstrate 
de la Hipparchos, celebrul astronom din secolul al II-lea. Exegeza dedicată de el lui 
Eudoxos şi Aratos conservă pasaje extinse din opera cnidianului, fiind totodată o 
preţioasă mărturie de tradiţie indirectă pentru opera lui Eudoxos, pierdută în linia 
tradiţiei manuscrise directe. Valoarea ştiinţifică a tratatului din secolul al IV-lea a 
garantat de altfel succesul poemului lui Aratos nu doar la nivelul publicului amator 
de poezie, ci şi în spaţiul elevat al comentariilor de specialitate. S-au păstrat exegeze 
la opera lui sau măcar nume de autori care au comentat „Fenomenele” lui Aratos; 
între aceştia se numără personalităţi grele al Antichităţii, ca Theon din Alexandria, 
Achilles Tatius sau Hipparchos din Nicaea, ale căror texte pe acest subiect s-au 
conservat. Aratos este citat de Vitruviu şi Stephanus din Bizanţ. Se leagă de numele 
lui şi o traducere arabă din secolul al IX-lea. La toate acestea se adaugă, tot ca o 
consecinţă a succesului de care s-a bucurat poemul, câteva relatări asupra vieţii lui 
Aratos, datorate unor autori greci cărora nu le cunoaştem numele. 

Revenind la cel mai însemnat dintre comentatorii „Fenomenelor” lui Aratos, 
Hipparchos, merită să amintim că faima acestuia s-a datorat în mare măsură 
catasterismului pe care l-a compus în jurul anului 129 î.H. Acest catalog de stele, 
care îl aşază pe Hipparchus alături de (Pseudo-)Eratosthenes şi Hyginus, nu a 
supravieţuit ca realitate manuscrisă; au ajuns până la noi doar fragmente de mici 
dimensiuni, ca indicii parţiale ale definirii poziţiilor câtorva stele în unica lucrare 
care a rămas de la el, comentariul la „Fenomenele” lui Eudoxos şi Aratos. La 
această mărturie de tradiţie indirectă (care intră, probabil, într-o categorie aparte, pe 
care am putea-o numi „a autocitării”) se adaugă o piesă dintr-un domeniu diferit, al 
artelor plastice: reprezentarea globurilor cereşti. Existenţa acestora ne este 
cunoscută prin intermediul scrierilor anticilor. Este vorba despre globuri pictate 
(sau, mai rar, gravate ori incizate) care oferă imaginea bolţii cereşti, cu constelaţiile 
conturate în conformitate cu reprezentările lor mitologice. Imaginea bolţii cunoaşte 
două variante, care impune separarea globurilor în două categorii distincte, în 
funcţie de situarea privitorului, având ca reper terestrul sau celestul: poziţia firească 
a omului, care priveşte cerul din mediul său obişnuit, pământean, ori, dimpotrivă, 
privirea care îmbrăţişează bolta cerului de deasupra ei. Termenii tehnici care apar în 
scrierile autorilor greci sunt sphairographia şi ouranothesia. Consecinţa vizibilă a 
perspectivei diferite este reversia în plan stânga-dreapta: ceea ce apare la stânga 
pentru un privitor terestru este înregistrat la dreapta din punctul de vedere al supra-
celestului. 

Cea mai veche reprezentare ajunsă până la noi a unui glob ceresc este aşa-
numitul „Atlas Farnese”, o statuie care a avut o soartă ce reia în domeniul artelor 
plastice parcursul manuscriselor: modelul statuar elenistic al reprezentării lui Atlas, 
îngenuncheat (imagine prezentă pe vasele pictate), ţinând pe umerii săi globul 
ceresc, ne este cunoscut printr-o singură copie romană de dată târzie. Această copie 
(de prin 150 d.H.) se află în prezent la Muzeul de Arheologie din Napoli; este de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:51 UTC)
BDD-V3591 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Studii 

288 

dimensiuni relativ mari (peste doi metri înălţime, cu un glob având diametrul de 65 
cm). Numele sub care ne este familiar, „Atlas Farnese”, se datorează primului său 
posesor cunoscut, cardinalul Alesssandro Farnese, care l-a achiziţionat imediat după 
ce a fost descoperit la Roma, în 1575. Globul reflectă cerul nocturn în varianta 
perspectivei celeste; constelaţiile (41 sau 42, din totalul de 48 de constelaţii 
înregistrate în sursele greceşti) sunt înfăţişate ca reliefuri. Reprezentarea conste-
laţiilor pare să corespundă catasterismului lui Hipparchos. 

Indicii ale utilizării globurilor cereşti de către admiratorii lui Aratos din 
Antichitate par să fie câteva pasaje din traducerea latinească dusă la bun sfârşit de 
Germanicus, traducere care se deosebeşte de cea a lui Cicero nu doar prin opţiuni 
lexicale proprii, aşa cum este firesc pentru versiunile datorate unor personalităţi 
distincte, ci şi ca abordare de ansamblu: în vreme ce Cicero se transpune pe sine în 
textul pe care îl are în faţă, Germanicus oferă o Aratea cu mult mai fidelă origina-
lului grecesc. Cu toate acestea, sau poate tocmai ca urmare a intenţiei de a oferi o 
echivalare deplină a „Fenomenelor”, el îmbogăţeşte poemul cu reflexe ale 
comentariilor lui Hipparchos, percepute ca intermediere necesară. Chiar dacă nu 
suntem în posesia unor mărturii certe ale faptului că Germanicus ar fi folosit 
exegeza hipparchiană, ci – mai plauzibil – un text de rang secund, care conţinea 
ecouri ale exegezei, avem motive întemeiate să presupunem că s-a sprijinit pe 
materiale auxiliare, de tipul globurilor cereşti, al ilustraţiilor ori altor instrumente 
similare. Stau mărturie pentru asemenea corecturi aduse poemului reversiile din 
seria stânga-dreapta, proprii contrastului dintre globurile din categoriile 
sphairographia şi ouranothesia (el nu a dus totuşi până la capăt transpunerea 
conţinutului, lasând neamendate indicaţiile care nu corespund latitudinii Romei). 
Doar două exemple: v. 69, aparţinând segmentului dedicat constelaţiei lui Hercule, 
Germanicus notează prezenţa în partea stângă a „capului şarpelui” (Serpentis capiti 
figit uestigia laeua); similar, v. 96 vorbeşte despre Virgo care ţine mănunchiul de spice 
în mâna stângă (cui plena sinistra/ fulget spica manu), aşa cum atestă comentariul lui 
Hipparchos şi tipul „Atlas Farnese”. 

Exegeza arateică modernă a făcut un salt prin ediţia lui Douglas Kidd, din 
1998, care oferă un text de o calitate cert superioară, dublat de un comentariu 
amplu şi de mărturii recuperate din tradiţia manuscrisă: noutatea acestei ediţii constă 
mai cu seamă în recurgerea la opt papiri din secolele al II-lea î.H. – al IV-lea d.H. şi 
la paisprezece manuscrise, între care se distinge ms. E (Edinburgh, găzduit de 
Biblioteca Naţională a Scoţiei, MS 18.7.15, datând din ultimul deceniu al secolului al 
XIII-lea, descinzând din Codex Marcianus 476, copiat în secolul al XI-lea).  

La mică distanţă temporală de ediţia lui Kidd apăruse volumul LXIV din 
seria Oxyrhynchus Papyri (Londra, 1997), conţinând trei noi papiri cu textul 
„Fenomenelor” şi un fragment de hypomnema la v. 452-455. Valoarea testimonială a 
acestor papiri, care concordă în general cu tradiţia manuscrisă, este multiplă, pentru 
că ele sprijină lecţiuni înregistrate anterior şi, în chip cu totul remarcabil, demon-
strează amploarea tradiţiei arateice. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:51 UTC)
BDD-V3591 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Arcanele textelor antice 

289 

Destinul poemului lui Aratos este exemplar din perspectiva motivaţiei care a 
funcţionat în selectarea textelor ajunse până la noi: textul „Fenomenelor” pare să fi 
cunoscut încă din Antichitate variante numeroase (reflectate de manuscrisele 
medievale şi de papiri), ca urmare a succesului de care s-a bucurat şi care a impus o 
abundentă copiere, menită să mulţumească numărul mare de cititori. Virtuţile 
literare ale poemului lui Aratos au făcut ca acesta să disloce tratatul în proză al lui 
Eudoxos din Cnidos. La rândul său, textul grecesc al „Fenomenelor” a ajuns să fie 
cunoscut tot mai mult prin intermedierea traducerii latineşti – nu a celei ciceroniene, 
purtătoare a amprentei puternice a autorului său, ci a celei datorate lui Germanicus. 
Aratea a dislocat treptat poemul grecesc în Evul Mediu, ducând până la capăt 
succesul literar al unui text ştiinţific din Antichitate. 

Bibliografie 

Buescu 1941: Victor Buescu (ed.), Cicéron, Les Aratea, Paris, Les Belles Lettres, Bucarest:, 
Institut Roumain d’études latines, 1941. 

Kidd 1998: Douglas Kidd (ed.), Aratos, Phaenomena, Cambridge, Cambridge University Press, 
1998. 

Le Bœuffle 1975: André Le Bœuffle (ed.), Germanicus, Les Phénomènes d’Aratos, Paris, Les 
Belles Lettres, 1975. 

Soubiran 1972: Jean Soubiran (ed.), Cicéron, Aratea, Paris, Les Belles Lettres, 1972. 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-18 02:33:51 UTC)
BDD-V3591 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

