
 

 

 

 

 

UN EVENIMENT FILOLOGIC DE EXCEPŢIE: 

PUBLICAREA UNEI VERSIUNI ROMÂNEŞTI  

DIN SECOLUL AL XVIII-LEA  

A BIBLIEI, TRADUSĂ DUPĂ VULGATA 
 

Eugen MUNTEANU, Lucia-Gabriela MUNTEANU 

 

 

După două secole şi jumătate, vede lumina tiparului, pentru prima 

dată, un important monument de limbă şi cultură românească. Este vorba 

despre o versiune integrală a Bibliei în limba română, operă realizată de un 

grup de cărturari greco-catolici din Blaj în a doua jumătate a secolului al 

XVIII-lea, sub conducerea episcopului greco-catolic de Blaj, Petru Pavel 

Aron (1709-1764). Determinările şi evaluările efectuate de autorii ediţiei 

fixează anii 1760-1761 ca perioadă a redactării şi identifică printre 

membrii echipei de traducători pe cărturarii ardeleni Grigore Maior, 

Gherontie Cotora, Atanasie Rednic, Silvestru Caliani şi Petru Pop de Daia. 

Cele cinci volume masive, într-o formulă grafică remarcabilă, însumând 

4200 de pagini, au apărut în anul 2005, sub egida Academiei Române, ca 

rezultat al colaborării dintre cercetători de la Institutul de Istorie „George 

Bariţ” din Cluj-Napoca, Facultatea de Litere a Universităţii „Ştefan cel 

Mare” din Suceava, Institutul de Lingvistică şi Istorie Literară „Sextil 

Puşcariu” din Cluj-Napoca şi Biblioteca Filialei Cluj-Napoca a Academiei 

Române. Coordonatorul general al lucrării a fost istoricul Ioan Chindriş. 

Nu putem să nu fim de acord cu aprecierile elogioase ale acad. Eugen 

Simion, când remarcă „munca uriaşă şi devotamentul exemplar” al 

transcriptorilor şi comentatorilor filologi, care au reuşit, în doar doi ani, să 

împlinească acest proiect: Niculina Iacob, Adriana Bogdan, Elena 

Comşulea, Doina Grecu, Valentina Şerban, Elena Ardeleanu, Remus 

Mircea Birtz, Florica Nuţiu, Elena Mihu. În Cuvântul înainte al ediţiei, 

asumându-şi rolul de „antrenor cultural” al acestui proiect, Eugen Simion 

explică detaliat contextul care a condus la finalizarea acestei opere de 

restituire. Aflăm astfel că totul a început la Roma, în 2001, când, în fruntea 

unei delegaţii în care se aflau monseniorul Ioan Robu, Virgil Bercea, 

episcopul greco-catolic de Oradea, acad. Camil Mureşanu, dr. Ioan 

Chindriş şi dr. Eugen Pavel, preşedintele de atunci al Academiei Române 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:52 UTC)
BDD-V335 © 2011 Editura Universității de Vest



era primit de Papa Ioan Paul al II-lea, căruia i se înmâna primul exemplar 

din Biblia lui Samuil Micu (1795), tocmai scoasă, cu sprijinul Vaticanului, 

într-o ediţie filologică. Cu emoţie reţinută, Eugen Simion evocă şi 

momentul în care a avut curajul de a-l invita pe Suveranul Pontif să 

accepte intrarea în Academia Română, fapt ce se va şi petrece peste un an. 

În acest context al discuţiilor despre tradiţia textului biblic în cultura 

română, Eugen Simion află de la istoricii şi filologii clujeni de existenţa 

Vulgatei de la Blaj, manuscris mai vechi decât Biblia lui Micu. Din poziţia 

oficială pe care o ocupa, Eugen Simion a luat hotărârea ca, oricât de mare 

efort ar implica din partea unei echipe de filologi specialişti în limba 

română veche, acest important text inedit să fie editat după cele mai înalte 

standarde ale cercetării actuale, dată fiind importanţa acestui „monument 

de limbă română, o sursă – de aici înainte – inevitabilă de studiu pentru 

filologii noştri, în fine, o piesă esenţială în dosarul cultural al Şcolii 

Ardelene (o «şcoală» pe care, nu ştiu de ce, manualele noastre şcolare 

alternative o lasă deoparte; argumentul este că nu trebuie împovărată 

mintea şcolarilor noştri; argument fals, pentru că unele elemente de cultură 

trebuie «învăţate» la vârsta potrivită, dacă vrem ca generaţiile viitoare să 

ştie de unde se trag, ce limbă vorbesc şi cum s-a format cultura lor 

naţională şi cum s-a constituit, în fond, naţiunea lor” (vol. I, p. VI). Din 

acest excurs introductiv cititorul mai află că cele 6000 de pagini 

manuscrise ale Vulgatei de la Blaj se păstrează la Biblioteca Academiei 

Române din Cluj şi că episcopul Petru Pavel Aron a avut ca text de 

referinţă pentru traducerea Bibliei, o ediţie veneţiană a Vulgatei lui 

Ieronim, apărută în 1690. 

Primul volum cuprinde, după Cuvântul înainte al academicianului 

Eugen Simion, articolul Tâlcuirea cuvântului semnat de acad. Camil 

Mureşanu, amplul studiu introductiv Testamentul lui Petru Pavel Aron al 

lui Ioan Chindriş, Concordanţa numelor proprii, alcătuită de Mircea R. 

Birtz, o notă asupra ediţiei semnată de Elena Ardeleanu, Ioan Chindriş, 

Elena Comşulea, Doina Grecu şi Valentina Şerban. Se adaugă primele 

cinci cărţi biblice, Cartea Facerii, Cartea Ieşirii, Cartea Preoţiii, Cartea 

Numerilor, Cartea 2 Leage, fiecare încheiată cu indice de cuvinte şi forme 

şi de facsimilele originalului. 

Volumul al doilea cuprinde Cartea lui Iosue, Cartea 

Giudecătorilor, Cartea dintâiu a lui Samuil, carea noi întâie a împăraţilor 

o numim, Cartea a doao a lui Samuil, carea noi a doao a împăraţilor o 

zicem, Cartea împăraţilor a treia, după ovreai întâie a lui Malahie, Cartea 

împăraţilor a patra, după ovreai a lui Malahie a doao, Cartea 1 

Paralipomenon, Cartea a doao Paralipomenon. 

În volumul al treilea se găsesc Cartea întâie Ezdrei, Cartea lui 

Neemie, Cartea lui Tovie, Cartea lui Iiudith, Cartea Esthir, Cartea lui Iov, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:52 UTC)
BDD-V335 © 2011 Editura Universității de Vest



Cartea Psalmilor, Cartea Pildelor, Cartea Ecleziastului, Cartea lui 

Solomon, Cartea Înţelepciunii, Spre Ecleziastul Isus, fiul lui Sirah, 

Ecleziasticul. 

Volumul al patrulea are următorul cuprins: Prorociia lui Isaie, 

Prorociia Ieremiii, Threni, Prorociia lui Varuh, Prorociia lui Iezechil, 

Prorociia lui Daniil, Prorociia lui Osie, Prorociia lui Ioil, Prorociia lui 

Amos, Prorociia lui Avdie, Prorociia Ionei, Prorociia lui Mihei, Prorociia 

lui Naum, Prorociia lui Avacuc, Prorociia lui Sofonie, Prorociia lui 

Agghei, Prorociia lui Zaharie, Prorociia lui Malahie. 

Ultimul tom, al cincilea, cuprinde Cartea dintâiu a Macaveilor, 

Cartea a doao a Macaveilor, Rugăciunea lui Manasie împăratul Iudei, 

când rob să ţinea în Vavilon, Cartea Esdrii a treia, Cartea Esdrii a patra, 

Sfânta Domnului Isus Hristos Evanghelie de la Matheiu, Sfânta a lui Isus 

Hristos Evanghelia de la Marcu, Sfânta lui Isus Hristos Evanghelie de la 

Luca, Sfânta lui Isus Hristos Evangheliia de la Ioan. Volumul se închide 

cu studiul filologic despre textul Vulgatei de la Blaj, semnat de Niculina 

Iacob. 

Ţinem să subliniem încă o dată imensul efort depus de echipa de 

filologi care au transcris textul. Editorii ne informează că textul biblic s-a 

conservat în două serii de manuscrise, ambele în mai multe volume. Prima 

variantă (V
1
) reprezintă chiar protografele traducătorilor, iar varianta a 

doua (V
2
) este opera unui singur copist, care a alcătuit o copie „pe curat” 

(purum), destinată, probabil, tiparului. Editorii au transcris Vechiul 

Testament după cea de-a doua variantă, care are avantajul de a fi relativ 

unitară, iar Noul Testament a fost preluat după prima variantă căci varianta 

„pe curat” nu îl conţinea. Date fiind circumstanţele în care filologii clujeni 

au lucrat şi dorinţa generală ca ediţia să apară cât mai repede, decizia este 

corectă. Nu putem însă să nu de gândim la o ediţie cu adevărat critică, în 

care, în subsol, vor fi fost redate diferenţele faţă de manuscrisele protografe 

ale traducătorilor. Chiar şi aşa, transcriptorii s-au confruntat cu dificultăţi 

majore de transcriere, pe care le-au rezolvat convenabil. Semnată de Elena 

Ardeleanu, Ioan Chindriş, Elena Comşulea, Doina Grecu şi Valentina 

Şerban, ampla Notă asupra ediţiei (vol. I, p. CXXVII-CXLI) ne 

informează asupra principiilor de transcriere din grafia chirilică în 

ortografia românească actuală asumate şi aplicate de transcriptori. Cititorul 

este avertizat că are în faţă „o ediţie diplomatică, parţial interpretativă, care 

să nu altereze diversitatea şi complexitatea aspectelor de limbă, să confere 

textului atributele necesare unei lecturi coerente şi, în acelaşi timp, să 

păstreze specificul celor două manuscrise” (p. CXXXI). Juste, cele trei 

obiective formulate în fraza anterioară au fost realizate onorabil. Totuşi, nu 

putem să nu remarcăm, în chiar exemplele date de editori, unele 

inconsecvenţe de transcriere care puteau lipsi, prin privilegierea formei 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:52 UTC)
BDD-V335 © 2011 Editura Universității de Vest



actuale a cuvântului respectiv. De exemplu, ştiindu-se faptul că în vechiul 

scris românesc slovele ierul mare (ú) şi iusul mare (@) erau întrebuinţate 

în mod inconsecvent pentru redarea vocalelor actuale ă, respectiv î, suntem 

de părere că ar fi fost mai bine din toate punctele de vedere dacă s-ar fi 

transcris interpretativ, prin ă sau î, potrivit normelor actuale, şi nu, cum s-a 

procedat, prin transcrieri precum: mănile (pentru múnile) în loc de, mai 

corect: mânile, sau pâcat (pentru p@kat) în loc de, mai corect, păcat. 

Nejustificată ni se pare de asemenea transcrierea inconsecventă a slovei  

prin menţinerea alternanţelor împărat/ înpărat, înbrăcat/ îmbrăcat etc., 

după cum era urmat de m sau de n. „Unificarea” s-ar fi impus aici, potrivit 

ortografiei actuale, căci, evident, oscilaţia grafică din manuscrisul original 

nu are absolut nicio relevanţă în planurile fonetic şi fonologic. Dimpotrivă, 

justificată ni se pare menţinerea inconsecvenţelor la forma verbală este 

(este, iaste, ieste), serie care atestă indecizia reală a cărturarilor din epocă. 

Faptul că facsimilele manuscrisului original au fost tipărite separat 

de textul transcris şi în format micşorat, poate fi înţeles: din raţiuni de 

economie tipografică, specialistul filolog, care ar dori să verifice opţiunile 

de transcriere, este invitat la un efort mai mare decât dacă originalul şi 

transcrierea lui ar fi fost prezentate după tehnica „în oglindă”, adică faţă în 

faţă şi la dimensiuni proporţionale. Importanţa capitală a textului editat ar 

fi meritat poate efortul. Ce ni se pare însă greu de acceptat este decizia 

editorilor de a face câte un indice lexical parţial, pentru fiecare carte biblică 

în parte, tipărit ca atare, în locul unui indice general al întregii Biblii. 

Pentru a afla, de exemplu, dacă un anumit cuvânt sau o anumită formă se 

află sau nu în textul Bibliei de la 1760-1761, specialistul interesat trebuie 

să caute nu într-un singur indice general, ci în peste 60 de indice parţiale, 

risipite în cinci volume! Acest indice, în principiu un preţios instrument de 

lucru pentru specialişti, în special pentru lexicografi, devine astfel aproape 

inutilizabil. 

În contribuţia sa intitulată, cu o tentă penibil poetizantă, Tâlcuirea 

cuvântului, acad. Camil Mureşanu pare să îşi propună realizarea unui 

comentariu despre sensurile logosului în Antichitate, de la Heraclit la 

Philon din Alexandria şi până la evanghelistul Ioan. Lăsând la o parte 

inadecvarea patentă a acestui comentariu în contextul ediţiei ştiinţifice a 

unui important monument al vechii culturi româneşti, textul lui Camil 

Mureşanu se prezintă, din păcate, ca o succesiune neîntreruptă de 

banalităţi, poncife şi obscurităţi, în enunţuri şcolăreşti precum: „Logosul 

divin, a toate ursitor, şi cel uman, subaltern şi mărginit, sunt contingente. 

Totuşi mulţi oameni stăruie în a nu se potrivi Logosului suprem, 

purtându-se de parcă n-ar avea decât propriul schepsis” (vol. I, p. VII). 

Inacceptabilă ni se pare şi maniera şcolărească de a face câte un alineat din 

aproape fiecare frază! De la paginile VIII-IX ale eseului, reţinem o scurtă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:52 UTC)
BDD-V335 © 2011 Editura Universității de Vest



listă de formulări improprii, emfatice sau pretenţioase: „Actele traducerilor 

în aceste limbi sunt asociate de obicei cu apariţia de tendinţe şi curente de 

reformă în biserică”; „Capacităţile intelectuale, necesare spre a-l putea 

parcurge, erau deficitare, în ‘secolele întunecate’ de zăbranicul încă 

recentelor năvăliri barbare”; „sensul ireversibil al mersului înainte al 

culturii”; „mişcarea zelotă (sec. XIV)”; „aşternând peste terenul zgrunţuros 

al concretului nemijlocit vălul subtil al ideilor abstracte”; „abaţia [...] a 

devenit cistercită” etc. 

Informaţiile despre constituirea şi circulaţia Septuagintei şi a 

Vulgatei Sfântului Ieronim, despre rolul misionarilor, despre dinamica 

raporturilor multiple şi complexe dintre limbile „sacre”, ebraica, greaca şi 

latina, despre evanghelizarea slavilor şi a maghiarilor, despre Reformă şi 

traducerile Bibliei în spaţiul european, utile în sine dar accesibile în oricare 

din zecile de dicţionare sau lucrări de sinteză care ne stau la dispoziţie, sunt 

prezentate într-o manieră lacunară şi incongruentă. Discutând despre 

primele traduceri biblice în limba română, despre aşa-numitele texte 

maramureşene, autorul adoptă un punct de vedere obsolet, eludând, 

intenţionat sau din necunoaştere, datele expuse în contribuţii mai recente 

ale specialiştilor, în special ale filologilor bucureşteni Ion Gheţie şi 

Alexandru Mareş, care au dovedit că zona Banatului este „patria” celor mai 

vechi traduceri româneşti de texte biblice. Exprimându-se în maniera 

obscură care pare să-i fie proprie („Influenţa husită în geneza acestor 

traduceri, precum şi locul lor de origine – Maramureşul – sunt fapte 

acceptate de majoritatea cercetărilor. Oricât de mediată a fost calea 

străbătută şi împlinită de ele, punctul lor de plecare se recunoaşte, în ultimă 

instanţă, în Vulgata” — vol. I, p. IX), Camil Mureşanu pare să susţină un 

punct de vedere nedemonstrabil, formulat cândva şi de istoricul literar şi 

slavistul I. C. Chiţimia, potrivit căruia, înainte de cele mai vechi versiuni 

româneşti traduse din slavonă ale Psaltirii şi Apostolului, ar fi existat texte 

româneşti traduse direct din latină, înainte de secolul al X-lea, secol de 

început al emergenţei culturii ecleziastice slavone în spaţiul sud-est 

european. 

De asemenea, relaţiile dintre textele biblice maghiare şi unele texte 

româneşti, precum Palia de la Orăştie (1582) sau Noul Testament de la 

Bălgrad (1648), proiectate în contextul politic al Transilvaniei conduse de 

principi maghiari reformaţi, sunt prezentate, în pofida evidenţelor, în mod 

incongruent, pentru a se conchide în mod minimalizator: „În ciuda unor 

legitime presupuneri, Bibliile în maghiară n-au avut un impact notabil în 

limba română” (vol. I, p. IX). Această afirmaţie poate fi contrazisă de orice 

student filolog, care află la cursul de istoria limbii române literare despre 

abundentele împrumuturi lexicale maghiare din textele româneşti vechi. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:52 UTC)
BDD-V335 © 2011 Editura Universității de Vest



Eseul lui Camil Mureşanu ilustrează modul cum se poate trece prin două 

milenii de istorie culturală, fără metodă, într-un stil diletant şi bombastic. 

Piesa de rezistenţă a „aparatului critic” al ediţiei o constituie 

temeinic documentatul studiu al lui Ioan Chindriş, intitulat Testamentul lui 

Petru Pavel Aron. În cele 68 de pagini de format in folio, reputatul istoric 

clujean analizează cu minuţiozitate şi precizie contextul social, politic, 

cultural şi confesional al Transilvaniei secolului al XVIII-lea, care a 

condus la producerea textului editat, versiunea biblică românească a 

erudiţilor blăjeni. Studiul este deopotrivă o veritabilă monografie dedicată 

cărturarului Petru Pavel Aron. În primele pagini, sunt detaliate principalele 

momente ale luptei lui Inochentie Micu-Klein pentru drepturile românilor 

ardeleni, fundalul istoric al domniei Mariei Terezia, explicat, în ceea ce 

priveşte relaţiile speciale cu militanţii Şcolii Ardelene, prin trimiteri bogate 

la comentariile istoricilor români şi unguri. Tensiunile şi intrigile în 

cancelariile unui imperiu multinaţional şi multiconfesional sunt punctate cu 

precizie sintetică şi analizate ca premise şi cauze ale frământatei istorii a 

românilor uniţi: „Suscitarea recunoaşterii constituţionale a românilor 

ardeleni era prea timpurie pentru vremea lui Inochentie, ducând la 

prăbuşirea unei metodologii de luptă politică iniţiată de el, pe care o putem 

numi calea leopoldină. Politicul a determinat, la rândul său, tensiunea 

confesională. Perspectiva unei treziri a populaţiei româneşti, dominantă 

strivitor sub raport etnic, la viaţa civică şi politică, i-a pus în gardă pe 

ungurii minoritari dar dominanţi sub raport politic. Spectrului valah 

devenit corp solid prin catolicism şi implicare politică, vechii opresori îi 

preferă aruncarea în aer a vieţii publice din principat, războiul confesional, 

pe care îl instrumentează, îl arbitrează şi îl întreţin, profitând de greutăţile 

care au marcat începutul domniei Mariei Tereza. Fuga lui Inochentie la 

Roma a declanşat periculosul sindrom al turmei fără stăpân. Evenimentul 

este perceput ca un eşec al unirii iar elementele de dezagregare a acesteia 

nu se lasă într-adevăr aşteptate. Lipsa informaţiilor corecte despre cauzele 

plecării ierarhului, dezolarea celor rămaşi fideli unirii şi triumfalismul 

adversarilor acesteia au aruncat Transilvania în haos confesional 

prevestitor de efecte sociale grave” (p. XVII-XVIII).  

După prezentarea clară a contextului acestei epoci, autorul învie, cu 

reală forţă evocatoare, anii unui „personaj generat de criză”, căruia „i-a fost 

menit să deschidă o eră nouă, originală, în istoria românilor ardeleni, pe 

baza aceleiaşi Uniri cu Roma”. Aflăm că Petru Aron s-a născut în 1709, la 

Bistra din Munţii Apuseni, într-o familie românească nobilă, care a dat 

mulţi bărbaţi remarcabili; a urmat colegiul iezuit din Cluj, Colegiul urban 

de Propaganda Fide din Roma, în 1743 a fost hirotonit la Roma, după ritul 

grecesc, şi a revenit la Blaj ca om de încredere al episcopului dizident 

Inochentie. Poziţia aceasta oficială l-a pus, de multe ori, în situaţia de a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:52 UTC)
BDD-V335 © 2011 Editura Universității de Vest



trebui să motiveze în faţa comisiei aulice gesturile de refuz ale superiorului 

său. Ajuns vicar, Petru Aron, un temperament foarte echilibrat, diplomat 

înţelept şi răbdător, a reuşit să reziste într-o furtună de lupte şi intrigi 

politice duse pe această scenă confesională. Ioan Chindriş evocă astfel, cu 

multe detalii, hăţişul evenimentelor care tulburau viaţa clericilor uniţi, 

expuşi, fără voia lor, unui destin furtunos.  

Din paginile XLVIII-LVI aflăm detalii interesante despre modul 

cum a gestionat Petru Pavel Aron „dezastrul” împărţirii ardelenilor în două 

confesiuni, despre precaritatea profesională a preoţilor şi despre evoluţiile 

care au condus spre configurarea fazei primare a ceea ce se va numi 

ulterior curentul latinist al Blajului. Spre finalul acestor pagini în care 

personalitatea episcopului este conturată cu autenticitate, Ioan Chindriş 

pune în evidenţă un aspect simptomatic dar mai puţin comentat, pe care îl 

recomandă pentru cercetări ulterioare. Întrebându-se unde voia să ajungă 

episcopul cu modul său de viaţă ascetică, exegetul se întreabă retoric dacă 

nu cumva pentru ca „să arate lumii că biserica lui este cu adevărat 

orientală, şi nu papistaşă cum o indigitau neuniţii”.  

În ultima parte a studiului său, sub titlul Biblia lui Petru Pavel 

Aron, Ioan Chindriş îşi propune să prezinte cele două direcţii ideologice ale 

programului lui Aron: 1. realizarea, recomandată de oficialităţi, a unei 

independenţe tipografice faţă de Moldova şi Ţara Românească, deziderat 

înfăptuit doar formal, căci cărţile liturgice tipărite la Blaj reproduc 

întocmai originalele „ortodoxe”, venite în special de la Râmnic şi 2. 

edificarea unei teologii unite proprii, bazată pe lucrări în limba latină. În 

acest program se încadrează şi decizia episcopului de a traduce Vulgata.  

La pagina LXIV a studiului său, cercetătorul clujean prezintă 

câteva din motivele prezumptive pentru care episcopul Aron a hotărât 

traducerea Bibliei latineşti: nu să concureze Biblia de la Bucureşti din 

1688, „care îşi trăia gloria nestingherită de nimeni”, ci să o dubleze, 

marcând astfel «jumătatea» catolică a confesiunii pe care o păstorea. În 

acest scop, „episcopul-călugăr cu viaţă de pustnic oriental” a ales cărturarii 

cu care să ducă la bun sfârşit opera plănuită. Retraşi un scurt timp la moşia 

din Cut, continuând apoi la Blaj, episcopul şi ceilalţi şase cărturari traduc 

integral Vechiul Testament în mai puţin de nouă luni. Ioan Chindriş 

observă că manuscrisele atestă cel puţin şapte grafii, una fiind, fireşte, a 

episcopului. „Medalioanele” dedicate acestor şase învăţaţi sunt un prilej 

pentru istoricul clujean să completeze atmosfera cultural-politică a vremii, 

cu detalii semnificative. Grigore Maior este considerat, datorită studiilor şi 

lucrărilor sale istorice, lexicografice şi teologice, cel mai calificat dintre 

tălmăcitori; de altfel, contribuţia lui la Vulgata de la Blaj este masivă. 

Călugărul Gherontie Cotorea a fost un apropiat al episcopului, cărturar 

ideolog al uniţilor şi traducător din învăţaţi iezuiţi. Cu studii teologice la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:52 UTC)
BDD-V335 © 2011 Editura Universității de Vest



Viena, călugăr bazilitan la Munkács, Atanasie Rednic a fost confesorul lui 

Aron şi episcop după moartea acestuia. Fiu de nobil român, cu studii la 

Roma, catehet şi prefect de studii la clerici, Silvestru Caliani a fost un alt 

membru al echipei lui Petru Pavel Aron. Există şi un laic printre 

traducători, şi anume Petru Pop de Daia, fostul secretar al lui Inochentie 

Micu-Klein. A şaptea grafie se presupune că i-ar aparţine lui Ioan 

Săcădate, cel mai cunoscut protopop al Blajului din secolul al XVII-lea, 

implicat în toate evenimentele care au străbătut istoria Bisericii Unite din 

acele timpuri.  

Cum a lucrat acestă echipă? Ioan Chindriş este de părere că metoda 

de lucru a fost una unică, întrucât ar fi „greu de crezut că procedeul are 

pereche în cultura biblică. Nu traducea odată decât un singur om, un număr 

fluctuant de pagini, după care urma altul la rând, continuând munca 

precedentului de la pagina, cartea, capitolul sau versetul unde se oprise cel 

dinaintea lui. [...] Om după om, în stil aproape militar, fiecare se apuca de 

lucru cu forţe proaspete, după un interval variabil de timp” (p. LXX). După 

Ioan Chindriş această metodă s-a dovedit extrem de operativă, chiar dacă a 

creat şi discrepanţe. Autorul studiului identifică ediţia Vulgatei folosite de 

Aron, şi anume chiar exemplarul lor de lucru, Biblia Sacra, tipărită în 

1690, la Veneţia; cartea provine din vechiul fond al călugărilor bazilitani 

de la Blaj şi se păstrează la Biblioteca Filialei Cluj-Napoca a Academiei 

Române, sub cota B. 8738. Conţine gravuri bogate, care au fost reproduse 

şi în ediţia de faţă. Analizând manuscrisele, istoricul clujean conchide: 

„Biblia lui Aron s-a păstrat în 11 manuscrise masive, legate în volume cu 

coperţi contemporane, şi nu pe nişte hârtii. De fapt, echipa de la Blaj a 

tălmăcit temeinic în limba română doar Vechiul Testament din Vulgata 

veneţiană de la 1690. Cele patru volume V
2
, cu forma lor definitivă 

pregătită pentru tipar, arată clar intenţia episcopului de a da la lumină, 

deocamdată, doar Vechiul Testament. În V
1
 există, totuşi, manuscrisul 22, 

care conţine textele celor patru Evanghelii. [...] Textul lor nu curge firesc, 

ci este fărâmiţat în pericope, adică secţiuni sau bucăţi prescrise a se citi la 

slujbele bisericeşti [...]. Cele patru Evanghelii sunt traduse docil după 

aceeaşi sursă latină, cu rezumatele şi concordanţele identice, dar secţionate 

pe fragmente pericopale” (p. LXXIV). Pe un fragment extras din 

Evanghelia după Ioan, Ioan Chindriş face observaţii corecte şi uneori 

critice la adresa unor idei eronate care circulă în exegeza despre textele 

româneşti religioase vechi. El explică astfel opţiunea lui Aron de a face 

rezumate la începutul capitolelor: „Rostul acestor povestiri de la începutul 

fiecărei cărţi, ca şi al rezumatelor copioase la capitole, era unul practic, 

foarte important. Într-o lume românească strivită de incultură, predosloviile 

picurau un strop de cultură la nivel popular, facilitau înţelegerea a ceea ce 

urma, ajutându-i mai ales pe preoţi să găsească uşor exemplul sau pasajul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:52 UTC)
BDD-V335 © 2011 Editura Universității de Vest



căutat.” (p. LXXV). Analize comparative între izvoarele şi opţiunile de 

traducere a Evangheliilor din Noul Testament de la Bălgrad, Biblia de la 

Bucureşti şi Biblia lui Micu îl recomandă pe Ioan Chindriş drept un analist 

obiectiv şi critic al textului aronian: „Calea Evangheliarului după Vulgata 

s-a dovedit greşită, mai exact, confundarea palierului bisericesc cu cel 

cultural era o greşeală. Din acest ultim punct de vedere, Vulgata sub 

conţinutul Vechiului Testament era suficientă pentru ilustrarea alterităţii 

culturale în cadrul bisericii creştine, gustul pentru cunoaştere al cititorului 

satisfăcut, căci Noul Testament nu spunea absolut nimic în plus faţă de ce 

se citea de secole în Ardeal. Dimpotrivă, Vechiul Testament al Vulgatei, cu 

ampla implicare a textului masoretic, pe lângă vechile recenzii latine 

preieronimiene, aduce schimbări uriaşe faţă de Septuaginta, unele, foarte 

puţine, marcate mai sus. Da, aici factorul cultural era regent şi el motivează 

munca traducătorilor blăjeni, uniţi cu toţii în jurul unei idei, al unui scop 

care nu viza exerciţiul bisericesc diurn în niciun fel” (LXXVI). 

Ne-am permite să amendăm opţiunea pentru adjectivul fortunat în 

îmbinările „faptul infortunat”, „întâmplarea fortunată”, sau unele creaţii 

mai puţin inspirate precum primejdiozitate sau verbul indigitau din 

segmentul, citat mai sus, „nu papistaşă cum o indigitau neuniţii”.  

Ioan Chindriş subliniază spre finalul acestui studiu, remarcabil prin 

cuprinderea tuturor aspectelor culturale, faptul că Vulgata de la Blaj este o 

operă de pionierat, cu atât mai importantă cu cât se situează înaintea Bibliei 

lui Micu, a cărei limbă avea să realizeze o codificare şi o unificare de nivel 

superior al uzului literar; echipa episcopului Aron a avut curajul să 

folosească limba populară în varianta ei nord-ardelenească, iar pentru 

realităţi nelexicalizate în limba română a folosit imprumutul savant şi 

calcurile: „acest amestec de românească populară şi latină calchiată a dus 

la o limbă unică în cultura noastră, cu originalităţi şi frumuseţi, naivităţi şi 

poticneli mai mari sau mai mici, toate însă în limitele unui ansamblu care 

defineşte o capodoperă al literaturii noastre vechi” (p. LXXVI). 

Ediţia Vulgatei de la Blaj beneficiază şi de o concordanţă a 

numelor proprii în Biblie, un instrument de lucru util, realizat de Mircea R. 

Birtz pe 47 de pagini mari, conceput „ca un aparat complementar al 

indicelui lexical. Autorul ne informează despre dificultăţile pe care le-a 

întâmpinat, în condiţiile în care Vechiul Testament prezintă diferenţe 

notabile de la o versiune la alta, iar concordanţele realizate pentru 

Septuaginta sau pentru textul masoretic au doar o valoare orientativă 

pentru Vulgata. Numele proprii care apar în Vulgata de la Blaj sunt 

inventariate cu toate variantele ortografice, iar în paranteze se notează 

formele care circulă azi în diferite versiuni ale Bibliei. Poate ar fi fost mai 

bine ca formele actuale, notate în paranteză, să aibă menţionată, printr-o 

siglă, versiunea biblică respectivă. Autorul specifică, de asemenea, dacă 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:52 UTC)
BDD-V335 © 2011 Editura Universității de Vest



respectivul nume este antroponim, hieronim, toponim sau antroponim cu 

valoare toponimică; sunt apoi enumerate toate locurile din Biblie unde 

apare respectivul nume propriu. Sunt exemplificate câteva transcrieri, prin 

comparaţie cu Biblia de Bucureşti. Mircea R. Birtz enumeră, spre finalul 

studiului care însoţeşte indicele, cauzele apariţiei atâtor variante ale 

numelor proprii: „Dificultăţile traducerii exacte a unui text ebraic în greacă 

sau latină, prezenţa mai multor traducători, fiecare având un impuls 

ortografic propriu, lipsa unei metodologii unitare, prestigiul spiritual şi 

cultural al unei ediţii precedente a Scripturii (Biblia de la Bucureşti), iată 

pe scurt, motivele apariţiei mai multor variante, nu doar în cadrul unei 

clase onomastice, ci şi în cazul unui anumit personaj sau toponim biblic” 

(p. LXXXI). Consultând acest indice, observăm momente distincte din 

drumul dificil al transpunerii acestor lexeme în limba română; iată câteva 

serii, spre exemplificare: Eufrat, Eufrath, Evrate, Evrath, Eufrate; Filistia, 

Filistiia, Filistim; Moav, Moab, Moavitide; Zavulon, Zabulon, Zavolon. 

Indicele onomastic realizat pentru această ediţie pune în evidenţă, o dată în 

plus, marile inconsecvenţe şi oscilaţii în prezentarea formală, în limba 

română modernă, a vastei şi complicatei onomastici biblice. Doar 

realizarea unei ample concordanţe biblice a celor mai importante versiuni 

şi ediţii din tradiţia românească, însoţită de un studiu sistematic şi istoric 

aprofundat, ar putea pune premisele unei normări corecte în această sferă a 

vocabularului românesc. 

La sfârşitul volumului al V-lea al ediţiei se află un studiu amplu, de 

123 de pagini mari, în care, cu un efort uriaş şi cu o remarcabilă acurateţe, 

filologul Niculina Iacob analizează cu acribie câteva dintre aspectele 

lingvistice ale textului editat. Cercetătoarea suceveană a ales, corect, 

drumul clasic al analizei filologice, înregistrând şi comentând 

particularităţile fonetice, morfosintactice şi lexicale ale textului, cu ajuorul 

unui aparat critic consistent, care acoperă mult din spaţiul cu care ne-am 

obişnuit în exegeza filologică românească. Într-o introducere de trei pagini, 

autoarea îşi ia ca reper intervalul 1688-1795 şi creionează importanţa şi 

specificul celor trei versiuni biblice care apar în această perioadă: Biblia lui 

Şerban (1688), Biblia lui Aron (1760-1761) şi Biblia lui Micu (1795). 

Observaţia că ultimele două versiuni sunt mai puţin comentate şi oarecum 

date uitării, din cauza orientării lor spre textul latinesc ni se pare că ar 

trebui nuanţată. Suntem de părere că nu motive confesionale au determinat 

această situaţie, ci, pur şi simplu, neglijenţa şi „neajungerea” cercetării 

filologice româneşti. În schimb, notaţiile de la p. 790-791 ale autoarei 

punctează un adevăr cultural major: „Ca rupere de tradiţie, orientarea spre 

textul latinesc este extrem de importantă, versiunea realizată de echipa lui 

Petru Pavel Aron fiind singura traducere după Vulgata din cultura noastră 

veche. Această ieşire din tipare a determinat cu siguranţă rămânerea în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:52 UTC)
BDD-V335 © 2011 Editura Universității de Vest



uitare până în zilele noastre, în condiţiile în care mentalul de tip răsăritean 

nu putea fi decât refractar la o asemenea inovaţie. Atitudinea lui Samuil 

Micu faţă de traducerea de la 1760 este concludentă în acest sens.”.  

Tot din această introducere, reţinem câteva observaţii filologice 

generale: Vulgata de la Blaj prezintă o diversitate stilistică accentuată din 

cauza idiostilului fiecărui traducător; cărturarii au încercat să elimine atât 

faptele de limbă regionale cît şi maghiarismele, care se întâlneau în număr 

mare în traducerile anterioare. În ceea ce priveşte particularităţile vocalice, 

selectând cele mai concludente cazuri, Niculina Iacob explică ocurenţa 

unor fonetisme motivate prin apropierea de etimon (maslin, păhar, 

blăstăm, năcaz, fămeie, nădeajde, năsip etc.), sincopele (frumseaţe, 

sfărmat), concurenţa dintre formele vechi (pâne, mâni) şi cele noi (pâine, 

mâini), problema lui u final ş. a. La nivelul sistemului consonantic, 

autoarea înregistrează corect tendinţa de evitare a palatalizării labialelor, 

muierea consecventă a vibrantei r, ca în ceriu, concurenţa dintre 

şuierătoarea j şi africata ğ în forme precum joc/gioc, dintre rostirea dură a 

labialelor (margă, iubască) şi rostirea moale (meargă, iubească) şi multe 

alte fenomene. O caracteristică subliniată bine de autoarea studiului este 

dată de faptul că „norma” o reprezintă tocmai „coexistenţa rostirilor, 

reprezentând un amestec care nu ne-ar permite decât cu greu să stabilim 

formele predominante” (p. 802). Un preambul binevenit deschide analiza 

particularităţilor morfosintactice, punctând caracterul mai stabil şi mai 

unitar al gramaticii, în raport cu fonetica, şi faptul că oscilaţiile fonetice 

diatopice provoacă unele „contradicţii” şi la nivelul morfosintaxei. Clasei 

substantivului îi sunt analizate declinările, genul, numărul şi cazul, 

comentându-se fluctuaţiile desinenţelor care determină încadrarea în 

categorii diferite şi raportul acestor forme cu norma, autoarea ajungând la 

formulări de detaliu valide, precum: „Procesul de înlocuire a desinenţei de 

neutru plural -ure cu -uri era deja încheiat în jurul anului 1750, singura 

admisă de norma literară fiind cea din urmă: cerurile.” (p. 810); „Pluralul 

legumi [Fc 9, 3] nu a fost, de asemenea, selectat de norma literară.” (p. 811); 

„Deşi nu se poate vorbi despre fixarea definitivă a normei în ce priveşte 

selectarea formelor de declinare în -ei sau -ii, amestecul acestora nu mai 

este atât de frecvent în textul de la 1760” (p. 812).  

Bine descrisă şi mai ales corect ilustrată prin exemple abundente ni 

se pare funcţia articolelor (hotărât şi nehotărât) în limba Vulgatei de la 

Blaj. Interesante sunt şi referirile la opţiunea traducătorilor pentru forme 

nearticulate, când contextul impunea articularea: „să nu pieri şi tu în 

răutate cetăţii”; „Avram au venit şi au locuit lângă vale Mamvri” sau 

comentariile despre articularea numelor proprii (p. 817-819). Despre clasa 

adjectivului, cercetătoarea remarcă, în ceea ce priveşte flexiunea, „relativ 

puţine divergenţe” şi selectează contexte cuprinzând adjective precum gol, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:52 UTC)
BDD-V335 © 2011 Editura Universității de Vest



frumoasă, grasă, vârtoasă, apătoasă, nou, roşie, scrisă, închisă etc., o 

atenţie deosebită fiind acordată gradelor de comparaţie, care sunt analizate 

prin comparaţie cu structurile latineşti din textul-sursă. O focalizare corectă 

ni se oferă şi asupra fenomenelor specifice relative la bogata clasă a 

pronumelor. Raportul dintre seriile paralele ale pronumelor personale el, 

ea, ei, ele, respectiv dânsul, dânsa, dânşii, dânsele, este discutat prin 

comparaţie cu Biblia din 1688 şi, pe baza analizei statistice a ocurenţelor, 

autoarea conchide că „ne aflăm în faţa unui proces de impunere a formelor 

pentru care a optat limba română literară modernă” (p. 822). Observarea 

pronumelor de întărire îi dă posibilitatea Niculinei Iacob să certifice, pe 

baza exemplelor din Vulgata de la Blaj, că „tendinţa de restrângere a 

circulaţiei” formelor mineşi, noişi, loruşi etc. este evidentă. Exemplele de 

pronume reflexive, analizate prin comparaţie cu structurile echivalente 

latineşti, o determină pe autoare să vorbească de existenţa, pentru unele 

medii culturale româneşti ale secolului al XVIII-lea, şi a unui model latin, 

alături de cel impus de „fidelitatea faţă de originalele slave”, cum se 

postulează în Istoria limbii române literare. Epoca veche, cunoscuta 

sinteză publicată sub coordonarea lui Ion Gheţie.  

În ceea ce priveşte un fenomen mai special din sfera pronumelui şi 

a adjectivului posesiv, şi anume concurenţa dintre formele lui, ei, lor şi 

său, sa, săi, sale, concluziile unui studiu anterior al autoarei, făcut pe 

Cartea lui Iov în mai multe versiuni biblice, sunt întărite de analiza pe 

textul de faţă. Interpretarea formelor pronumelor şi adjectivelor relative, 

interogative, nehotărâte şi negative se face, deseori, prin corelări 

contextuale cu Biblia de la 1688, Ms. 45, Ms. 4389, cu Biblia lui Micu, pe 

care autoarea le cunoaşte bine, având astfel posibilitatea să delimiteze 

diacronic şi sincronic fenomene ale tradiţiei textuale biblice româneşti.  

Clasa verbului în Vulgata de la Blaj prezintă câteva aspecte 

particulare care ţin de arealul lingvistic de la nord de Mureş. Autoarea 

delimitează o serie de verbe din Cartea Facerii şi observă în ce conjugare 

se înscriu (să vor umplea, să sănătoşază, s-au însoţiat, p. 834); analiza 

oscilaţiilor dintre formele verbale active şi cele reflexive o conduc pe 

autoare la o afirmaţie oarecum polemică faţă de ideea comună că aceste 

forme s-au construit după modele străine, în special cel slavon, or textul 

analizat nu reflectă în mod special acest fapt, ceea ce întăreşte 

„convingerea că astfel de oscilaţii puteau veni la fel de bine dinspre 

graiurile populare. Fiind vorba despre o etapă în care limba română literară 

avea o tradiţie de peste 250 de ani, e firesc ca evoluţia înregistrată la 

nivelul structurilor limbii, ca urmare a exersării ei continue ca limbă de 

cultură, să se reflecte şi în întrebuinţarea unora dintre verbele care 

înregistrau numeroase oscilaţii până la 1640 şi multă vreme după aceea” 

(p. 834). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:52 UTC)
BDD-V335 © 2011 Editura Universității de Vest



O bună analiză se face clasei prepoziţiilor, mai ales în scopul 

evidenţierii echivalării acestora cu prepoziţiile latineşti (p. 853-858). 

Dintre fenomenele sintactice, autoarea selectează aspectele privind 

exprimarea negaţiei, a apoziţiei şi atributului de identificare, anacolutul, 

inversiunile şi dislocările sintactice. Ar fi fost, credem, necesară 

formularea unor concluzii în finalul fiecăruia dintre paragrafele respective.  

Analizând lexicul Vulgatei de la Blaj, Niculina Iacob emite o 

judecată de relevanţă majoră, constatând că „nicicând până la această 

traducere limba română nu împrumutase atâtea cuvinte din limba latină. 

Dar aceste împrumuturi s-au stins de îndată ce au prins viaţă, pentru că au 

rămas închise între copertele Vulgatei de la Blaj, un fel de muzeu de 

antichităţi, nepreţuit astăzi, după aproape două secole şi jumătate, prin 

raritatea pieselor pe care le cuprinde. Este o bucurie, desigur, să 

descoperim un asemenea tezaur, dar nu putem să nu ne gândim că la 1760 

s-a ratat şansa ca, mai devreme cu câteva decenii, să se producă ceea ce 

specialiştii au numit, mai mult sau mai puţin justificat, «reromanizarea» 

limbii române” (p. 868). Această afirmaţie are nevoie de o argumentare 

mai detaliată pentru a fi convingătoare, dacă ne-am gândi la precedentul 

Cantemir în această privinţă. 

Autoarea optează pentru o soluţie de cercetare a lexicului mai puţin 

folosită în ediţiile de text, şi anume organizarea cuvintelor pe ceea ce 

Domnia Sa consideră a fi câmpuri semantice, favorizând perspectiva 

semantică şi orientarea spre domeniile de desemnare. Această abordare 

este utilă şi interesantă, permite discutarea sinonomiei, a polisemiei sau 

antonimiei din interiorul câmpului, dar este, în acelaşi timp, mai puţin 

adecvată scopului principal al unei ediţii critice, deoarece a înlocuit 

soluţiile clasice, obligatorii pentru un studiu filologic şi anume repartiţia pe 

origini a lexemelor, statistica preponderenţelor, serii de cuvinte aflate 

numai în textul respectiv, serii de regionalisme, serii de cuvinte vechi 

comune mai multor versiuni biblice, cuvinte care conservă sensuri 

deosebite faţă de cele actuale etc. Aceste disocieri seriale definesc în fond 

sarcina unei ediţii ştiinţifice şi constituie instrumente de referinţă şi un 

fond lexical de lucru pentru analize diverse şi comparative, facilitate mai 

ales de condiţiile folosirii tehnicilor computerizate. Probabil că soluţia 

maximală, de a se fi adăugat noile criterii de clasificare la cele în uz în 

filologia românească, ar fi fost preferabilă. Utilizatorul avizat al studiului 

ar fi fost mult mai mulţumit dacă, în loc de glose în general corecte pe 

marginea unor „rarităţi lexicale”, grupate tematic, ar fi aflat, ordonate 

alfabetic, unităţi lexicale grupate în clase delimitate pe criterii etimologice, 

diacronice sau funcţionale. Ardelenismele, de exemplu, trebuiau grupate şi 

tratate în sine, la fel şi elementele de terminologie bisericească preluate de 

traducători din textele anterioare, unele dintre ele cu statut de norme 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:52 UTC)
BDD-V335 © 2011 Editura Universității de Vest



lexicale. Cuvintele vechi de origine latină dispărute din limbă, cuvintele cu 

utilizări mai speciale sau cu alte sensuri în raport cu cele de astăzi, 

maghiarismele şi slavonismele curente în vechile traduceri biblice şi încă 

prezente în textul cărturarilor ardeleni de la 1760 reclamau şi ele o 

abordare micro-monografică. Grecismele şi ebraismele biblice, de 

exemplu, foarte interesante în sine, ar fi meritat deopotrivă să fie grupate 

separat, ca şi numeroasele latinisme. De un tratament special, mult mai 

extins, ar fi trebuit să se bucure abundentele calcuri lexicale sau chiar 

lexico-gramaticale, clasă care constituie, după cum se ştie, unul din 

elementele cele mai caracteristice ale vechilor traduceri religioase, de 

oriunde şi de oricând. Lipseşte de asemenea un subcapitol dedicat uneia 

dintre „delicatesele” dintotdeauna ale filologului, aşa-numitele «hapax 

legomena», elemente lexicale atestate exclusiv în textul studiat, fie ele 

creaţii ale traducătorilor, împrumuturi contextuale unice etc.  

Date despre unele dintre aspectele menţionate mai sus găsim în 

studiul Niculinei Iacob, prezentate însă disparat, mai mult sau mai puţin 

întâmplător, şi anume atunci când parcurgem micromonografiile cuvintelor 

grupate pe câmpuri: natura înconjurătoare (flora, fauna, regnul mineral, 

fenomene ale naturii, forme de relief), organismul uman şi animal (părţi 

ale corpului, procese fiziologice, trăsături fizice, stări fiziologice, categorii 

de vârstă, trăsături morale şi psihice, acţiuni referitoare la relaţiile umane, 

procese mentale), civilizaţie rurală, gospodărie, ocupaţii (obiecte, părţi ale 

casei, îmbrăcăminte, textile, alimente, bucătărie, viaţă rurală, substanţe 

aromatice, pietre, metale preţioase), viaţă socială (relaţii de rudenie, relaţii 

sociale, categorii sociale, statut social, meserii, unelte, drept, comerţ, 

administraţie, ranguri, funcţii), viaţă spirituală (cultură, carte, educaţie, 

noţiuni ecleziastice, termeni de cult, veşminte, obiecte şi cărţi de cult, părţi 

ale bisericii). 

După cum se observă din structura acestor liste, este vorba nu doar 

de câmpuri semantice propriu-zise, ci şi câmpuri asociative sau 

terminologii; rezultatul opţiunii cercetătoarei relevă cel puţin două puncte 

slabe. Mai întâi inconsecvenţe şi neajunsuri în tipologizarea câmpurilor, 

datorate neidentificării tipurilor formale de opoziţii, a dimensiunilor 

semantice, a arhilexemelor fiecărui câmp etc. Constatăm apoi şi o 

restrângere destul de severă a materialului lexical exemplificator sub titluri 

precum fauna, flora sau procese mentale şi psihice. Autoarea dă de înţeles, 

implicit, că a dorit să evidenţieze doar acele aspecte lexicale care conferă 

personalitate textului. De pildă, cuvintele comentate la paragraful stări 

fiziologice sunt: bubă (cu sensul ‘lepră’), bubos (‘lepros’), bubuliţă 

(‘băşicuţă pe piele’), coleră (‘holeră’), îngrecată şi povarnică (‘gravidă’), 

lângoare (‘suferinţă’), lunatecă (‘femeia care suferă boala de fiecare 

lună’), boala urdinării (‘dizenterie’); cu o pagină înainte, autoarea 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:52 UTC)
BDD-V335 © 2011 Editura Universității de Vest



selectează o serie de verbe pe care le încadrează la procese fiziologice, 

reuşind să arate cititorului de astăzi cum se lexicalizau în uzul literar de 

acum 250 de ani unele procese fiziologice. Printre aceste exemple, 

descoperim fenomene interesante şi originale, care şi-ar fi găsit locul în 

glosare comentate, conţinând (semi)calcuri de diferite tipuri (a descriera 

după excerebro, viţeîmpărat după lat. vicerex), creaţii prin derivare 

neînregistrate în dicţionarele limbii române (de la adj. copos ‘chel, spân’, 

împrumut maghiar, verbul a coposi ‘a tunde chel’, thănistră din lat. 

theristrum ‘văl, veşmânt’, avră din lat. avra ‘slujnică, roabă’, lupănar din 

lat. lupanarus, mistic din lat. mysticus, iuvileon şi varianta iuvileu din lat. 

iubilaeus), cuvinte vechi de origine latină cu circulaţie restrânsă la zona 

mureşeană şi dispărute ulterior (a învita din lat. invitare ‘a provoca, a 

aţâţa’), creaţii ale traducătorului (a pizmătări, a preacrede, a prorovedui). 

Avem de observat faptul că verbele a răpaosa şi a să meşte ‘a se amesteca’ 

(din lat. miscere) nu sunt creaţii ale traducătorilor, cum pare să creadă 

autoarea, aceste cuvinte fiind atestate în texte anterioare, cum am fi putut 

constata consultând dicţionarul-tezaur al limbii române (DLR). Organizat 

astfel, studiul lexicului satisface mai mult o curiozitate care ţine de cultura 

enciclopedică a istoriei biblice, dar este de puţin folos specialiştilor în 

istoria limbii române în general, în etimologie sau în istoria lexicului 

românesc.  

Punem prin aceasta în evidenţă o deficienţă de metodă, după 

părerea noastră, majoră. Dna Niculina Iacob nu face nicio referire 

sistematică nu doar la dicţionarul general al limbii române (DLR), dar nici 

la ediţii critice de texte vechi, inclusiv biblice, sau la lucrări de sinteză 

asupra limbii române literare, cum ar fi cele publicate în ultimele decenii 

de Ion Gheţie, Al. Mareş, N. A. Ursu, Gh. Chivu, Constantin Frâncu, 

pentru a menţiona doar pe cele mai importante. Această corelare cu ceea ce 

numim „stadiul cercetării” ar fi sporit enorm valoarea şi utilitatea studiului 

propus de autoare. 

Ne facem datoria colegială să mai menţionăm că, după părerea 

noastră, titlul ales de editori, Biblia Vulgata, este neadecvat. Explicaţiile 

oferite de editori în Nota asupra ediţiei, vol. I, p. CXXIX („... Am apelat la 

titlul sub care traducerea a fost cunoscută şi popularizată de contemporani, 

acela de Biblia vulgata. Acest titlu se susţine şi din punct de vedere 

cultural-istoric, fiind singura traducere făcută în limba română în 

exclusivitate după Vulgata. În familia Bibliilor româneşti, titlul dat de noi 

personalizează această operă, subliniindu-i unicitatea ca versiune a 

Scripturii catolice clasice.”) nu sunt satisfăcătoare, deoarece sintagma 

respectivă, care rămâne latinească, poate crea confuzie şi nedumerire 

printre specialiştii biblişti, dar şi în mintea multor cititori avizaţi, care ştiu 

că Vulgata este un apelativ rezervat exclusiv versiunii în limba latină a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:52 UTC)
BDD-V335 © 2011 Editura Universității de Vest



Bibliei, operă a Sfântului Ieronim (sec. al IV-lea – al V-lea), recunoscută ca 

oficială de Biserica Catolică. Un astfel de „transfer metonimic” de la 

originalul traducerii către textul tradus este greu acceptabil. Ne putem 

imagina marea confuzie care s-ar instala dacă am numi la fel, Biblia 

Vulgata, şi alte versiuni în limbi moderne ale popoarelor catolice (francez, 

italian, spaniol, polonez etc.), pe motiv că toate pornesc de la aceeaşi sursă 

primară. Admiratori înflăcăraţi şi, probabil, mulţi dintre ei, adepţi ai 

Bisericii Greco-Catolice, autorii ediţiei au dorit probabil prin opţiunea 

pentru titlul respectiv, să sugereze cât mai explicit caracterul ei 

confesional, adevărul că este expresia „culturii” greco-catolice. Oricum, în 

practica curentă, specialiştii numesc deja această monumentală versiune 

biblică mai degrabă „Biblia lui Aaron”, prin analogie cu „Biblia lui Micu” 

(1795) sau „Biblia lui Şerban” (1688). În legătură cu implicaţiile 

confesionale, ne facem datoria de filologi să mărturisim că accentele 

polemice anti-ortodoxe, unele dintre ele justificate, poate, prin dureroasele 

experienţe istorice declanşate de desfiinţarea în 1948 a Bisericii 

Greco-Catolice, ni se par neavenite într-o lucrare ştiinţifică. Justificată de 

logica militantă a discursului marilor corifei ai Şcolii Ardelene la vremea 

lor, fobia anti-slavonă, prezentă şi ea în unele pagini din aparatul critic al 

ediţiei, ni se pare şi ea, astăzi, anacronică. De formaţie clasicistă şi 

admiratori convinşi ai marilor ardeleni pe care Biserica Greco-Catolică i-a 

dat culturii româneşti (Inochentie Micu, Petru Pavel Aaron, Samuil Micu, 

Gheorghe Şincai, Ioan Budai Deleanu şi ceilalţi), pe care îi consideră şi ei 

inventatorii de facto ai identităţii româneşti moderne (cu pilonii ei 

principali, conştiinţa romanităţii şi orientarea spre Occident), autorii acestei 

recenzii sunt de părere că a sosit poate momentul istoric ca, cel puţin în 

filologie, patimile de natură confesională, ca şi fantasmele etnocentrice, să 

cedeze locul seninătăţii suverane a discursului ştiinţific obiectiv.  

În final, ne facem încă o dată datoria de a recunoaşte că harnica 

echipă a editorilor clujeni, coordonată de profesorul Ioan Chindriş, a 

împlinit un act de cultură majoră, restituind şi punând în valoare un 

monument semnificativ de limbă română literară, săvârşind deopotrivă şi 

un gest de dreptate, prin punerea în valoare a meritelor excepţionale ale 

episcopului cărturar greco-catolic Petru Pavel Aron şi ale colaboratorilor lui. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 14:20:52 UTC)
BDD-V335 © 2011 Editura Universității de Vest

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

