
 

 

 

 

 

ASUPRA UNEI TRADUCERI DIN BIBLIA DE LA 1688 
 

Alexandru GAFTON 

 

 

Numeroase îndemnuri care apar în Cărţile de înţelepciune biblică, în 

învăţăturile lui Isus, precum şi în diferitele Epistole se referă la o chestiune 

centrală în oricare religie: concordanţa dintre realitatea profundă şi cea 

aparentă. Fie că este vorba despre gînduri, cuvinte ori fapte, toate sfaturile 

converg către a îndemna pe credincios spre curăţia gîndurilor şi evitarea 

cuvintelor ori faptelor duplicitare. 

În Ex., 20, 17, porunca divină impune credinciosului să nu rîvnească 

la bunurile aproapelui. Nu se solicită cenzura ori stăpînirea unui gînd, ci 

curăţia deplină a gîndurilor, stare care decurge din edificarea unei concepţii 

despre viaţă, în concordanţă cu principiile trasate de Lege (cerinţa poate fi 

îndeplinită doar în urma unui exerciţiu intelectual prin care bunurile 

aproapelui sînt concepute ca atribute inalienabile ale acestuia, în 

concordanţă cu preceptele Legii). Prin conceperea realităţii în deplină 

concordanţă cu Legea – adică plantînd limite de neînlăturat, asumînd 

libertăţile Legii şi respingînd anarhiile (care se află doar în afara ei) – se 

ajunge la inexistenţa oricărei ispite. 

În diferite alte locuri ale textului biblic, apar îndemnuri către 

stăpînirea de sine, dominarea diferitelor sentimente şi stări, a pornirilor 

instinctuale etc. De fiecare dată, îndemnul stopării unor astfel de impulsuri 

se referă la o acţiune în mai multe etape. În primul moment, este necesară 

înfrînarea de la manifestarea acelor stări (prin urmarea unui tipar de 

gîndire, lingvistic şi/sau comportamental), după care urmează un proces 

complex prin care fiinţa umană se edifică pe baza a diferite precepte, toate 

avînd în comun acelaşi element şi acelaşi prim obiectiv: obţinerea 

concordanţei dintre realitatea profundă a individului şi formele concrete de 

manifestare a acesteia, totul în conformitate cu Cuvîntul lui Dumnezeu, 

transmis prin Lege. Limpezimea sufletească, spirituală şi mentală 

generează acte în conformitate cu voinţa divină şi cu destinul pe care 

Divinitatea l-a trasat fiinţei umane. 

Probabil că, alături de Cartea înţelepciunii lui Isus Sirah, din 

Vechiul Testament, scrierea neotestamentară care accentuează cel mai mult 

armonia dintre gînd, credinţă, cuvînt şi faptă este Epistola lui Iacov, care 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:00 UTC)
BDD-V332 © 2011 Editura Universității de Vest



dezbate, sintetizează şi recomandă cu pasiune o serie de învăţături cristice 

(răbdarea, credinţa nestrămutată în Dumnezeu, stăpînirea de sine, echilibrul 

între cuvînt şi faptă, tratarea semenilor în mod egal, indiferent de statutul 

social ori de alte diferenţe neesenţiale din punctul de vedere al relaţiei 

omului cu divinitatea, eliminarea tuturor pornirilor ce nu vin de la 

Dumnezeu, înfrînarea limbii, limpezimea caracterului şi practicarea 

binefacerii). 

Iacob observă pe rînd elementele de articulaţie, în măsură să 

distorsioneze relaţia gînd – credinţă – cuvînt – faptă. 

Unul dintre acestea se află în echilibrul între credinţă şi fapte, în 

comunicarea reciprocă dintre acestea: „Ce folos, fraţii mei, dacă cineva 

zice că are credinţă, dar fapte nu are? Oare poate credinţa să-l mîntuiască?” 

(Iac., 2, 14), „Aşa şi credinţa: dacă nu are fapte, doar în ea însăşi e moartă” 

(Iac., 2, 17), „Şi după cum trupul fără suflet este mort, tot aşa şi credinţa 

fără fapte este moartă” (Iac., 2, 26). 

Un altul stă în limbă, ţinînd de dualitatea darului vorbirii, motiv 

pentru care Iacob avertizează: „dar limba, nimeni dintre oameni n-o poate 

domoli (…). Cu ea îl binecuvîntăm pe Domnul şi Tatăl, cu ea îi blestemăm 

pe oamenii care sînt făcuţi după asemănarea lui Dumnezeu. Din aceeaşi 

gură ies binecuvîntarea şi blestemul. Fraţii mei, asta nu trebuie să fie aşa!” 

(Iac., 3, 8-10). 

În plus, cuvîntul poate intra în discordanţă cu fapta: Aşa să vorbiţi şi 

aşa să faceţi, ca unii care va să fiţi judecaţi prin legea libertăţii” (Iac., 2, 

12). 

În fapt, îndemnurile lui Iacob sînt mult mai profunde decît par la 

prima vedere. Ele vizează fiecare nivel important (gînd, credinţă, cuvînt, 

faptă) şi încearcă să reconfigureze fiecare nivel, în deplină concordanţă cu 

voinţa lui Dumnezeu, să aducă limpezime şi curăţie atît în interiorul 

acestor niveluri, cît şi în cadrul întregului ansamblu, astfel încît, în final, 

ele însele, relaţiile dintre ele, precum şi întreagă fiinţa umană să fie 

asemenea unei coloane translucide, prin care învăţătura divină circulă 

nestingherită şi nepătată, de nimic obliterată. De aceea, la un moment dat, 

Iacob ajunge să exclame: „Aşadar, cel ce ştie să facă binele şi nu-l face, 

păcat îşi este sieşi” (Iac., 4, 17), întrucît nimic nu trebuie să ramînă ascuns. 

Datorită caracterului sacrosanct al cuvîntului, însă, probabil că una 

dintre cele mai teribile greşeli ar fi rostirea unui jurămînt. După ce se 

enunţă în Biblie interdicţia luării în deşert a numelui lui Dumnezeu (Ex., 

20, 7), chestiunea sacrosanctităţii cuvîntului apare tot mai des, fiind tratată 

în majoritatea cărţilor biblice
1
. Dacă în Levitic şi în Numeri încă mai este 

                                                 
1
 Pentru chestiunea caracterul sacrosanct şi demiurgic al cuvîntului, vezi şi Al. Gafton, 

Numele în Biblie, în AUI, LI (2005), p. 165-179. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:00 UTC)
BDD-V332 © 2011 Editura Universității de Vest



acceptat jurămîntul (în special Num., 30, apoi Dt. 23, 22), prin cuvîntul lui 

Isus, în Noul Testament (Mt., 5, 33-37), acesta este total interzis.  

„Aţi auzit că s-a spus celor de demult: «Să nu juri strîmb, ci 

jurămintele tale să le ţii înaintea Domnului». Eu, însă, va spun: «Să nu te 

juri nicicum: nici pe cer, fiindcă este tronul lui Dumnezeu, nici pe pămînt, 

fiindcă este aşternut al picioarelor lui, nici pe Ierusalim, fiindcă este cetate 

a Marelui Împărat, nici pe capul tău să nu te juri, fiindcă tu nu poţi să faci 

un singur fir de păr alb sau negru». Ci cuvîntul vostru să fie: Da, da; Nu, 

nu. Iar ce este mai mult decît atît, de la Cel Rău vine”. 

În contextul discursului său complex, Iacob reia această interdicţie, 

încadrînd-o armonios în rîndul şi în spiritul sfaturilor pe care le dă, şi în cel 

general al Epistolei: „Dar înainte de toate, fraţii mei, să nu vă juraţi, nici pe 

cer, nici pe pămînt, nici cu orice alt jurămînt; ci Da-ul vostru să fie da şi 

Nu-ul vostru să fie nu, ca să nu cădeţi sub judecată” (Anania, Iac. 5, 12), 

exprimînd exact ideea concordanţei neştirbite dintre cuvînt şi faptă, a 

realizării întocmai a cuvîntului. 
În Biblia lui Luther, respectiv în cea a regelui Iacob, textul este redat după cum 

urmează: „Vor allen Dingen aber, schwört nicht, weder bei dem Himmel noch bei der 

Erde noch mit einem andern Eid. Es sei aber euer Ja ein Ja und euer Nein ein Nein, damit 

ihr nicht dem Gericht verfallt”, „But above all things, my brethren, swear not, neither by 

heaven, neither by the earth, neither by any other oath: but let your yea be yea; and your 

nay, nay; lest ye fall into condemnation”
2
.  

Segmentul apare redat întocmai şi în Noul Testament de la Bălgrad 

(1648): „Iară mainte de toate, fraţii miei, nu giurareţi nece pre cer, nece pre 

pămînt, nece cu alt giurămîntu, iară cuvîntul vostru fie aşia: «ei, ce nu e 

nu-i»
3
, ca să nu cădeţi în giudecată”, ceea ce corespunde atît cu textul latin, 

sursă a acestei traduceri româneşti: (…) Sit autem sermo vester. Est, est: 

Non, non: ut non sub iudicio decidatis, dar şi cu cel grecesc: (…)h!tw deV 
uJmw~n toV naiV naiV, kaiV toV ou! ou!, i@na mhV uJpoV krivsin 

pevshte. 

Faţă de acestea, Biblia de la 1688 prezintă lucrurile diferit: „Şi mai 

nainte de toate, fraţii miei, nu vă juraţi nice pre ceriu, nice pre pămînt, nice 

pre alt orice jurămînt. Ce fie voao: «Aşa!», aşa şi «Nu!», nu, ca nu în 

făţărnicie să cădeţi!” (BB). S-ar putea crede că atît traducerea pe care o dă 

segmentului final NTB, cît şi cea dată în BB pot fi acceptate (cine jură 

                                                 
2
 Cf. The New English Bible, Oxford & Cambridge University Press, 1961: „Above all 

things, my brothers, do not use oaths, whether ‘by heaven’ or ‘by earth’ or by anything 

else. When you say yes or no, let it plain ‘Yes’ or ‘No’, for fear that you expose 

yourselves to judgement”.   
3
 Credem că segmentarea indică o scăpare a editorilor NTB, deoarece ar fi trebuit să fie: 

„(...) cuvîntul vostru fie: «Aşia!», ei, ce nu e, nu-i”, unde ei este o formă a afirmaţiei, 

ocurentă în vechile texte româneşti (vezi răspunsul Safirei, în CB, FA, 5, 8: „«Spune-mi, au 

spre atîta satul vîndut-aţi?» E ia zise: «Ee! Spre atîta»”). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:00 UTC)
BDD-V332 © 2011 Editura Universității de Vest



strîmb, sau se întîmplă să nu îşi poată ţine cuvîntul, poate ajunge să fie 

judecat, după cum, în urma jurămîntului fals ori a promisiunii neîmplinite, 

poate fi socotit făţarnic), chiar dacă limitele s-ar largi foarte mult. Privind 

la cum se tradusese acest segment în versiunile secolului al XVI-lea, alături 

de uniformitate, putem constata aceeaşi soluţie precum în BB: „fraţii miei, 

nu jurareţi-vă, nice cu ceriul, nice cu pămîntul, nice cu altul cu carevare 

jurămîntu. Ce fie voao: ce iaste, iaste şi ce nu e, nu e, dereptu se nu întru 

făţărie cădeţi” (CB), „fraţii miei, nu vă giurareţi, nece cu ceriul, nece cu 

[pă]mîntul, nece cu altul oarecarele giurămîntu. Ce fie, amu, voao: cia ce 

iaste, ee şi ceaia ce nu e, nu, se nu în făţărie cădeţi” (CV), „fraţii miei, nu 

vă jurareţi nece pre ceriu, nece pre pămînt, nece cu alt fie ce blăstem. Fie 

voao: ce iaste, iaste, e ce nu e, nu, de nu în făţărie să cădeţi” (CP). Soluţia 

secolului al XVI-lea trebuie căutată în textul slavon, acesta fiind modelul 

celor trei versiuni româneşti. Analiza textului slavon ne arată că acestea 

(CB, CV şi CP) au urmat întocmai ceea ce apărea în sursa şi modelul lor:  
g  g ig g g, sl. g  avînd sensul ‘uJpokrith~"’, 

‘simulator’. Dacă o astfel de situaţie este de înţeles pentru textele 

româneşti ale secolului al XVI-lea – întrucît acestea aveau ca unică sursă şi 

model textul slavon, orice apărea acolo fiind doar preluat, şi neexistînd 

posibilitatea verificării traducerii cu ajutorul vreunei versiuni de control –, 

ea stîrneşte curiozitatea cînd apare în BB.  

Textul muntenesc al Noului Testament din BB nu s-a edificat prin 

contribuţia vreunui text românesc din secolul al XVI-lea, şi nici pe baza 

contribuţiei vreunui text slavon. El rezultă din revizia NTB, traducerea 

ardelenească fiind verificată şi adusă la principiile revizorilor munteni, cu 

ajutorul unei versiuni greceşti
4
. De aceea, putem crede că revizorii munteni 

– întocmai precum traducătorii slavi – fie nu au tratat cu atenţie secvenţa 

uJpov- ‘sub, dedesubt’ şi krivsi" ‘proces, judecată’ (lit. ‘sub judecată’), 

pe care au tratat-o ca şi cum ar fi fost gr. uJpokrivsi" ‘prefacere’, fie 

chiar au urmat o versiune care să fi avut exact conţinutul tradus. 

Dincolo de aceste constatări, apare o altă chestiune. Traducătorii 

români din secolul precedent nu aveau la dispoziţie decît textul slavon: 

dacă acesta conţinea o eroare, ori o opţiune care îndrepta traducerea pe o 

cale, lipsiţi de posibilitatea oricărui control, ei erau dinainte îndreptaţi către 

şi pe respectiva cale
5
. Lucrul acesta însă nu este valabil şi pentru revizorii 

BB. Ei nu traduceau un text, ci îl revizuiau. Asta înseamnă că ei aveau deja 

în faţă rezultatul unei traduceri în limba română. Totodată, ei făceau revizia 

                                                 
4
 Pentru chestiunea traducerii BB vezi cele două studii din finalul volumului al doilea al 

ediţiei Biblia 1688, Iaşi, 2002. 
5
 Pentru chestiunile traducerii textului biblic, vezi Al. Gafton, După Luther, Iaşi, 2005, 

Idem, Palia de la Orăştie (1582), vol. II, Studii, p. 7-257, Idem, Biblia de la 1688. 

Aspecte ale traducerii, în „Text şi discurs religios”, 2/2010, p. 49-72. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:00 UTC)
BDD-V332 © 2011 Editura Universității de Vest



pe baza unui alt text (cel grecesc), deci aveau în faţă două soluţii asupra 

cărora puteau discerne. Manifestîndu-şi reticenţele faţă de textul ardelenesc 

(cum, de altfel, procedează frecvent, ştiind că acesta este construit pe baza, 

mai ales, a versiunii latine), revizorii munteni înclină frecvent să urmeze cu 

stricteţe textul grecesc. În general, versiunea revizuită a Noului Testament 

din BB este una care evită modalităţile de exprimare edificate pe baza 

Vulgatei (adoptate şi promovate fără oprelişte de către traducătorii NTB), 

căutînd pe cele proprii limbii greceşti, aşa cum apar în versiunea din 

această limbă a Noului Testament. Chiar astfel însă, mai apare o chestiune. 

În cazul pe care îl analizăm, nu mai este vorba doar despre o opţiune a unor 

revizori, ci despre o opţiune care indică faptul că ei ierarhizaseră sursele. 

Înţelegînd că revizia presupune şi posibilitatea de a respinge o soluţie dată, 

se înţelege şi că pasul următor şi firesc este de a căuta soluţia în textul pe 

baza căruia se execută revizia. 

După cum ne arată ediţia Nestle-Aland a Noului Testament (la 

subsolul p. 597), unele ediţii prezintă în locul respectiv ei" upokrisin 

(sic!). Respingînd soluţia (corectă) a cărturarilor ardeleni şi îndreptîndu-se 

către textul grecesc, revizorii munteni arată şi că au folosit o ediţie 

grecească comună sau apropiată de cea utilizată în secolul anterior de către 

traducătorii slavi. Respingînd ceea ce apărea în textul ardelenesc, ei au 

socotit, probabil, că NTB „rafinase” forma, supunînd-o unei analize care nu 

trebuia făcută şi, pe baza faptului că ierarhizaseră sursele, au acordat o 

încredere mai mare celei greceşti pe care o foloseau. Ca urmare, au 

„refăcut” forma şi au tradus în consecinţă. Faptul a fost facilitat şi de aceea 

că rezultatul a fost o traducere care avea sens şi care putea fi lesne 

acceptată. Astfel de situaţii apar destul de frecvent şi ilustrează nu atît 

necesitatea unei foarte bune cunoaşteri a limbii din care se traduce (în fapt, 

nu aceasta a fost cauza alegerii), cît pe cea de a traduce cu ajutorul mai 

multor versiuni de control. Chiar astfel însă, este posibil ca textul prim, în 

esenţa sa, gîndul autorului, să ne rămînă necunoscute pe deplin, şi lipsite 

de limpezimea dorită. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:00 UTC)
BDD-V332 © 2011 Editura Universității de Vest

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

