
197

Pe urmele esenţializării devenirii umane.
Reevaluarea modelului Eminescu din perspectiva lui Mircea

Eliade, Emil Cioran şi Constantin Noica

Maria-Zoica GHIŢAN

,,Mă regăsesc, după un lung răstimp de împleticire, mă regăsesc odată cu
regăsirea unui sens de cantitate, a soteriei prin cultură. Trebuie şi aici să practici
multul. E tonifiant, e regenerator. Prin ea însăşi, aproape, acumularea duce la saltul
către altceva, către ceea ce cauţi în fond. Trebuie, numai, să ai curajul şi modestia de a
te restrânge la lucrurile unde acumularea îţi e posibilă. Fiecăruia îi e dată o singură
vână a interminabilului, o singură formă de infinitate: nu jindui infinitatea altora, nu le
fura delirul lor sacru. Trăieşte, adânceşte-te şi rătăceşte într-al tău” (Constantin Noica,
Jurnal de idei).

Lucrarea de faţă propune o abordare a fenomenului de eminescianism
mesianic ontologizant. Pornind de la filosofia lui C. Noica despre românism şi
eminescianism, tributară din multe puncte de vedere filosofiei lui Mircea
Vulcănescu, vom încerca o abordare comparativă a modului în care acest fenomen
de eminescianism se conturează la Mircea Eliade şi Emil Cioran. Punctul de
referinţă este Constantin Noica şi filosofia acestuia. Chiar dacă Mircea Eliade şi
Emil Cioran au fost apreciaţi pentru teme mult mai vaste decât cea a românismului
şi a eminescianismului, Eliade ca istoric al religiilor, Cioran ca moralist prin
excelenţă, şi unul, şi celălalt, s-au apropiat mai mult sau mai puţin de problematica
românismului şi a raportării la Eminescu. Vor fi reevaluaţi din perspectiva filosofiei
lui Constantin Noica, a filosofului care a stat sub blestemul unei singure idei,
modelul ontologic românesc. Deşi au împărtăşit opinii diferite legate de ţara din care
făceau parte şi s-au revendicat de la izvoare dintre cele mai variate, atât Noica, cât şi
Eliade, dar şi Cioran, se revendică în primul rând de la tradiţia Eminescu.

Constantin Noica şi Fiinţa întru românism
Sublimându-ne unui proces intelectiv de maximă fervoare şi incandescenţă,

ajungem într-un punct de la care ne revendicăm, ne extragem seva necesară
spiritului şi ne continuăm drumul spre nebănuitele valori ale culturii. Atâta timp cât
nu vorbim de extincţii, ne putem revendica de la valori ale trecutului şi de la
proiecţii ale viitorului cu care împărtăşim aderenţe pe plan spiritual. Dacă vorbim
despre eminescianismul mesianic ontologizant, vom începe cu o mărturisire. Este
suficient să lansăm un astfel de titlu pentru a trezi reacţii adverse - de admiraţie şi de
respingere, de respect şi critică, de originalitate şi hibridism. Dacă luăm în
considerare şi triada Noica – Eliade - Cioran, legitimitatea unui astfel de demers
suferă o metamorfoză labirintică a nenumăratelor posibilităţi de interpretare. Dacă
problematica eminescianismului mesianic ontologizant este pusă în legătură cu cei

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa



Maria-Zoica GHIŢAN

198

trei monştri sacri ai înnobilării spirituale româneşti, divergenţele, distincţiile,
asemănările cad sub patina fulgurantă a timpului şi a irumperii spirituale în
perimetrul culturii româneşti. Echivalenţele ţin de alt tărâm, al unei conştiinţe
elevate în singurătate, în timp ce divergenţele continuă: autohtonism -
occidentalizare, culturi mari - culturi minore, spaţii privilegiate - minorate sociale,
politice şi culturale, esenţializarea devenirii umane şi istoria discontinuă. Ori de câte
ori ne apropiem de textele lui Noica, bucurându-ne alături de el astăzi, prin
intermediul lecturii, nu trebuie să uităm că lui îi datorăm în mare parte un exerciţiu
de sinceritate şi de admiraţie pentru modul în care a ales să slujească, după cum el
însuşi o mărturisea ,,o Românie binecuvântată”.

Sihastrul de la poalele Cibinului a creat în ciuda unei ideologii distrugătoare, a
rămas să slujească unui autohtonism care de multe ori îi era ostil. A slujit idealurilor
sale româniste într-un real peste care plutea valul întunecat al mediocrităţii. Nu a
ales nici alternativa exilului, aşa cum s-a întâmplat cu Cioran, nici labirinturile
misticii orientale ca Eliade, ci a ales să trăiască printre, în şi întru miracolele
spiritualităţii româneşti, încercând ,,păstrarea întru spirit a ceea ce a fost bun în
trecut” (Noica 1978a: 11). Metafora călăuzitoare a acestui  întreg demers filosofic
este închiderea ce se deschide, este metafora care valorifică o sensibilitate şi o
existenţă consumate la limita dintre Orient şi Occident. Este metafora atotdefinitorie,
catalizatoare şi regenerantă în acelaşi timp, este de fapt un ,,principiu lăuntric al
oricărui lucru care-l face să se deschidă şi să rămână… în mai departe deschidere”
(Noica 1998: 211). Întru este paradigma închiderii ce se deschide dar în acelaşi timp
este paradigma spiritualităţii româneşti. Valenţele lui întru acoperă o realitate
istorico-geografică, mitico-spirituală, fantastico-religioasă. Prin întru şi din întru ne-
am definit:

Prin determinările istoriei, civilizaţia noastră a fost întru un spaţiu dat, […]
civilizaţia noastră a fost întru o limbă, cea latină, […] s-a desfăşurat întru natură, […]
a fost întru culturi istorice date, […] suntem întru două lumi, […] întru o tradiţie […]
(Noica 1978a: 9).

Nu poţi vorbi de eminescianism mesianic ontologizant la C. Noica, fără a ţine
seama de trei aspecte: pe de o parte, Noica este o conştiinţă de cultură cu aderenţe
într-o Românie mult prea încercată de împrejurări şi evenimente ostile; în al doilea
rând, Noica este o conştiinţă a întrebării şi nu a întrebătorului, iar în al treilea rând,
este un focar de conştiinţă colectivă. El trăieşte într-o Românie, când a sublimului,
când a grotescului, cu o acceptare tacită, cu o singurătate înnăscută, dătătoare de
transfigurare cathartică, în faţa a tot ceea ce înseamnă ostilitate şi hibrizi
distrugători. Eminescianismul mesianic ontologizant se contruieşte la Noica pe trei
paliere: pe de o parte este marea temă a culturii într-o Românie binecuvântată, apoi
un excurs pe urmele esenţializării devenirii umane - modelul Eminescu şi, ca un
ultim palier dătător de transfigurare, resemnarea cathartică.

1. Cultura într-o ,,Românie binecuvântată”
O bună stimulare a reflecţiei ar fi un fragment din Eseuri de duminică:

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa



Pe urmele esenţializării devenirii umane

199

E adevărat, lipsesc multe în ţara românească. Dacă te duci în Ardeal, vezi
că orice oraş are o tradiţie şi un stil. Dincoace nu e nici tradiţie, nici stil. Dacă te duci
în străinătate vezi că orice focar de cultură răspândeşte cultură adevărată. La noi
există centre de cultură, dar cultura pe care o produc ele e doar în defavoarea noastră.
Să deznădăjduim? Mi se pare că e ultimul lucru pe care ar trebui să-l facem. Sunt
atâtea de întreprins, înainte de a deznădăjdui, încât nu e cu putinţă ca deznădejdea să
fie altceva decât o mască… Dacă întorci lucrurile pe faţa cealaltă, găseşti că România
e o ţară binecuvântată, pur şi simplu, şi că cine e tânăr astăzi în ea nu are decât a se
ferici (Noica 1992: 9-10).

Pentru Constantin Noica, o astfel de Românie binecuvântată este asemenea
unui organism viu, care se naşte, trăieşte şi moare întru spiritualitate. Este un tărâm
ce rodeşte de timpuriu, cu suflete, oameni, şi pământuri moştenite, cu o tradiţie
adânc înrădăcinată. Ne-am complăcut de atâţia ani într-un nivel al biologicului de la
care ne-am revendicat şi atât. Ne-au lipsit, în optica filosofului, valorile spirituale.
Am fost nişte itineranţi pe un nivel al biologicului. În termenii unui model ontologic
pe care îl reclamă, cu un individual ale cărui determinaţii se convertesc în cele ale
generalului, se construieşte paradigma respectivă legată de spiritualitatea
românească. Noica a fost mereu preocupat de ceea ce înseamnă adevăratul tip de om
românesc. În momentul în care vom fi pregătiţi să luptăm pentru valorile spiritului,
vom putea să ne reclamăm locul nostru în lume şi vom putea să vorbim nu numai
despre o Românie binecuvântată dar şi despre ,,o Românie eternă”, în termeni
eliadeşti. Omul românesc, în optica sa, era un element fundamental pentru
dobândirea valorilor spiritului. În simplitatea omului obişnuit, Noica avea să
descopere adevărata poartă de lansare pentru ceea ce însemna spiritualitate
românească. Dacă am luptat pentru ceva, am luptat pentru geografie românească şi
nicidecum pentru spiritualitate. Am uitat sau nu am conştientizat faptul că trebuia să
luptăm şi pentru valori spirituale, pentru duh:

Există o simplitate a tuturor şi una a fiecăruia. Când ţi se spune să gândeşti ca
toată lumea, să scrii ca toată lumea, să vezi ca toată lumea, ţi se cere să-ţi condamni
singur viaţa spirituală. Când însă ţi se cere să ajungi la expresia ei simplă, atunci eşti
îndemnat să ţi-o desăvârşeşti. Căci fiecare împlinire creatoare şi spirituală atinge un
termen simplu. Dar unul propriu vieţii spirituale care se împlineşte (Noica 1992:83).

Cultura într-o Românie binecuvântată porneşte de la ideea unei spiritualităţi
româneşti pe care Constantin Noica încearcă să o definească prin raportare la
tematica Europei. De fapt, întreaga sa opera stă sub semnul unui paradox, acela al
unei căutări continue, a unui destin labirintic, împărţit între tematica Europei şi
chestiunea românităţii. Doar în termenii unui astfel de antagonism nicicând
soluționabil, se desfăşoară imaginea culturii într-o Românie binecuvântată. O
tensiune între europenitate şi românitate a existat întotdeauna la Constantin Noica.
Deşi i s-a reproşat de multe ori că ceea ce vrea el să realizeze sunt de fapt încercări
utopice (universalul prin regional), el păstrează acelaşi filon naţionalist prin
intermediul căruia să construiască o filosofie a spiritualităţii româneşti capabilă să se
raporteze la universalul european. După Gabriel Liiceanu, între cele două planuri ale
acestei tematici ar exista o ,,stranie exterioritate”, în sensul în care cele două planuri

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa



Maria-Zoica GHIŢAN

200

sunt autonome. Este în fond poate o încercare de a minimaliza registrul românesc al
operei lui Noica:

Se întâmplă ceva ciudat - afirmă G. Liiceanu - cu ani în urmă, când Noica a
izbucnit în cultura noastră, el a venit în întâmpinarea nevoilor noastre de puritate
morală şi de universalism al culturii, […] de păstrare a marelui alfabet cultural al
spiritului european şi universal, […] Noica ne-a trimis la marile texte […]. El a
reprezentat, pentru generaţia noastră, […] o purificatio spiritualis […]. Dar, într-un
fel, ar trebui să ne simţim astăzi trădaţi de el. Trădaţi de ce? Trădaţi pentru că el s-a
grăbit să întrupeze în regional un efort de universalizare (europenizare) culturală, care
la noi nu a fost niciodată dus până la capăt (Liiceanu 1983: 137).

Există şi la Noica recunoaşterea unui sentiment al inferiorităţii; nu e
tonalitatea gravă, exacerbată a lui Cioran şi nici resemnarea pozitivă a lui Eliade, ci
e dorinţa de reparaţie istorică prin intermediul unor universuri compensative. A fost
mereu în căutarea unui model fiinţial românesc, care să ne instituie în lume, sau în
termenii lui Heidegger, un mod de a fi specific Dasein-ului. Înţelegerea românească
a fiinţei pare a-l preocupa atât de mult pe Noica încât instituie limbii un adevărat
drept de cetate în perimetrul culturii româneşti. În optica filosofului de la Păltiniș,
limba ar ascunde formula unui răspuns bun la provocările modernităţii. Ceea ce a
urmărit Noica pe parcursul vieţii sale a fost elaborarea unei ontologii a românităţii şi
în acest sens este cât se poate de clară următoarea mărturisire:

Eu stau, afirmă el, pe poziţia veche, a obţinerii universalului prin
idiomatic, prin naţional… a atinge universalul de pe poziţiile idiomaticului este însuşi
principiul spiritului (Noica 1990a: 17).

De pe poziţiile unui astfel de idiomatic deschis către universal, Noica îşi
creează un itinerariu sinuos călăuzit de metaforele lui Întru. În idiomatic şi creaţie
populară găseşte seva creatoare şi îl descoperă pe Eminescu. Resemnarea lui nu e
resemnarea umilită, a celui care îşi dă seama că nu mai este nimic de făcut, ci este
resemnarea cathartică, potenţatoare, deschizătoare de noi valori. Este acel foc
interior care mocneşte şi ,,face” creaţie de cultură prin tăcere. Într-o astfel de cultură
şi de spiritualitate, într-o cultură minoră - după Cioran, Noica crede şi ştie că mai
sunt multe de făcut:

Ce e de făcut când nu mai e nimic de făcut? Într-o cultură minoră, în anii
aceştia, cu trecutul acesta, cu interdicţiile acestea - ce e de făcut? Şi-mi pun singura
problemă ce poate fi pusă acum, problema întrebării. De la ea poate renaşte lumea.
Dar şi a mea? [ În margine:] Mobilizare. E de făcut […]. (Noica 1990a: 166-167)

Şi, completăm noi astăzi, mobilizare întru o cultură întru paradigmele rostirii, întru
Eminescu.

2. Pe urmele esenţializării umane – modelul Eminescu
Pentru Constantin Noica, Eminescu este un punct de maximă concentrare a

unei vocaţii de elită a spiritualităţii româneşti, este o închidere ce se deschide întru

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa



Pe urmele esenţializării devenirii umane

201

cultură. Pe drumul căutărilor acerbe şi asidue pentru ceea ce Noica numea modelul
Fiinţei, Eminescu reprezintă un punct de referinţă. Întru paradigme şi arhetipuri
eminesciene, Noica reperează în Eminescu şi creaţia sa, un model al Fiinţei. Mai
mult decât a fi poetul nostru, prin excelenţă, Eminescu ne-a statuat din punct de
vedere ontologic. Prin Luceafărul am avut primul contact cu un model al Fiinţei,
singular prin energia creatoare, prin arderile lăuntrice şi emanaţiile ontologice. În
incandescenţa universului noician, Eminescu se distinge ca un filon aparte, o
emblemă şi o imagine în acelaşi timp a pietăţii faţă de cultură. Eminescu nu e numai
poetul sintagmelor superlative, este omul care se naşte pe sine ca poet şi geniu întru
suferinţă, răspundere şi umilinţă. Eminescu este omul absolut, omul universal, nu
numai geniul; prin el ne putem revendica locul nostru propriu în cadrul unei culturi
universale. Îl citim astăzi pe Eminescu la nivelul a patru ipostaze; în primul rând
Eminescu este un uomo universale:

La scara culturii noastre, funcţia lui Eminescu poate fi mai vie decât cea a
lui Shakespeare în Anglia, sau a lui Goethe în Germania, căci el nu e un simplu poet,
nici un simplu suflet nenorocit, ci o conştiinţă de cultură completă, de la deschiderea
spre matematici, pe care abia le cunoaşte, până la aceea către istorie, pentru care avea
un organ deosebit (Noica 1992: 16).

Eminescu este astfel un produs şi un exponent al integralităţii, mereu aflat în
căutarea totului necuprins cu mintea. Eminescu este o cuminecare de cultură care a
îmbrăcat poate cea mai importantă notă de autenticitate ,,cea mai autentică
experienţă de cultură pe care a întreprins-o vreodată spiritul românesc” (Noica 1992:
16). Pentru Noica, o cultură adevărată se construieşte în perimetrul unei naturi
divine, este o bună închidere ce se deschide şi în acelaşi timp o limitaţie ce nu
limitează. Adevărata cultură se desăvârşeşte prin raportare la o dihotomie
existenţială, - raportul real-posibil -, reperabil în miile de unde ale Orientului şi
Occidentului:

Un spaţiu în sfârşit care prin interferenţele spirituale ale Orientului cu
Occidentul sau ca loc de trecere al aheilor şi dorienilor, al celţilor, al tuturor
seminţiilor germanice, al slavilor, al hunilor, reprezintă placa turnantă a Europei,
deschis fiind deopotrivă, către Occident şi Orient, ca nici o ţară europeană […], şi
care în definitiv este contemporan cu începuturile culturii europene (Noica 1990a:
225) .

Dacă România stă bine cu posibilul, şi nu cu realul istoric, e pentru că
posibilul este mai întins decât realul, iar infinitele posibilităţi de filosofare şi
întemeiere existenţială sunt mai uşor reperabile într-un spaţiu al posibilului decât
într-o determinare spaţio-temporală a realului istoric. În perimetrul unei culturi care
contribuie la edificarea realului prin n-a fost să fie, îl suspendă prin era să fie, îl
dedublează sau îl multiplică prin va fi fiind, îi dă autonomie prin ar fi să fie, sau îi
deschide poarta fiinţării prin este să fie pentru a ajunge apoi la stadiul ultim cu a fost
să fie, se regăseşte Eminescu. Cele şase situaţii ontologice definesc latenţe sau
posibilităţi, nu realităţi, în planul cărora apare un om, un geniu, o conştiinţă de
cultură universală. Cultura românească nu este o cultură singulară, situată la limita

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa



Maria-Zoica GHIŢAN

202

dintre Orient şi Occident, o cultură a limitatului, ci ea suferă un proces de facere prin
joncţiunea cu alte culturi:

Cultura română nu se face (şi nu se judecă critic) dinăuntrul ei, ci dinafara
ei. Ea se face cu alte culturi, din alte culturi, iar dacă se face cu întreaga cultură a
lumii - cum a fost cazul lui Eminescu - atunci se poate obţine miracolul (Noica
1990:299).

Eminescu este şi pulsaţia neamului. Noica recunoaşte situaţia noastră în acest
colţ al lumii ca limită ce limitează între Orient şi Occident. Pentru a deveni limită ce
nu limitează este nevoie de un salt istoric, după cum postula şi Cioran. Este un salt
istoric pe care-l putem realiza alături de Eminescu - prin el, cu el şi alături de el am
reuşit să înaintăm. Mesianismul eminescian pleda pentru o ţară de cultură în partea
aceasta înăsprită a lumii. Deşi cultură minoră, avem şi noi ceva de propus unei
spiritualităţi universale - prepoziţia întru:

Ce sunt toate astea? Substantivul exprimă ceva bun. Dar adjectivul,
adverbul, conjuncţia întru ce sunt? Şi deja spun lumii noastre că toate lucrurile astea
nu sunt întru nimic. Şi o simt apusenii perfect. O simt americanii şi mai mult decât
noi. Nu sunt întru nimic şi prepoziţiile noastre - care, toate, după mine, ţin de acest
miraculos întru în aşa fel încât visez la o filosofie a lui da şi întru [… ] prepoziţiile
noastre ar putea fi o replică dată acestei lumi care s-a lichefiat, care nu mai ştie să se
vertebreze (Noica 1992:53).

Între Orient şi Occident, între închideri ce se închid şi limitaţii ce limitează, se
aşează Eminescu, pulsaţia unei conştiinţe colective. Eminescu mai este într-o ultimă
instanţă şi un om al excesului în minus. După Noica, el trăieşte ruşinea de a nu şti
tot, de a nu cunoaşte tot. Om de cultură completă prin excelenţă, Eminescu se
înfăţişează filosofului nostru ca un miraculos pretext pentru a face observaţii
pertinente legate de cultura şi sensibilitatea românească. Recunoscând în Eminescu
pe omul deplin al culturii româneşti, Noica se întreabă nu cine este Eminescu: nu
asupra întrebătorului, ci asupra întrebării, asupra unui real existent, privilegiat:

Ce este Eminescu? Sunt vocile lui… Ei bine, se întâmplă cu Eminescu aşa
cum se întâmplă cu vorba cunoscută în legătură cu ce trebuie numit cultură: cultură
este ce ţi-a mai rămas după ce ai uitat tot. Vă declar, în cunoştinţă de cauză, că
Eminescu este ceea ce ne mai rămâne după ce l-am tipărit tot (Noica 1992: 52-53)

Nu cred că greşim când îl numim pe Eminescu om al excesului în minus. O
căutare febrilă a culturii universale, împărtăşiri kantiene, motive orientale, o bucurie
nestăpânită a lecturii şi totodată a culturii. O conştiinţă de cultură nu poate fi
completă decât deschisă către tot. O astfel de conştiinţă este Eminescu. În termeni
noicieni, cultura nu mai este doar o împărtăşire întru opere terminate, încheiate. O
cultură adevărată este o ardere continuă, aflată în permanenţă în neodihna
creativităţii. Eminescu a fost şi este cultura însăşi, sinteza primordialităţilor,
amestecul extincţiilor şi sublimarea spiritualului. A închegat într-un tot unitar tot
ceea ce înseamnă cultura noastră folclorică, cultura lumii întregi aşa cum a cunoscut-

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa



Pe urmele esenţializării devenirii umane

203

o şi a asimilat-o el, rostirea noastră românească. Toate le-a topit într-un creuzet de
seve incandescente, într-un real - posibil românesc.

El le-a făcut subiect. Pătruns de ele, le-a pătruns şi îmbibat la rândul său cu
subiectivitatea sa, aşa încât codrul se leagănă acum, pentru noi, aşa cum l-a cântat
Eminescu, iar zeii şi oamenii se tânguie după tânguirea lui (Noica 1980: 52-53).
Constantin Noica aduce ontologismul în spiritualitatea românească la început pe
linie heideggeriană, iar mai târziu prin descoperirea acestuia în substanţa proprie
spiritului românesc şi în primul rând în Eminescu. Noica descoperă un model al
fiinţei la Eminescu, reperabil în Luceafărul. Dacă vorbim de complementaritatea
ontologică Eminescu - Noica, cred că ar trebui să menţionăm unul dintre splendidele
eseuri ale lui Noica despre Eminescu din Introducere la miracolul eminescian, şi
anume Luceafărul şi modelul Fiinţei. O ştiinţă a fiinţei aşa cum dorea Noica să
întemeieze poartă în ea o greutate: ,,greutatea ei nu este de a spune ce este, ci mai
degrabă ce nu este printre realităţile ce sunt” (Noica 1992: 321). Nefiinţa nu mai este
un simplu zero de fiinţă. În termenii unei forţe neştiute a negativului, Noica
recunoaşte în versurile eminesciene nu numai promisiuni de fiinţă, dar şi investiri
minimale ontologice la nivelul nefiinţei. Este momentul în care Noica recunoaşte
vagi posibilităţi de împlinire ontologică în termenii unui model pe care şi el îl
revendica: un individual ale cărui determinaţii se convertesc în cele ale generalului.
Citând câteva versuri din Scrisoarea I: ,,De atunci şi până astăzi colonii de lumi
pierdute/ Vin din sure văi de chaos pe cărări necunoscute/ şi în roiuri luminoase
izvorând din infinit/ Sunt atrase în viaţă de un dor nemărginit//” (Eminescu 1984:
104), Noica reperează câmpurile ontologice care aveau să devină în Tratatul de
ontologie deschideri întru. Ca să existe cu adevărat e nevoie de ceva de ordin
general, şi generalul există în versurile mai sus citate. Este poate o pledoarie pentru
împlinirea unui model ontologic pe care Eminescu însuşi încerca să-l realizeze, deşi
poate niciodată nu şi-a pus cu adevărat problema Fiinţei. În Luceafărul eminescian
se impune o citire a unui model ontologic. Luceafărul n-a fost niciodată înţeles în
adevărata lui esenţă, motiv pentru care sensurile sale au căzut de multe ori în banal
şi trivialitate. Luceafărul ca model neîmplinit al fiinţei este drama generalului.
Interpretarea lui Constantin Noica din Introducere la miracolul eminescian este
pertinentă în acest sens:

Luceafărul, o natură generală, de o parte, îşi dă toate determinaţiile ce îi
sunt în putinţă; o natură individuală, de altă parte, o întâmpină cu determinaţiile ei, cu
chemarea  şi dăruirea  ei de sine - dar determinaţiile lor nu se întâlnesc şi modelul
fiinţei nu se împlineşte. Sau, în termenii modulaţiilor româneşti ale fiinţei: un Va fi
fiind, în legănarea sa din lumea generalului, şi un Ar fi să fie, în legănarea sa din
lumea individualului, îşi întind mâna - dar mâinile lor nu se prind (Noica 1992: 329).

Ce raport există între Va fi fiind şi Ar fi să fie, între o fiinţă eventuală şi una
posibilă? E un raport nu numai al mâinilor care nu se ating, dar şi un raport al
privirilor care nu se întâlnesc, al imaginilor răsturnate în oglinda visurilor, al
inimilor care bat ritmuri antagonice, este posibilitatea bănuită în raport cu
posibilitatea asigurată.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa



Maria-Zoica GHIŢAN

204

Făptura individuală cheamă generalul, tinde către el, în timp ce generalul se
zbuciumă; el nu îşi poate schimba nici condiţia, şi nici nu poate coborî pe pământ.
Şi-atunci ce mai rămâne decât încercarea individualului? Însă în interpretarea lui C.
Noica, individualul este doar o biată făptură, neştiutoare de lumini şi umbre
generale, de naturi transfigurate şi de extincţii cathartice. Deşi individualul cere
chemarea generalului, acest lucru nu se poate realiza poate şi din cauza faptului că
individualul nu poate prelua generalul decât prin individual. La acest nivel are loc
prima ratare ontologică în sensul în care individualul rămâne singur şi cade în
banalitatea vieţii şi în trivialitate. La nivelul generalului, Luceafărul întreprinde o
călătorie spre marele Părinte, cerându-i să devină altceva decât făptură de ordin
general. Dar generalul în imensitatea lui metafizică nu se poate plia pe o lume a
puţinătăţii. Rămâne în nemijlocirea oarbă, în termenii lui Noica rămâne la stadiul de
devenire întru devenire. Dacă luăm consideraţiile noiciene din Tratatul de ontologie,
atunci devenirea întru devenire nu mai este nici totalitate închisă, cum era cazul
devenirii ce cade, când devenirea obţinută nu se păstrează, şi nu este nici devenire ce
duce la devenit, când organizarea obţinută a realului se menţine, ci este devenire
întru devenire în sensul în care nu mai e pierdere şi nici blocare, ci menţinere în
elementul cel mai potrivit, în cazul Luceafărului, păstrarea condiţiei lui eterne.
Greşeala lui Hyperion a fost că el nu a ştiut cum să ceară. El cere să fie altul, când de
fapt, după Noica, el trebuia să ceară să fie într-alt fel. Doar atunci fiinţa s-ar fi ivit pe
lume, din buna întâlnire a generalului cu individualul. Hyperion este şi rămâne
natură generală, chiar dacă această natură generală se poate întrupa ca înţelepciune,
ca izvor de artă şi magie, lege stăpânitoare a lumii. Aşa s-ar putea ajunge la
devenirea întru fiinţă.

Cu acest moment trecem la a doua ratare ontologică, în sensul în care asistăm
la o pendulare permanentă între lumea contingenţei şi lumea necesităţii, cu doi
termeni noicieni. După Noica, lumea contingenţei este exprimarea plastică din
,,norocu-mi luminează”, în timp ce lumea necesităţii este lumea în care este
exprimat sensul de iubire necesar, ,,eu ori altul”, o natură generală ori alta. Cele
două lumi, în ciuda faptului că se caută una pe cealaltă, nu se vor putea întâlni
niciodată. Generalul rămâne la nivelul lui înalt, în timp ce individualul îşi prinde
determinaţiile în lumea de jos. Finalul poemului aduce cu sine tocmai acea
resemnare cathartică despre care aminteam. De ce vorbim despre Luceafăr ca despre
un model al Fiinţei? Din două motive: pe de o parte este atâta resemnare în acest
poem, atâta transfigurare metafizică şi atâta trăire internă, încât, deşi nu se realizează
adevăratul model al fiinţei, este imposibil să nu regăseşti fiinţa şi investirile
ontologice; în al doilea rând poate pentru faptul că nerezolvarea antinomiei dintre
cei doi poli general - individual duce în fond la tergiversarea finalităţii reale a
modelului ontologic. Nu este atât de important faptul că modelul fiinţei nu se
împlineşte, ci mai important este modul în care la nivelul spiritualităţii româneşti se
conturează structuri de fiinţă creatoare de modele ontologice. Ce este fiinţa? Fiinţa
noastră românească nu se manifestă la extreme între este şi nu este, ci este o
ipostaziere cu totul aparte care se modulează pe situaţii de fiinţă specifice spiritului
românesc, între este să fie, era să fie, ar fi să fie. Fiinţa se retrage din ce în ce mai
mult din real, se modulează, se ascunde sau se dezvăluie virtual. Noica identifică în

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa



Pe urmele esenţializării devenirii umane

205

Cuvânt împreună despre rostirea românească, pornind de la cele şase modulaţii ale
fiinţei, opt trepte de retragere ale acesteia:
a. ,,stă să fie” - iminenţă de realitate;
b. ,,era să fie” - tentativă neizbutită de realitate;
c. ,,ar fi” - posibilitate ce stă sub condiţie;
d. ,,ar fi să fie” - posibilitate deschisă a posibilului;
e. ,,ar fi fost să fie” - posibilitate închisă a posibilului;
f. ,,de-ar fi” – contingent;
g. ,,de-ar fi să fie” - contingenţă a posibilului;
h. ,,de-ar fi fost să fie” - un fel de posibilitate a contingenţei posibilului;

Toate aceste trepte de slăbire ale fiinţei nu fac altceva decât să demonstreze că
există ceva mai presus de nivelul de inteligibilitate omenesc, un nivel al atingerilor
cu fiinţa care pendulează între modulaţii, între ascuns şi revelat, între real şi posibil,
între spunere şi tăcere, între contingenţă şi contingenţă a posibilului. În faţa istoriei
oarbe şi a vitregiilor ei, românii nu au avut sentimentul libertăţii. Dornici de libertate
au dezvoltat un surogat al ei pe cel de neatârnare:

Românii n-au conceptul de libertate, doar pe cel de neatârnare (fără plural).
Dar ce frumos e ultimul faţă de cel dintâi căci libertatea se sparge repede în «libertăţi»
[…], ea nu exprimă întotdeauna acea libertate care dezleagă necesitatea cuiva, singura
libertate cu sens plin pozitiv. În schimb, neatârnarea spune ceva de care nici
libertăţile, nici libertatea nu ştiu spune, mai întâi, să nu atârni de alţii […]. Şi
neatârnarea mai spune ceva unic: să nu atârni, să fii uşor, să fii acum-liber cu adevărat
(Noica 1990a: 240).

Ce este această neatârnare? Este mai mult decât libertate, e poate un primat al
realului asupra posibilului, este poate o expresie singulară a unui mod de viaţă trăit
la limita dintre Orient şi Occident. Ce este această seninătate ontologică? În ce
condiţii se împlineşte ea? De ce nu e lamentare şi condiţie tragică, cum am fi tentaţi
să credem? Seninătatea noastră ontologică se naşte de fapt din lipsa unei atitudini
grave în faţa unei forţe de cele mai multe ori ostile. N-am spus categoric este sau nu
este, ci bazându-ne pe iscusirile verbului a fi, am învăţat că ne putem odihni şi în
alte situaţii de fiinţă: în iminenţă de real, în neîmplinire, în absolutizare în real, în
nedeterminare. În continuarea acestei idei, Noica postula în Jurnal următoarele:

E ceva grosolan în este sau nu este al occidentalilor. Fiinţa este sau nu este.
Dumnezeu e total sau atunci «Dumnezeu  a murit». Nu fiţi aşa gravi, oameni buni, le
spune ceva de aici. Luaţi lucrurile mai dintr-o parte, mai  lăturiş, Va fi fiind. (Noica
1990a: 232-233).

În spiritual suntem foarte bine aşezaţi atâta timp cât la noi primează posibilul
asupra realului. Chiar dacă am tânjit după un model al Fiinţei, care de multe ori ne-a
fost refuzat, am acceptat întotdeauna cu aceeaşi seninătate, la porţile dintre Orient şi
Occident. Nu ne-am complăcut în situaţii limită şi nu ne-am asumat niciodată
atitudini şi destine grave. În privirea îndreptată înspre pământ s-a născut seninătatea
noastră spirituală. Orientaţi spre o spiritualitate europeană am fost şi suntem şi prin
maladiile ontice. Nu sunt numai maladiile spiritului european, sunt şi maladiile

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa



Maria-Zoica GHIŢAN

206

noastre reperabile în cele şase situaţii de fiinţă. Suferim fără voie de boala Fiinţei
neîmplinite, cu ,,n-a fost să fie”, şi de boala fiinţei suspendate, cu ,,era să fie”.
Suntem bolnavi de catholită pentru că ne-am odihnit pentru multă vreme în bogăţia
creaţiei folclorice; am transformat insuportabilul în suportabil şi am trăit în
exuberanţa posibilului la umbra liniştitoare a politeismului credinţelor naturale.
Suntem bolnavi de catholită pentru că am trăit mereu torturaţi de obsesia ,,de a ne
ridica  pe sine la o valabilă formă de universalitate” (Noica 1997:10).

Pentru oricare bolnav de catholită, lumea ar trebui să aibă un sens - spiritul
românesc nu cade în deznădejdea neaflării lui - ,,va fi fiind“ unul, fiinţă eventuală,
îşi spune el şi rămâne să-l caute mai departe. Este imaginea perfectă a unui tragic
difuz pe care l-am alimentat cu implicaţiile ontologice ale eventualităţii. Suntem
bolnavi de todetită pentru că am trăit în permanenţă cu un sentiment al inadecvaţiei,
între ,,ceea ce este” şi ,,ceea ce ar fi să fie”. Am avut mereu sentimentul exaltării cu
care am clătinat realul. Am sucombat unui real mai degrabă fantastic şi feeric, decât
fantomatic. Şi poate că semnul cel mai clar al todetitei noastre este percepţia asupra
fiinţei; din latinescul ens am dezvoltat o ipostază a fiinţei ca ins, ca individ, poate
tocmai în virtutea dorinţei de a recupera un individual prin trimiterea fiinţei din
generalul ei eteric la realitate şi persoană. Suntem bolnavi de ahoretie, cu voia
noastră, pentru că de nenumărate ori am îmbrăcat aparenta maladie a detaşării de
lume, dar în realitate cu scopul unei mai bune angajări în ea. Ne-am substituit în anii
târzii ai vieţii lui ,,ar fi să fie”, sublimându-ne unui primat al posibilului capabil să
ne descopere fiinţa ca o concentraţie. Trimful cel mare al naturilor ahoretice se
obţine în anii târzii şi cu înţelepciune târzie. Este de fapt forma ahoretică prin
excelenţă, îndrăgită de spiritul românesc. Suntem catholitici prin destinul nostru
istoric, suntem todetitici prin Eminescu, dar mai mult decât atât suntem ahoretici
prin Noica.

3. Mircea Eliade şi problematica românismului
Cu Mircea Eliade începe o nouă etapă în cadrul studiilor despre românism.

Aflat mereu la limita dintre acceptare şi respingere, atât pe plan naţional cât şi pe
plan universal, Mircea Eliade aduce o nouă accepţiune a termenului românism.
Revendicându-se de la aceleaşi elemente pe care le postula Noica sau pe care vom
vedea că le împărtăşeşte şi Cioran, Eliade face trecerea spre un alt registru de
coerenţă a spiritului, un uriaş pas făcut spre tărâmul singularului şi al
incomparabilului. Înzestrat cu o inteligenţă sclipitoare şi cu o capacitate
excepţională de a pătrunde în adâncimea lucrurilor pentru a descoperi, în termeni
stănescieni,  ,,necuvintele”, Eliade este un paradox: este intelectualul născut întru
substanţă românească împărtăşită într-o experienţă universală. Textele sale despre
românism apărute în revistele vremii (,,Axa”, ,,Vremea”, ,,Cuvântul”) nu fac decât
să potenţeze imaginea unui creator de geniu, care-şi asumă libertatea într-o lume
opacă şi avidă de determinările realului şi ale obiectivului, de a trăi şi de a se
împărtăşi cu noi şi noi experienţe. Dacă vorbim despre eminescianism mesianic
ontologizant la Mircea Eliade, atunci credem că ar trebui să urmărim acest fenomen
desfăşurându-se pe trei paliere importante: pe de o parte, izbânda spiritului pe care o
proclamă Eliade în marea majoritate a textelor sale despre românism şi Eminescu, în
al doilea rând ar fi interesant de urmărit cum se structurează retrospectiv românismul

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa



Pe urmele esenţializării devenirii umane

207

lui Mircea Eliade pe modelul operatorului ontologic noician Întru, iar în al treilea
rând nu putem uita faptul că Mircea Eliade s-a împărtăşit şi el, ca şi Noica, din
substanţa spirituală românească detectabilă în primul rând în limbă, din Eminescu.
O interpretare eliadescă asupra lui Eminescu nu ar face decât să limpezească
percepţia noilor generaţii asupra încercărilor şi reuşitelor de înnobilare spirituală
realizate de Mircea Eliade.

Mircea Eliade încearcă o redimensionare a spiritualităţii româneşti. El va
contura imaginea unui univers cu totul aparte, un univers al conştiinţelor elevate în
singurătate, nu o singurătate fizică, ci mai mult una spirituală, care poate salva de la
„nenoroc” spiritualitatea unui popor. El sparge cercul de fier al fatalităţii unei lumi
închise în convenţii, a unei lumi incapabile să înţeleagă şi să promoveze idealuri, o
lume vidă şi avidă în acelaşi timp, o lume care se lasă dominată de valori
economice, politice, sustrăgându-se parcă intenţionat de la ceea ce ar însemna
adevăratele valori. E o lume care împrumută crezuri, adesea obscure şi care nu spun
nimic despre ceea ce este ,,spiritul românesc în cumpătul vremii”, dacă folosim o
sintagmă specifică. Pentru Mircea Eliade, cultura înseamnă mai întâi de toate o
izbândă a spiritului. Această izbândă nu se poate realiza decât în condiţiile în care
devenim conştienţi de  necesitatea unei delimitări clare între valorile spiritului şi
valorile economice sau politice. Mircea Eliade, pe parcursul articolelor sale legate de
românism şi de problemele culturii româneşti, identifică trei motive importante,
,,vinovate” pentru neîmplinirea noastră din punct de vedere cultural. Acestea sunt:
a. Din punct de vedere istoric, am avut de înfruntat destinul nostru ingrat pe
parcursul atâtor secole. Fie că ne referim la invaziile otomane, fie la ,,magia“ roşie,
din punct de vedere istoric am fost mereu înconjuraţi de nenoroc. În fapt, împotriva
acestor două pericole am luptat şi la propriu şi la figurat, împotriva masificării, care
urmărea asimilarea noastră şi desfiinţarea totală a integrităţii spirituale şi culturale.
b. Din punct de vedere politic, Mircea Eliade identifică una dintre ,,maladiile” care a
sufocat spiritul românesc de secole: antinomia dintre ,,gândirea politică naţionalistă”
şi ,,politica naţională”. După Mircea Eliade, la noi nu a existat o distincţie clară între
cei doi termeni ai acestei antinomii, motiv pentru care imersiunea politicului în
straturile a ceea ce ar trebui să se numească cultură, a atins limite inimaginabile.
c. Din punct de vedere biologic, cultura românească nu s-a creat după regulile
intrinseci unui amplu proces biologic, în sensul în care noi nu am avut, şi nu din
cauza noastră, ci din cauză că nu am fost lăsaţi să avem un nisus formativus al
culturii noastre. Din punct de vedere eliadesc, o cultură, ca să poată atinge stadiul de
cultură adevărată, trebuie să trăiască, să crească din interior, să se individualizeze, să
se creeze viu, să acorde drept de cetate experienţei. Nu împrumuturile, nu copiile
false şi asimilările fade, ci experienţele care să ateste şi să creeze în acelaşi timp o
dimensiune şi o atmosferă spirituală.

Ce este experienţa pentru Mircea Eliade? Cum reuşeşte să se înstăpânească
această experienţă în perimetrul spaţiului românesc pentru a-i delimita contururile şi
pentru a-l defini spiritual şi cultural? Eliade pledează pentru individual, pentru
experienţa personală, pentru renunţarea la crezuri impuse, aclamate şi împrumutate.
Să ne lăsăm purtaţi de valul nevăzut al experienţei ca şi cum am fi prinşi în plasa
Ariadnei, pentru a nu deveni hibrizi, înguşti şi declamaţi. Singura noastră posibilitate

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa



Maria-Zoica GHIŢAN

208

de a ne salva rămâne experienţa, o experienţă pe care Eliade o definea în următorii
termeni:

Nu preţuiesc decât experienţele. Iar experienţele nu pot fi decât riguros
personale şi concluziile lor trebuie privite întotdeauna ca rezultate personale. Asupra
acestui fapt ne înţelegem toţi acei care am ajuns să distingem concretul atitudinilor -
de imaginarul, neconsistentul simplelor construcţii raţionale. Acestea din urmă sunt
posibilităţi. Experienţele, dimpotrivă, sunt existenţe. O viaţă spirituală hrănită numai
cu posibilităţi naufragiază. Unitatea, convergenţa, fermentul creator - izvorăsc din
aluviunile aduse de experienţe (Eliade 1990: 87).

Iată cum izbânda spiritului pare a găsi o rezolvare în optica lui Mircea Eliade.
Trecând dincolo de piedicile impuse de istoric, politic sau biologic, generaţia 1927
pare a-şi fi făcut un adevărat crez din restabilirea spiritului pe coordonatele lui reale,
demne de o cultură adevărată. Nu e numai meritul lui Mircea Eliade, este şi meritul
lui Noica şi al lui Cioran, până la un punct. Generaţia 1927 este generaţia
sacrificiilor continue; sunt cei care nu s-au sfiit să dea o altă faţă României, nu să o
schimbe la faţă precum Cioran, ci să arate o altă faţă a acesteia, una lipsită de
imperativele şi artificialitatea politicului, de iminenţa unui destin istoric în faţa
căruia nu am putut decât să ne apărăm. O elită intelectuală îşi propune să nu renunţe
şi să ducă mai departe lecţia de cultură pe care înaintaşii n-au avut poate curajul de a
o iniţia.

Românismul eliadesc - dacă ne este îngăduit să-i spunem astfel - este un
aspect aparte şi un potenţial valorificator al nebănuitelor posibilităţi ale culturii
româneşti în universalitate, sintagme convergente care nu fac altceva decât să
potenţeze valenţele spirituale ale lui întru. Eliade realizează astfel o apologie a
românismului. Nici la Noica şi nici la Cioran nu i se acordă românismului o astfel de
întâietate ca în cazul lui Eliade. Într-un articol apărut în ,,Cuvântul” în 1933, dezbate
problema românismului din perspectiva unei încercări de a trasa distincţiile
fundamentale între gândirea politică şi politica naţionalistă. Am amintit acest articol
şi anterior; de fapt el porneşte de la o distincţie între crearea unei arte naţionale cu
mijloace exterioare (teme folclorice, teme rurale, vocabular, culoare locală) şi
crearea unei arte naţionale cu mijloace fantastice (prezenţa iraţionalului, rodul unei
experienţe de viaţă asociată milenară). Eliade pledează pentru un românism care să
treacă dincolo de limitele impuse de creaţia etnică. El nu desconsideră etnicul, ci
este de părere că în privinţa acestuia trebuie recuperată creaţia populară, dar ca o
condiţie sine qua non. El postulează necesitatea unui etnic cu implicaţii pe tărâmul
iraţionalului/ fantasticului. Este poate şi motivul pentru care el nu desfiinţează
creaţia folclorică, aşa cum se întâmplă la Cioran, ci dimpotrivă o individualizează,
încărcând-o cu valenţe pozitive noi. În august 1953, într-un eseu intitulat Destinul
culturii româneşti apărut în volumul Profetism românesc, Eliade recunoaşte
valoarea creaţiilor folclorice. În optica lui, folclorul nevalorificat la adevăratele
potenţialităţi, devalorizează istoria, o transformă într-un principiu fad, iluzoriu şi
hibrid, nesemnificativ şi efemer. Recunoaşte potenţialităţile vii ale foclorului prin
faptul că există solidarizarea cu realităţi vii pe care istoria nu le putea atinge:
cosmosul şi ritmurile cosmice.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa



Pe urmele esenţializării devenirii umane

209

Care ar fi fost astăzi şansele de rezistenţă ale acestei insule de latinitate pe
care o reprezintă poporul românesc, dacă propria lui istorie nu i-ar fi constituit o
spiritualitate  profund creştină, având în centrul ei misterul morţii salvatoare şi al
jertfei de sine. S-ar putea ca ceea ce a constituit până acum nenorocul românilor în
istorie, să alcătuiască tocmai marea lui şansă de a supravieţui în Istoria de mâine
(Eliade 1990:149).

Eliade pledează pentru renunţarea la o istorie care ne consumă şi propune să
intrăm pe tărâmul unei istorii care ,,se face”, la care să fim întemeietori, participanţi
şi martori totodată, o istorie care nu cunoaşte politicul, o istorie chiar a jertfei de
sine, o istorie convertibilă într-un specific românesc. Eliade nu simte complexul de
inferioritate pe care îl resimţea Cioran, şi nici repulsia faţă de tărâmul românesc.
Pentru el, a fi român nu este o ruşine. Deşi a trăit în Occident, de fiecare dată s-a
întors cu aceeaşi dragoste către ceea ce pentru el a însemnat o istorie care trebuie să
înveţe să se facă, o istorie a adevărurilor eterne, o istorie care trece de limitele
exterioare şi devine o istorie a unei incandescenţe interioare menite să desăvârşească
valori, genii, idealuri. Românismul nu ar trebui să fie o ruşine pentru nimeni,
conchide Eliade. Cei care împărtăşesc acest complex de inferioritate îl împărtăşesc
în necunoştinţă de cauză, în sensul în care sunt alimentaţi  de o istorie care se
consumă şi îi consumă în acelaşi timp, sunt cei care se conduc după aşa-zisele valori
exterioare, fară a ţine cont şi de valorile interioare. Într-un articol apărut în ,,Axa” în
1933, Mircea Eliade explică acest fenomen; este un articol dedicat în primul rând
celor care trăiesc experienţa Occidentului, tinerilor care regretă că sunt români:

Alimentaţi de lecturi europene, mimând drame europene, voind cu orice
preţ o spiritualitate care să semene chiar numai în exterior cu spiritualitatea
occidentală sau rusă - tinerii n-au înţeles nimic din geniul acestui popor românesc,
bântuit de atâtea păcate, având nenumărate lipsuri, dar strălucind totuşi cu o
inteligenţă şi o simţire proprie (,,Axa” 1933:5).

Eliade, în febra unui mesianism debordant, se află la limita dintre două
concepte cheie pentru spiritualitatea românească; are de ales între a fi şi a crea, şi
dacă la prima vedere pare a nu exista nici o diferenţă între cele două sintagme, mai
mult, par a se întrepătrunde reciproc, Eliade militează totuşi pentru a fi. În optica sa,
dacă milităm pentru a fi, vom reuşi să realizăm saltul ontologic cu un termen noician
şi vom reuşi poate să ardem etapele unei istorii care ne-a consumat timp de atâtea
secole. Din păcate mulţi dintre noi am optat pentru a crea, ne-am definit prin ceea ce
am creat fără a mai face apel la ceea ce înseamnă a fi, la ceea ce a lăsat Dumnezeu,
adevărata axă a spiritualităţii româneşti.

4. Eminescu - esenţa spiritualităţii româneşti
Deşi au împărtăşit viziuni diferite legate de ţara din care făceau parte şi s-au

revendicat de la izvoare diferite, atât Noica, cât şi Cioran, dar mai ales Eliade se
revendică de la tradiţia Eminescu. Dacă vorbim despre problematica românismului
la Eliade, nu putem  trece cu vederea una dintre mărturisirile de credinţă ale marelui
gânditor legate de Eminescu. Pentru Eliade, Eminescu are valoare de profet
mesianic în spiritul şi pe teritoriul unei istorii care consumă şi care ne consumă,

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa



Maria-Zoica GHIŢAN

210

Eminescu a ştiut ca nimeni altul să unească într-un tot proteic şi sfinţenia, şi geniul,
şi mesianismul, şi românismul şi valenţele lui a fi. Pentru a circumscrie valoarea
poetului în cultura română, Eliade îl consideră pe Eminescu descendent al unui
geniu latin. Pentru Eliade, un geniu latin nu este numai o sintagmă care până astăzi
ne-a plasat într-o nedorită odihnă, o plăcută şi dulce toropeală, ci înseamnă mult mai
mult. Sintagma geniu latin nu înseamnă numai clişee lingvistice, nu exprimă
suficient, nu se împărtăşeşte din suficiente realităţi. O cauză este teoria dominantei,
din secolul al XIX-lea, a facultăţii preponderente care mutilează realităţile şi relaţiile
spirituale, ajungându-se la concepţii monovalente distrugătoare de mister şi de
infinite posibilităţi. Pentru Eliade, ,,misiunea geniului latin a fost, totdeauna, chiar
această voinţă de a transforma în cultură experienţele cele mai diverse, contradicţiile
cele mai neaşteptate, peisagiile cele mai exotice” (Eliade 2000: 48). Dacă cineva din
neamul românesc a reuşit această performanţă, acela este M. Eminescu. Pentru
Eliade, Eminescu este un element catalizator pentru tot ceea ce înseamnă
spiritualitate românească, este un deschizător de drumuri, potenţator de infinite
posibilităţi. Suntem exponenţii unui complex de latinitate definibil şi definit prin şi
în Eminescu.

Geniul latin nu mai este o expresie stereotipă, care descrie veacuri de latinitate
prin expresii sterile, vagi şi deturnante, ci este o expresie vie a unui mod de a fi în
cadrul căruia a crea va dispune de tot ce înseamnă spontaneitate, simplitate
creatoare şi polarizări nestăvilite. Pentru noi, Eminescu este exponentul unei astfel
de latinităţi imaginate de Eliade. El pledează pentru un fenomen de sinteză necesar
oricărei culturi adevărate: ,,există în substanţa fiecărei culturi o contradicţie
originară, un conflict sau mai bine zis o ambivalenţă care nu-şi găseşte echilibrul
decât în sinteze extrem de rare” (Eliade 2000:47). Experienţele interioare trebuie
sintetizate şi însufleţite pentru a da naştere la valori culturale. Eliade face o distincţie
între popoare cărora le incumbă o misiune istorică şi popoare cu rol pasiv, care nu
interesează în istorie. Din prima categorie ar trebui să facem şi noi parte, dacă ne
asumăm răspunderea unei adevărate misiuni istorice şi dacă suntem creatori pe plan
spiritual. Pentru Mircea Eliade, Luceafărul este cu adevărat o capodoperă a
spiritualităţii româneşti:

Capodopera sa Luceafărul poate fi considerată una din cele mai frumoase
poeme din literatura universală, şi metafizica ei, amplitudinea cosmică în care se
desfăşoară drama lui Hyperion, frumuseţea ciudată, s-ar putea spune, liturgica
versurilor sale, sunt tot atâtea adausuri la universul mental al latinităţii. Această
geografie barbară care era Dacia pentru cei dintâi romani a creat o experienţă
personală a vieţii, un Weltanschauung specific, o caracteristică în faţa Cosmosului şi a
lui Dumnezeu” (Eliade 2000: 55).

Eminescu este şi rămâne o esenţă. Dar până a ajunge la esenţă este nevoie de
un gest, e gestul, unicul gest de care vorbea şi Noica într-un articol din ,,Axa”:
,,Eroarea stă în gest, întotdeauna şi niciodată în înţelesul lui […], ne lipsesc gesturile
sau poate avem prea multe” (,,Axa” 1933: 5). Avem nevoie de fapt de un gest al
fiinţării, de a ne supune lui a fi, iar apoi de un singur gest spiritual care este creaţia.
Eminescu a creat într-o astfel de lume lăuntrică.
De ce este Eminescu esenţa spiritualităţii româneşti?

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa



Pe urmele esenţializării devenirii umane

211

a. pentru că, în optica lui Eliade, s-a încadrat într-un complex de factori şi
împrejurări care au îngemănat naţionalul cu universalul şi cu creaţia populară.
b. pentru Eliade, Eminescu valorifică şi verifică în acelaşi timp rezistenţa celulei
româneşti: Un Mihai Eminescu verifică rezistenţa celulei româneşti tot atât de sigur
ca o luptă istorică împotriva unei cotropiri străine. Oare s-a temut Eminescu de vreo
cultură, de vreo filosofie, sau poezie străină? Oare n-a fost el românul  care a pătruns
pretutindeni în cultura universală, fără să-i pese de primejdii, fără să se teamă de
influenţe şi de sterilitate? (,,Vremea” 1935: 3).

E o foame spirituală, specific eminesciană, prin intermediul căreia Eliade îi
recunoştea poetului adevăratele valori. A renunţa la Eminescu înseamnă pentru
Eliade o dezintegrare din punct de vedere spiritual, o hibridizare a fiinţei umane, o
deteriorare morală. Eminescu este un poet mesianic, care dincolo de toate
determinările exterioare este un desăvârşit întru românism, întru o conştiinţă
creatoare, întru o incandescenţă culturală capabilă să-i determine nebănuitele trepte
ale creaţiei sale în care se împletesc într-un registru unic, valoros şi inconfundabil,
românismul şi modelele europene, sfinţenia, geniul, mesianismul, şi poate mai
presus de toate o muncă istovitoare întru slujirea lui a fi. Departe de a avea pretenţia
că am elucidat o temă cu o astfel de amploare, totuşi am ajuns în punctul în care
împreună cu Eliade, descoperim splendoarea substanţei spirituale româneşti prin
revendicarea de la Eminescu. Şi Eliade şi Eminescu, trăitori ai veacului căruia i-au
aparţinut, sacrificaţi ai neamului în numele unui ideal de cultură obscurantizat şi
obscurantizant în acelaşi timp, sunt perseverenţi cu ei înşişi şi cu ceilalţi, ducându-şi
şi trăindu-şi până dincolo de limita suportabilului mesianismul, nebunia, sfinţenia şi
lăuntricul necuprins cu mintea.

5. Emil Cioran şi paradoxurile existenţei
Îndreptăm atenţia spre o existenţă paradoxală, aceea a lui Emil Cioran,

exilatul nostru prin excelenţă. E atâta substanţă negativă şi atâta zbatere lăuntrică
într-un astfel de destin, încât te întrebi cum un suflet omenesc poate să le suporte.
Emil Cioran trăieşte, dincolo de graniţele României, neajunsul de a se fi născut,
ispita de a exista într-o cultură majoră, imposibilitatea de a rupe cercul de fier al
fatalităţii culturilor mici şi zbuciumul înscrierii în universalitate. Emil Cioran
gândeşte vizionar într-o Românie transfigurată în viitor, o Românie în care
resemnarea fatalistă trebuie să dispară. O Românie care să nu se mai împărtăşească
dintr-un dor nebun, ci o Românie a capacităţilor eroice, a ,,voinţei de putere”. În
termenii unui raport între culturi mari şi culturi secunde, Cioran aşează România,
dăruindu-ne un statut de cultură intermediară. În optica cioraniană suntem martorii
unei tragedii existenţiale, în sensul în care ne lipseşte viziunea macroscopică asupra
istoriei: ,,o viziune macroscopică a istoriei te face contemporan tuturor momentelor
esenţiale ale devenirii umane, precum îţi înstrăinează detaliul omenesc, accidentele
evoluţiei” (Cioran 2002: 5). Resemnarea, pe care Cioran o consideră a fi principala
vinovată pentru soarta noastră în lume, nu mai este o resemnare cathartică ca în
cazul lui Noica, şi nici o fiinţă întru românism ca la Eliade, ci este o resemnare
fatalistă care ne-a determinat o astfel de soartă de minorat social, politic şi istoric în

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa



Maria-Zoica GHIŢAN

212

lume. De ce ne-am resemnat şi nu am luat niciodată atitudine este marea problemă
existenţială a lui Cioran.

Un exilat prin definiţie, Cioran trăieşte cu iluzia unei renaşteri a României în
oglindă. Este o percepţie dusă dincolo de limita suportabilităţii umane, este o
închidere din nefericire în ea însăşi, pâlpâirea blândă a unui popor pe care Cioran îl
credea ratat: ,,noi, românii suntem toţi nişte rataţi. Asta e originalitatea noastră şi pe
drept cuvânt îi detestăm pe străini, biete fiinţe care s-au realizat” (Cioran 1995: 291).
De ce nu ne-am realizat? Pentru simplul motiv, crede Cioran, că am slujit unor zei
falşi care şi-au bătut joc de noi, la masa împărţirii norocului în istorie. Am cultivat
până la paroxism un cult a morţii şi ne-am odihnit într-o inacţiune ruşinoasă. Suntem
vinovaţi că ne-am complăcut în mituri care nu dovedesc nimic, dimpotrivă, ne
împing mai tare şi mai adânc înspre uitare de sine şi tăcere neantică. Dacă
reproşează ceva poporului român pentru fatalitatea în care s-a complăcut este tocmai
faptul că a slujit Mioriţei. Mit integrator, după Noica şi Eliade, la Cioran, acest mit
mioritic nu este altceva decât blestemul nostru naţional. Această atitudine în faţa
morţii şi neodihna întru ea ne-au determinat şi raptul existenţial, şi nedeterminarea
noastră culturală. În raportul dintre culturile de tip universal şi culturile de tip local
din care facem şi noi parte, ne-a definit mereu şi atitudinea faţă de moarte prin
Mioriţa. Ne-am raportat şi ne-am definit prin ea locul nostru în lume. Mesianismul
nostru nu trebuie să fie aşezat într-o neodihnă a creativităţii, ci trebuie să fie un
mesianism câştigat prin dezvoltarea un simţ istoric. Intrarea României în istorie se
poate realiza prin două salturi, pe de o parte, dezbărarea de virtuţile somnolente ale
mioritismului nostru şi, în al doilea rând, înfrângerea stării de pasivitate, umilinţa
noastră ancestrală. Ne-am odihnit, după Cioran, în nimicul creaţiei, în ipostaza
întreită a Mioriţei, în leagănul nunţii şi al morţii, în spiritul naturii, în imensitatea
lumii acesteia.
Într-o astfel de Românie, care nu cunoaşte decât sferele blocării în temporalitate este
nevoie de o trezire, de un sentiment aducător de iluminare atemporală, de un spirit
eroic şi de un semn profund al dezvăluirii necunoscutului. Să fim mesianici
înseamnă pentru Cioran să avem capacitatea de a crea un substrat metafizic al
sensibilităţii noastre, să ne substituim unui destin eroic şi să creăm în lumina unui
spirit al veacurilor şi al unui postulat al culturilor mari.

În viziunea lui Emil Cioran ne-am complăcut într-o resemnare fatalistă, nu
numai din cauza Mioriţei, mitul morţii prin excelenţă, ci ne-am complăcut şi într-o
stare în care au mai dominat înţelepciunea noastră populară şi dorul. Poate părea un
paradox, dar în optica cioraniană, înţelepciunea nostră ca popor nu mai este una
născută dintr-un trecut idealizat şi nici dintr-o scufundare în imensitatea neantului,
este o înţelepciune născută la periferie, care creează marginalii de existenţă, trăire şi
conştiinţă. De aici au decurs toate celelalte ca într-un adevărat lanţ, în care am trecut
din nelinişte apatică în odihnă liniştitoare, stare de pasivitate şi în final în resemnare
fatalistă. Am devenit în optica lui Cioran ahtiaţi după odihnă în liniştea pasivităţii,
inerţi la tot ceea ce înseamnă elan istoric, retragere, spaimă existenţială şi regresiune
colectivă. Trăitorii unui destin pe dos, ne-am complăcut în stări exagerate ale fiinţei,
într-un mesianism mitizant, într-un destin al mediocrităţii şi o resemnare fatalistă a
înţelepciunii. Într-un univers al mesianismului în negativitate, Emil Cioran plasează
filosofia unei Românii care necesită un proces de regenerare. Complacerea în situaţii

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa



Pe urmele esenţializării devenirii umane

213

la limita negativă a existenţei şi subminarea unui destin istoric adevărat în favoarea
unei resemnări au determinat la Emil Cioran irumperea unui patos al renaşterii. El,
omul excesului prin excelenţă, creează utopii regeneratoare şi idealisme paroxistice
în culturile minore. Pornind de la dihotomia culturi mari - culturi secunde, Cioran
recunoaşte imposibilitatea României de a se realiza pe plan istoric, politic, social şi
spiritual:

Orgoliul unui om născut într-o cultură mică este totdeauna rănit. Nu este
deloc comod să te fi născut într-o ţară de a doua mână. Luciditatea devine tragedie. Şi
dacă nu te sugrumă o furie mesianică, sufletul se îneacă într-o mare de nemângâiere
(Cioran 2000: 20).

Viziunea aceasta regresivă a noastră ne-a adus în imposibilitatea de a crea
genii universale; nu este vorba că nu le-am creat, dar prin ele nu am reuşit să ne
ridicăm la nivelul culturilor mari datorită minoratului social, politic şi cultural în
care ne-am complăcut. Dacă este să recunoască prezenţa unui geniu în spiritualitatea
românească, Cioran îl recunoaşte în persoana lui Mihai Eminescu. Geniul nostru
prin excelenţă care a definit spaţio-temporal şi spiritual românesc în acelaşi timp, are
valenţe pozitive în optica cioraniană, dar aceste valenţe se pierd într-o oarecare
măsură în imensitatea minoratului:

Tot ce s-a creat până acum în România poartă stigmatul fragmentarului.
Afară de Eminescu, totul este aproximativ în cultura românească. Nici unul nu ne-am
lăudat cu el. Căci nu l-am declarat cu toţii, o excepţie inexplicabilă printre noi? Ce a
căutat pe aici acel pe care şi un Budha ar putea fi gelos? Fără Eminescu, am fi ştiut că
nu putem fi decât esenţial mediocri, că nu este ieşire din noi înşine şi ne-am fi adaptat
perfect condiţiei noastre minore. Suntem prea obligaţi faţă de geniul lui şi faţă de
tulburarea ce ne-a vărsat-o în suflet (Cioran 2000: 62).

Cioran recunoaşte astfel primatul eminescian în spiritualitatea românească,
dar aşează totul din nou sub aceeaşi atitudine a resemnării. Deşi poate părea un
paradox pentru o filosofie atât de controversată ca cea a lui Cioran, el recunoaşte şi
apreciază valoarea lui Eminescu, dar nu putea să lipsească din această apreciere şi
nota de scepticism, în sensul în care îl condamnă totuşi pe Eminescu pentru viziunea
lui regresiv-neguroasă. Creat şi format într-o cultură eminamente populară,
împărtăşit din lecturi kantiene şi cultivat prin emanaţia unui spirit universal,
Eminescu devine pentru Cioran exponentul unei funcţionalităţi fatalist - cathartice.
În acest sens sunt interesante observaţiile pe care Cioran le face în Scrisori către cei
de-acasă cu privire la Eminescu şi ceea ce pentru el înseamnă un eminescianism
mesianic ontologizant. Într-o scrisoare trimisă lui Constantin Noica şi datată Paris, 5
martie 1970, Cioran spunea:

E de la sine înţeles că-ţi împărtăşesc admiraţia pentru acest geniu care nu
încetez să mă mir că a putut să apară printre noi. M-aş exprima chiar mai dur decât
tine: fără Eminescu, neamul nostru ar fi mai neînsemnat şi aproape de dispreţuit
(Cioran 1995: 298).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa



Maria-Zoica GHIŢAN

214

Recunoaşte astfel în Eminescu un geniu al spiritualităţii româneşti, dar un
geniu local, care datorită incompatibilităţilor istorice nu a putut deveni un geniu pe
plan universal. Nu am ştiut decât să creăm în perimetrul unei culturi populare şi nu
am ştiut să realizăm acel salt istoric în care Cioran vedea singura noastră posibilitate
de salvare. Dacă lui Eminescu îi recunoaşte meritele, dar îi condamnă atitudinea
profund ,,neguroasă” din poemele sale, limbii române îi acordă dreptul de cetate în
lume:

Chiar dacă entuziasmul meu pentru limba noastră e în continuă creştere,
până la punctul de a o considera una dintre cele mai expresive din câte au existat
vreodată, în schimb în cea ce priveşte seminţia noastră, mă văd silit să mă temperez şi
chiar să revin la scepticismul meu primar. Orice s-ar întâmpla, nu vom scăpa de un
destin minor (Cioran 1995: 298-299).

şi continuă în alt loc tot la fel de pertinent: ,,Mă întreb adesea cum a putut un popor
aşa de frivol ca al meu, cum a putut să forjeze o limbă atât de profund poetică. Nu
cunosc, în orice caz, un idiom mai expresiv” (Cioran 1995: 252)

Mai recunoaște, de asemenea, valenţele spirituale şi transfiguratoare ale limbii
într-un perimetru cultural în care de cele mai multe ori a dominat umilinţa, primatul
realului apăsător şi cultura obscură, a neştiutului. Cioran postulează o schimbare la
faţă a României. Românii nu au cunoscut acest instinct istoric al marilor culturi,
motiv pentru care s-au complăcut în situaţia de marginali, au avut doar un simţ
istoric latent pe care nu l-au folosit în beneficiul lor, ci al altora; au stat mereu sub
temporalitatea apăsătoare a formelor şi valorilor şi s-au odihnit în superstiţia
simţului istoric. Cioran recunoaşte totuşi că acest simţ istoric ne-a dus totuşi la ceva,
şi anume ,,la voinţa de a face istorie”. Suntem responsabili în mare măsură de soarta
pe care o avem, în sensul în care nu am făcut nimic pentru a ne salva, nu am
întreţinut nici un cult al forţei, şi nici nu am fost îndrumaţi de o voinţă de putere. Ne-
am odihnit într-o resemnare bolnăvicioasă care nu a făcut decât să ne aducă
autodistrugerea:

Există un singur cuvânt pentru a defini poporul în care m-am născut şi
căruia îi rămân credincios pentru că regăsesc în mine toate defectele lui: minor. Nu e
un popor ,,inferior”, e unul la care totul devine miniatură (ca să nu spun caricatură),
chiar şi nenorocirea. […] misiunea mea e să-i trezesc pe oameni din somnul lor
dintotdeauna, ştiind totodată că astfel comit o crimă şi că ar fi de-o mie de ori mai
bine să-i las să doarmă mai departe (Cioran 1999: 32-38).

În optica lui Cioran primul lucru pe care trebuie să-l facem este o
transfigurare istorică; să nu mai trăim din extincţii ale platitudinii, ci să explodăm cu
toată fiinţa noastră, creându-ne un loc al nostru, al tuturor, în lume. Ca să explodăm
în plinătatea substanţei noastre spirituale e nevoie de o plinătate existenţială, e
nevoie de întoarcerea lucrurilor în favoarea noastră, e nevoie de o nebănuită
posibilitate de transfigurare, este nevoie de forţă, ca singurul element capabil să ne
distingă ca fiinţe în lume, ca destine de excepţie pe firmamentul culturii universale.
Ca să ne statuăm în nişte constante ale unei realităţi spaţio-temporale universale
trebuie să ne înfrângem această stare de pasivitate care înseamnă umilinţă şi

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa



Pe urmele esenţializării devenirii umane

215

bunătate, mult prea multă bunătate pentru Cioran. Ne-am complăcut într-un continuu
n-a fost să fie, fără a cunoaşte că dincolo de el mai era ceva - posibilitatea noastră de
transfigurare şi de transcendere. Orizontalitatea devenirii a fost punctul maxim al
sfârşirii noastre. Până când nu vom  învăţa să ne trăim verticalitatea, cu tot ceea ce
presupune ea, de la imaginea oraşului şi cultul muncii până la industrializare şi
devenirea personalităţii, nu ne vom putea ridica la nivelul unei culturi mari.
Pledoaria lui Cioran este pentru ieşirea din anonimatul social, politic şi cutural în
care ne-am odihnit atâta amar de vreme. Avem posibilităţile noastre lăuntrice, pe
care trebuie să învăţăm să le exploatăm la maximum. Trebuie să ne individualizăm,
să metamorfozăm odihna în neodihnă, resemnarea în inerţie, în avânt metafizic şi
anonimatul în originalitate şi recunoaştere universală. Să ne lichidăm un specific
naţional care s-a păstrat cel mai bine la sat şi să dăm întâietate oraşului, acestui
amalgam de trăiri incandescente, aflat mereu în neodihna creativităţii. Este punctul
final al filosofiei cioraniene a românităţii, punctul de maximă concentrare a unui
spirit aflat mereu pe un drum al disperărilor şi sinuciderilor continue. A pledat
pentru o Românie în delir şi a disperat pentru destinul acesteia. S-a angajat profetic
pe linia unui demers regenerator al României şi a trăit cu convingerea ,,utopică”,
într-un efort de maturitate spirituală a neamului din care făcea parte.

Bibliografie

Cioran 1995: Emil Cioran, Scrisori către cei de-acasă, stabilirea şi transcrierea textelor de
Gabriel Liiceanu şi Theodor Enescu, traduceri din franceză de Tania Radu, ediţie,
note şi indici de Dan C.Mihăilescu, Bucureşti, Editura Humanitas.

Cioran 1997: Emil Cioran, Despre Dumnezeu, selecţia textelor de Aurel Cioran, ediţie
îngrijită de Vlad Zografi, Bucureşti, Editura Humanitas.

Cioran 1988: Emil Cioran, Eseuri, antologie, traducere şi cuvânt înainte de Modest Morariu,
Bucureşti, Editura Cartea Românească.

Cioran 1999: Emil Cioran, Caiete I, 1957-1965, cuvânt înainte de Simon Boué, traducere din
franceză de Emanoil Marcu şi Vlad Russo, Bucureşti, Editura Humanitas.

Cioran 2002: Emil Cioran, Schimbarea la faţă a României, postfaţă de Gabriel Stănescu,
USA, Editura Criterion Publishing, Norcross.

Eliade 1990: Mircea Eliade, Profetism românesc, Bucureşti, Editura Roza Vânturilor.
Eliade 1991: Mircea Eliade, Eseuri, traducere de Maria Ivănescu şi Cezar Ivănescu,

Bucureşti, Editura Ştiinţifică.
Eliade 1997: Mircea Eliade, Despre Eminescu şi Hasdeu, Iaşi, Editura Junimea.
Eliade 2000: Mircea Eliade, Camões şi Eminescu, prefaţă de José Augusto Seabra, ediţie

îngrijită de Micaela Ghiţescu, Bucureşti, Editura Libra.
Eliade 2001: Mircea Eliade, Texte legionare şi despre românism, Cluj, Editura Dacia.
Laignel-Lavastine 1998: Alexandra Laignel - Lavastine, Filozofie şi naţionalism. Paradoxul

Noica, traducere din franceză de Emanoil Marcu, Bucureşti, Editura Humanitas.
Liiceanu 1983: Gabriel Liiceanu, Jurnalul de la Păltiniş. Un model paideic în cultura

umanistă, Bucureşti, Editura Cartea Românească.
Liiceanu 1987: Gabriel Liiceanu, Epistolar, Bucureşti, Editura Cartea Românească.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa



Maria-Zoica GHIŢAN

216

Liiceanu 1989: Gabriel Liiceanu, Istoricitate şi eternitate. Repere pentru o istorie a culturii
româneşti, ediţie îngrijită, cuvânt înainte şi bibliografie de Mircea Handoca, colecţia
Capricorn, Bucureşti.

Liiceanu 1996: Gabriel Liiceanu, Epistolar, ediţia a doua revăzută şi adăugită, Bucureşti,
Editura Humanitas.

Noica 1973: Constantin Noica, Creaţie şi frumos în rostirea românească, Bucureşti, Editura
Eminescu.

Noica 1978: Constantin Noica, Spiritul românesc în cumpătul vremii, Bucureşti, Editura
Univers.

Noica 1984: Constantin Noica, Trei introduceri la devenirea întru fiinţă, Bucureşti, Editura
Univers.

Noica 1987: Constantin Noica, Cuvânt împreună despre rostirea românească, Bucureşti,
Editura Eminescu.

Noica 1990: Constantin Noica, Jurnal filozofic, Bucureşti, Editura Humanitas.
Noica 1990: Constantin Noica, Jurnal de idei, text stabilit de Thomas Kleininger, Gabriel

Liiceanu, Andrei Pleşu, Sorin Vieru, Bucureşti, Editura Humanitas.
Noica 1991: Constantin Noica, Lumea de mâine, ,,Caiete XXI”, Publicaţie periodică a

Editurii XXI, Târgu-Mureş.
Noica 1992a: Constantin Noica, Introducere la miracolul eminescian, ediţie îngrijită de

Marin Diaconu şi Gabriel Liiceanu, Bucureşti, Editura Humanitas.
Noica 1992b: Constantin Noica, Eseuri de duminică, Bucureşti, Editura Humanitas
Noica 1994: Constantin Noica, Semnele Minervei, ediţie îngrijită de Marin Diaconu,

Bucureşti, Editura Humanitas.
Noica 1997: Constantin Noica, Şase maladii ale spiritului contemporan, Bucureşti, Editura

Humanitas.
Noica 2000: Constantin Noica, Pagini despre sufletul românesc, ediţia a doua, Bucureşti,

Editura Humanitas.
Noica 2004: Constantin Noica, Moartea omului de mâine, ediţie îngrijită de Marin Diaconu,

Bucureşti, Editura Humanitas.
Vartic 2000: Ion Vartic, Cioran naiv şi sentimental, Cluj, Biblioteca Apostrof.

Periodice

Eliade 1933: M. Eliade, A nu fi roman în „Axa”, marţi 19 septembrie 1933, an I, nr. 18.
Eliade 1933: M. Eliade, Rânduri fără consecinţă în „Axa”, duminica 22 ianuarie 1933, an II,

nr. 5.
Eliade 1935: M.Eliade, Restaurarea demnităţii româneşti în „Vremea”, an IX, 1935, sept.1,

nr. 403.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa



Pe urmele esenţializării devenirii umane

217

Looking for the Human Becoming. Mircea Eliade, Constantin Noica and
Emil Cioran – Re-evaluating Eminescu

This paper attemps to identify the way in which Eminescu was re-evaluated by
Mircea Eliade, Constantin Noica and Emil Cioran. As we all know, Eminescu was, has been
and will always be the very essence of the Romanian spirit. No matter the circumstances, he
was the one who created, unconsciously, what we call today the becoming of the Romanian
spirit. This paper highlights this model according to three different approaches: first of all,
Eminescu is re-evaluated by Constantin Noica in a blessed Romania. In Noica’s opinion,
Eminescu is the one who brings the universal side of the Romanian spirit. Secondly,
Eminescu is re-evaluated by Mircea Eliade, who is trying to imagine a land of uniqueness
where there is a prophet - Eminescu who managed to combine in a perfect way the piety, the
genius and the Romanian spirit. Finally, Eminescu is re-evaluated by Cioran as a result of a
continuous paradox. In desperate situations and suicide conditions, there is only one valuable
reality: Eminescu. He is the one who can change Romania. Cioran couldn’t love Romania as
it was: the land of nowhere and no one, except Eminescu. He was trying to re-evaluate
Romanian possibilities by approaching Eminescu. In a continuous relation between reality
and myth, between here and there, between now and then, the three writers were trying to
identify the essence of the human becoming.

Universitatea ,,Babeș-Bolyai”
CLUJ-NAPOCA, ROMÂNIA

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa



Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:50:22 UTC)
BDD-V2675 © 2013 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

