
191

Migraţia unor motive muzicale putnene: supoziţii şi contestări

Violina GALAICU

Atunci când se vorbeşte de existenţa unei şcoli muzicale la Putna medievală
şi, mai cu seamă, atunci când se pune în valoare prestigiul pe care această şcoală l-a
avut în epocă, se fac referiri la circulaţia cântării putnene dincolo de hotarele Ţărilor
Române. În special, se citează faptul că manuscrisele ruseşti din secolele XVII-
XVIII conţin cântări denumite raspev putnevskii sau raspev putevoi, a căror origine,
după cum afirmă unii cercetători români 1, acompaniaţi sau, mai exact, stimulaţi de
alţii străini 2, nu poate fi căutată altundeva decât la Putna lui Ştefan cel Mare. Odată
cu melodiile – pretind partizanii acestei idei 3 – a fost preluată şi semiografia
specifică manuscriselor putnene, care, în contextul general al muzicii bizantine, se
raportează la notaţia neobizantină, iar în contextul mai restrâns al muzicii sacre
ruseşti din secolele XVI-XVII se distinge ca o nouă modalitate de scriere (fiindcă,
între timp, notaţia neumatică rusă evoluase pe un făgaş propriu) şi se desemnează
prin notaţia putevaia. În principiu, teza este plauzibilă. Într-o perioadă în care
„religia unea pe oameni mai mult decât naţionalitatea”4 , în care schimburile
culturale cu vecinii noştri slavi sunt deosebit de intense, în care Pripealele lui Filotei
monahul se regăsesc în manuscrisul Stihirar kriukovîi datând din 1437 şi păstrat în
biblioteca lavrei Troiţa-Serghiev 5, în care Grigore Ţamblac activează cu acelaşi
succes la Suceava, ca şi la Kiev 6, pare firesc ca melodiile psalţilor putneni să fi fost
împrumutate şi vehiculate de muzicienii ruşi, cu sau fără specificarea locului de
unde provin. Dar, să vedem în ce măsură prezumţia e susţinută de argumente.

Mai întâi, vreau să precizez că expresia putevoi raspev (sau raspev putevoi)
este într-adevăr prezentă în vechile codexuri muzicale ruseşti, precum şi în literatura

1 Gh. Ciobanu, Studii de etnomuzicologie şi bizantinologie, vol. I, Bucureşti, 1974, p. 270-273,
281, 335, 390-391, vol. II, Bucureşti, 1979, p. 259, 266, 350, 353-354; O.L. Cosma, Hronicul muzicii
româneşti, vol. I, Bucureşti, 1973, p. 160, 174-176; P. Brâncuşi, Muzica românească şi marile ei
primeniri, vol. I, Chişinău, 1993, p. 107, 111; S. Barbu-Bucur, Cultura muzicală de tradiţie bizantină pe
teritoriul României în secolul XVIII şi începutul secolului XIX şi aportul original al culturii autohtone,
Bucureşti, 1989, p. 28.

2 R. Palikarova-Verdeil, La Musique Byzantine chez les Bulgares et les Russes (du IX-eme au
XIV-eme siecle), Copenhaga, Ejnar Munksgaard, Boston Byzantine Institute, 1953, p. 75.

3 Gh. Ciobanu, op. cit., paginile citate.; O.L. Cosma, op. cit., p. 175.
4 Gh. Ciobanu, Studii de etnomuzicologie şi bizantinologie, vol. I, p. 269.
5 ibidem, vol. I, p. 272.
6 N. Cartojan, Istoria literaturii române vechi, Bucureşti, 1996, p. 57.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:54:00 UTC)
BDD-V2674 © 2013 Editura Alfa



Violina GALAICU

192

specială consacrată acestora 7, nu însă şi expresia raspev putnevskii, căreia nu i-am
dat de urmă. În bizantinologia românească sintagma raspev putnevskii s-a încetăţenit
graţie stăruinţelor lui Gh. Ciobanu, care a acreditat-o pe baza aserţiunilor Rainei
Palikarova-Verdeil. Cercetătoarea bulgară s-a grăbit să afirme, fără a aduce probe,
că a circulat la ruşi, alături de raspev bolgarskii, raspev greceskii, raspev kievskii şi
raspev putnevskii 8. Acceptarea pripită (înaintea verificărilor de rigoare) a acestei
informaţii trezeşte nedumerirea, cu atât mai mult cu cât însuşi Gh. Ciobanu, iar mai
apoi şi T. Moisescu, au demonstrat – cu alte prilejuri9 – deficienţa documentării şi
precaritatea concluziilor Rainei Palikarova-Verdeil. În ceea ce priveşte sorgintea
cântării raspev putevoi (noţiune şi fenomen care există realmente), cât şi a notaţiei
putevaia, părerea medieviştilor români nu este împărtăşită de omologii lor ruşi. Din
lucrările pe care le-am consultat 10 – şi am căutat să nu omit niciun autor de calibru –
reiese fără echivoc că putevoi raspev este o ramificaţie a lui znamennîi raspev. Mai
exact, putevoi raspev este (împreună cu demestvennîi raspev) o variantă mai
elaborată a cântării znamennîi, apărută în zenitul evoluţiei ei.

N. Uspenski 11 arată că putevoi raspev moşteneşte de la znamennîi legătura
cu Octoihul, ambitusul restrâns, de terţă sau cvartă, al formulelor constitutive,
principiile de variere ritmico-intonaţională a motivelor, procedeele de arhitecturare
melodică. Pedalarea pe valorile întregi (uneori augmentate), întreţeserea unor
momente statice, însumând durate lungi, cu altele mai alerte, axate pe motive din
pătrimi, utilizarea sincopelor ce frâng inerţia mişcării – toate acestea conferă cântării
„putevoi” o notă aparte, o expresie mai tensionată, dar şi mai solemnă, mai elevată
decât cea specifică pentru znamennîi raspev. Din confruntarea unor cântări
znamennîi şi putevoi, scrise pe acelaşi text, se observă clar filiaţia lor melodică. În
cazul unor creaţii de amploare, metamorfoza de la znamennîi la putevoi este mai
radicală, dar filiaţia se poate depista şi în acest caz. Şi notaţia putevaia descinde din
znamennaia, fiind prevăzută cu acele semne care să fixeze noile particularităţi ale
cântării putevoi raspev. Deşi znamennîi raspev este, la origine, muzică sacră

7 M. Brajnikov, Drevnerusskaia teoria muzîki po rukopisnîm materialam XV-XVIII vekov,
Leningrad, 1972; N. Uspenski, Drevenrusskoe pevceskoe iskusstvo, Moscova, 1971; idem, Obrazţî
drevnerusskogo pevceskogo iskusstva, Leningrad, 1971; idem, Znamennîi raspev, în Muzîkal’naia
enţiklopedia, vol. 2, Moscova, 1974, p. 465-469; idem, Demestvennîi raspev, ibidem, p. 195-197; idem,
Kondakarnoe penie, ibidem, p. 897-899; idem, Kriuki, în Muzîkal’naia enţiklopedia, vol. 3, Moscova,
1976, p. 74-75; idem, Putevoi raspev, în Muzîkal’naia enţiklopedia, vol. 4, Moscova, 1978, p. 491; O.
Levaşeova, Iu. Keldîş, A. Kandinski, Istoria russkoi muzîki, vol. I, Moscova, 1980, p. 47-60; Iu.
Keldîş, Ocerki i issledovania po istorii russkoi muzîki, Moscova, 1978, p. 39-63; idem, Russkaia
muzîka, în Muzîkal’naia enţiklopedia, vol. 4, Moscova, 1978, p. 756-761; idem, Problemî istorii i teorii
drevnerusskoi muzîki, Leningrad, 1979.

8 R. Palikarova-Verdeil, op. cit., pagina cit.
9 Vezi, de exemplu: Gh. Ciobanu, Studii de etnomuzicologie şi bizantinologie, vol. I, p. 337;

vol. II, p. 306; T. Moisescu, Muzica bizantină în spaţiul cultural românesc, Bucureşti, 1996, p. 151-
163.

10 Vezi lucrările citate la nota 7.
11 N. Uspenski, Obrazţî drevnerusskogo pevceskogo iskusstva, Leningrad, 1971, p. 78-79;

Drevnerusskoe pevceskoe iskusstvo, Moscova, 1971, p. 214-222; Znamennîi raspev, în Muzîkal’naia
enţiklopedia, vol. II, p. 468;  Putevoi raspev, în Muzîkal’naia enţiklopedia, vol. IV, Moscova, 1978, p.
491.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:54:00 UTC)
BDD-V2674 © 2013 Editura Alfa



Migraţia unor motive muzicale putnene: supoziţii şi contestări

193

bizantină, el s-a constituit prin fuziunea cu tradiţiile muzicale laice într-un stil cu
valenţe naţionale, întărite pe măsura înaintării în timp. Astfel că putevoi raspev,
apărut în secolul al XVI-lea ca o derivaţie a lui znamennîi, nu mai lasă să se
întrevadă decât rădăcinile ruseşti şi, într-o perspectivă mult adâncită (până în secolul
al XII-lea), pe cele bizantine.

Elocvent pentru cele afirmate mai sus pare şi exemplul citat de Octavian
Lazăr Cosma în favoarea tezei despre infiltrarea cântării putnene în muzica rusească.
Este vorba despre un heruvic de Evstafii, aflat într-un manuscris din secolul al XVII-
lea de la mănăstirea Soloveţkoe. O. L. Cosma recunoaşte faptul că melodia nu mai
păstrează nimic din ethosul şi stilul savant, bogat melismatic, al pieselor şcolii de la
Putna. Caracterul ei auster, factura diatonică, respiraţia largă sunt în consonanţă cu
atributele muzicii ruseşti, nu şi cu cele ale scrisului lui Evstatie Putneanul. Putea
oare o lucrare muzicală apărută în perimetrul artei sonore bizantine, conservatoare
prin definiţie, să se modifice, la reluare, într-atât încât să nu mai fie recognoscibilă?
O altă întrebare este dacă autorul melodiei în discuţie, Evstafii, este unul şi acelaşi
cu Evstatie de la Putna. Nu există niciun fel de indicii în acest sens şi deci nu avem
la îndemână decât expertiza stilistică, care infirmă identificarea. Nu numai
aserţiunile medieviştilor ruşi sunt în dezacord cu provenienţa putneană a lui putevoi
raspev, dar şi Anne E. Pennington, cercetătoare perspicace şi credibilă, contestă
acest lucru: „Sugestia potrivit căreia expresia putevoi raspev derivă din numele
mănăstirii întâmpină prea multe dificultăţi morfologice şi probabil şi cronologice” 12.

Dificultăţile morfologice de care pomeneşte slavista de la Oxford se rezumă
la următoarele: atât determinativul putevoi, cât şi putnoi (o altă formă, la care se
referă E. Kaluzniacki şi Gh. Ciobanu) pot fi derivate pur şi simplu de la put
(,,drum”, „cale”), şi nu de la Putna. Dificultăţile cronologice ţin de faptul că apariţia
lui putevoi raspev este localizată la începutul secolului al XVI-lea (după I. Gardner),
dată prea timpurie „pentru ca şcoala de la Putna să-şi fi putut impune marca” 13. N.
Uspenski spune că termenul put este întâlnit din vremea lui Ivan cel Groaznic, adică
pe la 1533-1584 14; or, dacă ne gândim că stilul de cântare s-a propagat înaintea
termenului, îi vom aproxima data apariţiei tot pe la începutul secolului al XVI-lea.
Se pare că în afară de dificultăţi morfologice şi cronologice, există şi dificultăţi de
ordin semantic. În suita de argumente, menite să ne convingă că putevoi raspev este
o iradiere a stilului de la Putna românească, aflăm la Gh. Ciobanu 15 următorul
raţionament. Sensul obişnuit al cuvântului put fiind „drum”, „cale”, expresia raspev
putevoi ar trebui să însemne „cântec de drum”. Cum această accepţiune cade încă de
la început, fiind vorba de codice bisericeşti, şi nu de colecţii de cântări lumeşti,
singura explicaţie etimologică plauzibilă a lui putevoi trimite la mănăstirea Putna.
Dar iată că şi acest raţionament primeşte replica lui N. Uspenski 16, care arată că
putevoi raspev se cânta în timpul procesiunilor cu crucea, de Paşti, se intona şi la

12 Anne E. Pennington, Muzica în Moldova medievală/ Music in Medieval Moldavia. Ediţie
bilingvă îngrijită şi postfaţată de T. Moisescu, Bucureşti, 1985, p. 53-55.

13 Anne E. Pennington, op. cit., p. 53, nota 39.
14 N. Uspenski, Drevenrusskoe pevceskoe iskusstvo, Moscova, 1971, p. 214.
15 Gh. Ciobanu, Studii de etnomuzicologie şi bizantinologie, vol. I, p. 271.
16 N. Uspenski, Putevoi raspev, în Muzîkal’naia enţiklopedia, vol. IV, Moscova, 1978, p. 491.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:54:00 UTC)
BDD-V2674 © 2013 Editura Alfa



Violina GALAICU

194

intrarea solemnă a feţelor bisericeşti în altar şi această conexiune cu un anumit tip de
mişcare ritualică i-a condiţionat denumirea.

Din creaţia monodică putevoi raspev a pătruns în polifonia sacră rusă,
înfiripată în secolul al XVII-lea 17. Autorii compoziţiilor plurivocale foloseau
melodiile putevoi în calitate de cantus firmus. Totuşi cântarea putevoi nu trebuie
confundată cu put (această confuzie se face în studiul Rainei Palikarova-Verdeil 18) –
conductul de bază în aşa-zisele strocinoe penie şi demestvennoe penie desemnând
forme rudimentare de multivocalitate. În partiturile strocinîe sau demestvennîe,
vocea din mijloc, concentrând şi materialul melodic principal, se numea, în orice
caz, put, fie că se întemeia pe un putevoi raspev, fie că nu. Deşi, până în acest
moment, am polemizat cu Gh. Ciobanu, am dori să încheiem, paradoxal, chiar cu o
spusă a reputatului bizantinist român: „E bine să revendicăm ceea ce poate porni de
la noi, dar să avem grijă să nu afirmăm mai mult decât se cuvine” 19.

Bibliografie

Barbu-Bucur 1989: S. Barbu-Bucur, Cultura muzicală de tradiţie bizantină pe teritoriul
României în secolul XVIII şi începutul secolului XIX şi aportul original al culturii
autohtone, Bucureşti, Editura Muzicală.

Brajnikov 1972: M. Brajnikov, Drevnerusskaia teoria muzîki po rukopisnîm materialam XV-
XVIII vekov, Leningrad.

Brâncuși 1993: P. Brâncuşi, Muzica românească şi marile ei primeniri, vol. I, Chişinău,
Editura Muzicală.

Ciobanu 1974: Gh. Ciobanu, Studii de etnomuzicologie şi bizantinologie, vol. I, Bucureşti,
Editura compozitorilor.

Cartojan 1996: N. Cartojan, Istoria literaturii române vechi, Bucureşti, Editura Fundației
Culturale Române.

Cosma 1973: O.L. Cosma, Hronicul muzicii româneşti, vol. I, Bucureşti, Editura Muzicală a
Uniunii Compozitorilor.

Levașeova 1980: O. Levaşeova, Iu. Keldîş, A. Kandinski, Istoria russkoi muzîki, vol. I,
Moscova.

Palikarova 1953: R. Palikarova-Verdeil, La Musique Byzantine chez les Bulgares et les
Russes (du IX-eme au XIV-eme siecle), Copenhaga, Ejnar Munksgaard, Boston
Byzantine Institute.

Pennigton 1985: Anne E. Pennington, Muzica în Moldova mediavală/ Music in Medieval
Moldavia, Ediţie bilingvă îngrijită şi postfaţată de T. Moisescu, Bucureşti.

Uspenski 1971: N. Uspenski, Drevenrusskoe pevceskoe iskusstvo, Moscova.
Uspenski 1971: Obrazţî drevnerusskogo pevceskogo iskusstva, Leningrad.

17 Vezi lucrările citate la nota 7.
18 R. Palikarova-Verdeil, op. cit., pagina cit.
19 Gh. Ciobanu, Studii de etnomuzicologie şi bizantinologie, vol. I, p. 391.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:54:00 UTC)
BDD-V2674 © 2013 Editura Alfa



Migraţia unor motive muzicale putnene: supoziţii şi contestări

195

The Migration of Some Putna Musical Motives: Suppositions and
Contestations

The paper approaches the subject of emergency of Romanian medieval choir
singing outside the Moldo-Valachian borders and their movement to the Slavic peoples from
East. In the Romanian musical historiography occurred the idea that those melodies from the
Russian manuscripts from the 17th and 18th centuries, known as putevoi raspev could be of
Putnian origin, that means that they were created by the Romanian melurgs from the Putna
monastery. The assertion seems to be plausible, as we speak about an age of very intense
cultural interchanges with our Slavic neighbors, when the monk Filotei’s Pripeale got into
the Stihirar Kriukovyi manuscript, dated 1437 and kept at the Troita-Sergeev lavra’s library,
where Grigore Țamblac preached with the same success both in Suceava and in Kiev.
However, the stylistic expertise of the putevoi chants, sustained by chronological,
etymological, semantic and graphic arguments denies the supposition. The final conclusion is
that motives with the specification putevoi (putevoi raspev) are a derivation of the znamennyi
chant. Znamennyi raspev was constituted by the fusion with the laic musical tradition in a
style of national Russian values, consolidated through time. Respectively putevoi raspev
can’t be attributed to the Musical School from Putna.

Institutul Patrimoniului Cultural, Academia de Științe a Moldovei,
CHIŞINĂU, REPUBLICA MOLDOVA

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:54:00 UTC)
BDD-V2674 © 2013 Editura Alfa



Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 14:54:00 UTC)
BDD-V2674 © 2013 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

