
87

Limba perfectă în epoca globalizării

Nicoleta NEŞU

Proiectul integrării europene, fenomenul globalizării, întâlnirea dintre spaţii
culturale diverse presupun o intensificare a contactelor directe, la niveluri diferite,
între indivizi aparţinând unor culturi şi civilizaţii diferite, prin termenul cultură
înţelegând ambele definiţii, atât cea de totalitate a creaţiilor artistice dar şi cea
antropologică, de sumă a valorilor umane. Europa oferă astăzi un model cultural
nou, mult amplificat, în care culturile îşi păstrează identitatea dar, în acelaşi timp,
contribuie la naşterea unei culturi europene; varietatea înseamnă bogăţie şi nu
opoziţie. Peisajul lingvistic al Uniunii Europene cuprinde 23 de limbi oficiale,
cărora li se adaugă aproximativ alte 60 de limbi regionale şi limbi ale comunităţilor
de emigranţi. Respectarea diversităţii culturale şi lingvistice este legiferată printr-o
serie de acte şi documente specifice. Articolul 128 al Tratatului Uniunii Europene
prevede dezvoltarea culturii şi limbilor statelor membre, concomitent cu respectarea
diversităţii lor naţionale şi accentuând, prin diverse mijloace, moştenirea culturală
comună. Comisia Europeană promovează o politică privind multilingvismul pentru a
consolida unul dintre motto-urile Uniunii: „unitate în diversitate”. Există o
Declaraţie Universală a Drepturilor Lingvistice (semnată la Barcelona, în 1999) – pe
modelul Declaraţiei Universale a Drepturilor Omului din 1948, există o dată în
calendar care reprezintă Ziua Internaţională a Limbii Materne, s-a propus crearea
unui Consiliu al limbilor şi a unei Comisii mondiale a drepturilor lingvistice etc.
Toate acestea legiferează ceea ce Umberto Eco afirmă:

Europa începe o dată cu naşterea limbilor sale populare, iar o dată cu
reacţia, de multe ori alarmată, la izbucnirea acestora începe cultura critică a Europei,
care înfruntă drama fragmentării limbilor şi se porneşte a reflecta asupra propriului
destin de civilizaţie multilingvă” (Eco 2002: 21).

Dar, acelaşi Eco consideră că

la capătul îndelungatei sale căutări, cultura europeană se află în faţa
necesităţii urgente de a găsi o limbă vehiculară care să-i sudeze fracturile lingvistice,
astăzi chiar mai mult decât în trecut” (Eco 2002: 274).

Conform Genezei, după Potop, „tot pământul avea o singură limbă şi aceleaşi
cuvinte” – se descrie, astfel, o stare de perfecţiune primordială a omenirii, un paradis
terestru caracterizat printr-o umanitate unită, atât din punct de vedere politic, cât şi

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:57:35 UTC)
BDD-V2663 © 2013 Editura Alfa



Nicoleta NEŞU

88

lingvistic. Dumnezeu, însă, pentru a le pedepsi trufia, i-a izgonit pe oameni din acest
loc paradisiac şi i-a condamnat la confruntarea cu pluralitatea culturilor şi a limbilor.

Şi Domnul a zis: Iată, ei sunt un singur popor şi toţi au aceeaşi limbă, şi
iată de ce s-au apucat; acum nimic nu i-ar împiedica să facă tot ce şi-au pus în gând.
Să Ne pogorâm şi să le încurcăm acolo limba, ca să nu-şi mai înţeleagă vorba unii
altora. Şi Domnul i-a împrăştiat de-acolo pe toată faţa pământului” (Geneza, XI, 6-8).

Din acest moment şi până în zilele noastre, omenirea s-a străduit să
recupereze acea armonie lingvistică primordială, să recupereze limba adamică,
perfectă în sine, sau să conceapă o lingua universalis, pe modelul limbii perfecte.
Părerile specialiştilor sunt împărţite – nu se poate vorbi despre confusio linguarum
ca despre ceva exclusiv negativ; diversitatea lingvistică şi cea culturală ce derivă din
ea poate reprezenta un avantaj. „Ciocnirea civilizaţiilor”, despre care vorbea şi S.
Huntington, trebuie văzută, credem noi, mai ales sub aspectul pozitiv al ciocnirii în
sensul de interferenţă a culturilor. Cunoaşterea şi înţelegerea culturii în care te
găseşti la un moment dat înseamnă accesul spre înţelegerea perspectivei pe care
limba respectivă o propune asupra lumii, înseamnă accesul spre ceilalţi, înseamnă
primul pas spre stabilirea unui raport valid, certificat de o finalitate materială şi
spirituală valabilă.

Dificultatea teoretică, de reflectare a aceleiaşi realităţi prin conţinuturi-
semnificaţii ale unor limbi diferite, pe care acest proces de interferenţă culturală
trebuie să o înfrunte, apare, sub o formă sau alta, la mai toţi cei care s-au ocupat,
direct sau indirect, de problema contactului între culturi. Faptul fusese deja remarcat
de însuşi Humboldt în momentul în care afirmă că, în ceea ce priveşte planul
conţinutului, limbile se deosebesc, în primul rând, printr-o organizare specifică a
conţinutului lor lexical şi gramatical şi, abia apoi, ele se deosebesc şi prin aspectul
lor material.

Limba este, într-un fel, manifestarea exterioară a spiritului popoarelor;
limba lor este spiritul lor, iar spiritul lor este limba lor. Oricât am vrea, nu le putem
gândi niciodată îndeajuns de identice!” (Humboldt 2008: 80).

Este adevărat că filosoful german relaţionează specificitatea limbilor la câteva
constante universale ale limbajului, în general, în sensul că identifică aceste
universalii în limbile particulare, la nivelul raportului de desemnare (relaţia
cuvintelor cu conceptele pe care le desemnează), la caracterul universal al expresiei
(identitatea aparatului fonator la toţi oamenii), precum şi la simbolismul fonetic
(evocarea unor însuşiri ale obiectelor prin intermediul calităţilor intrinseci ale
sunetelor) (Munteanu 2005/2008: 16), afirmând că

atât de admirabilă este în limbă individualizarea în interiorul concordanţei
universale, încât se poate spune cu egală îndreptăţire şi că întreaga specie umană
deţine o singură limbă, dar şi că fiecare om deţine o limbă proprie (Humboldt 2008:
87).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:57:35 UTC)
BDD-V2663 © 2013 Editura Alfa



Limba perfectă în epoca globalizării

89

Dar este la fel de adevărat că acelaşi Humboldt „renunţă la proiecţia himerică
a unei limbi iniţiale (perfecte) şi priveşte ca pe un dat necesar diversitatea limbilor şi
a popoarelor, pusă în relaţie directă cu producerea forţei spirituale a omului”
(Munteanu 2005/2008: 16) şi refuză, astfel, în mod categoric, orice încercare de
imaginare a unei limbi universale, logice şi raţionale:

Unii au dorit chiar să înlocuiască cuvintele din diferite limbi cu semne
general valabile, asemenea celor pe care le găsim în matematică, prin linii, cifre şi
notaţie algebrică. Numai că, prin aceasta, dăm de capăt doar unei mici părţi din masa
a ceea ce poate fi gândit, căci, potrivit naturii lor, astfel de semne se potrivesc doar
acelor concepte care pot fi produse printr-o simplă construcţie sau care sunt
configurate, de regulă, exclusiv de către raţiune. Când însă în concepte trebuie
configurată substanţa perceperii şi a senzaţiei interioare, aceasta depinde de
capacitatea de reprezentare individuală a omului, de care este inseparabilă limba sa
(Humboldt 2008:70-71).

De la principiul relativismului lingvistic putem face uşor trecerea la principiul
relativismului cultural, având în vedere faptul că „înţelegerea esenţei proprii a unei
naţiuni şi a coerenţei interne a unei limbi particulare [...] depinde, în întregime, de
luarea în calcul a ansamblului specificităţii spirituale” şi că

doar prin intermediul acestei specificităţi spirituale, aşa cum a lăsat-o
natura şi cum au dezvoltat-o împrejurările, se configurează caracterul unitar al
naţiunii, singurul pe care se întemeiază aceasta în privinţa faptelor, realizărilor şi
ideilor pe care le produce şi prin care se menţin forţa şi demnitatea ei, transmise
ereditar de la individ la individ (Humboldt 2008:55).

Acest din urmă principiu pleacă de la recunoaşterea diversităţii culturale –
există culturi diferite, caracterizate prin specificitate proprie – dar, în acelaşi timp,
aceste culturi trebuie văzute ca fiind egale – egalitarismul cultural nu prevede o
ierarhizare valorică a diferitelor culturi, ele fiind văzute ca egale atâta timp cât ele
satisfac condiţiile generale de existenţă. Pe de altă parte, cultura naţională nu trăieşte
doar în spaţiul strict descris de propria limbă – ea intră în contact, direct sau mijlocit,
cu alte culturi naţionale. Fenomenul globalizării reprezintă, astfel, una dintre
formele particulare ale acestui contact dintre culturi, şi el presupune „caracterul
integrat, interdependent, interconectat al domeniilor economic, social, tehnologic,
cultural, politic, ecologic dintr-un număr tot mai mare de societăţi”; finalitatea
acestui fenomen este „standardizarea vieţii în lume” (Şerbănescu 2007:125). Însă,
aşa cum arăta Dan Mănucă în deschiderea Simpozionului Internaţional dedicat
relaţiei între identitatea limbii şi literaturii române şi procesul globalizării,
identitatea culturală şi conservarea ei versus renunţarea la ea reprezintă una dintre
problemele principale ce trebuie discutate din perspectiva acestei relaţii – „o
societate globalizată va fi ori una multiculturală, ori una rezultată dintr-un proces de
aculturaţie. Cea dintâi ipoteză scoate în evidenţă conservarea unor trăsături
identitare, cealaltă accentuează asupra întrepătrunderilor care se vor produce”.

Aşa cum arătam în cercetări anterioare (Neşu 2006: 263-273), problema
specificului naţional, a păstrării şi conservării lui - problemă tot mai acut simţită de

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:57:35 UTC)
BDD-V2663 © 2013 Editura Alfa



Nicoleta NEŞU

90

culturile ce se află în faţa „provocării” europene, cu atât mai mult cu cât ideea
„integrării” europene este tot mai mult concurată de cea a „globalizării” - se
dovedeşte a fi o „falsă problemă”. Într-un prim moment, „s-ar părea că noua realitate
culturală «globală» defavorizează profund micile culturi [...], care ar pierde astfel,
prin integrare, «specificitatea»” (Marino 2005:272). În realitate, însă, lucrurile nu
stau deloc aşa.

Cu cât nu vom căuta specificul naţional, cu atât mai mult îl vom găsi, cu
atât mai mult îl vom exprima, fiindcă tocmai ocupându-ne de universal, de
perspectiva noastră şi cu posibilităţile noastre, cu tradiţiile noastre, vom prezenta
oricum o voce, fără îndoială, o voce umană, însă în acelaşi timp, o voce umană care se
va recunoaşte ca voce românească, ca voce cu timbru românesc” (Coşeriu 1994:176),

iar, în acest proces al globalizării culturale,

creaţiile individuale, profund originale, îşi pot găsi corespondenţe şi
termeni de comparaţie”, în timp ce soluţia poate fi reprezentată de o „selectivitate fără
frontiere, prin depăşirea complexelor subalterne şi a subordonării mimetice şi sterile”
(Marino 2005:272).

Considerând cultura europeană ca „ansamblu al ideilor, simbolurilor, teoriilor
ce se regăsesc în trăirea socială a vieţii”, Andrei Marga delimitează, în interiorul ei,
cinci nivele sau subsisteme: competenţa tehnică, comportamentul economic,
îndemânarea administrativă, acţiunea politică şi cultura spirituală, pe fundamentul
cărora cultura europeană îşi sprijină specificitatea (Marga 2006: 45-46)1. Autorul
subliniază şi faptul că acest specific cultural european nu poate fi redus doar la unul
dintre aceste subsisteme, ci ele acţionează simultan. În sfera culturii spirituale, se
vorbeşte, în contextul definirii sale sub raportul specificităţii, fie despre circulaţia
unor simboluri şi mituri proprii culturii europene, fie despre anumite concepte-pivot
în jurul cărora s-au coagulat marile teme ale gândirii europene – este vorba despre
concepte precum conceptul adevărului, ca valoare fundamentală, conceptul
cunoaşterii, conceptul raţionalităţii, conceptul dreptului, conceptul autonomiei
individului, conceptul sferei publice şi conceptul persoanei umane, concepte ce ţin
de tradiţia europeană, în sensul că ele s-au dezvoltat de-a lungul istoriei europene şi
au marcat dezvoltarea ei politică şi filosofică2. Dacă luăm în considerare faptul că
una dintre trăsăturile structurale ale culturii în sine este cea de universalitate şi anti-
dogmatism, ne dăm seama, de la început, că specificul naţional, dublat de identitatea
naţională nu este antagonic conceptului de universalitate - ceea ce înseamnă, aşa

1 Autorul formulează chiar nişte „condiţii de apartenenţă” la această cultură europeană, în
funcţie de satisfacerea cerinţelor celor cinci subsisteme ale sale: 1. „Aparţii în fapt culturii europene
realizând continua pliere şi, în cazul optim, participarea la crearea tehnicii de producţie şi, în general, a
noi niveluri ale competenţei tehnice de producţie”; 2. „Nu poţi aparţine acestei culturi dacă principiul
randamentului este ignorat sau subestimat”; 3. „Aparţii culturii europene atunci când cultura dreptului
promovează individul ca subiect şi ca scop al dreptului, suveranitatea şi generalitatea legii”; 4. „Aparţii
culturii europene asigurând, prin reglementările de drept, aceste bunuri fundamentale [viaţă, libertate,
proprietate]”; 5. „Aparţii acestei culturi realizând comunicarea continuă a reflexivităţii intelectuale şi a
problemelor trăirii umane a vieţii” (Marga 2006: 47-50).

2 Pentru detalii legate de acest aspect al specificului european, vezi A. Marga, op. cit., p. 54-56.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:57:35 UTC)
BDD-V2663 © 2013 Editura Alfa



Limba perfectă în epoca globalizării

91

cum arătam şi în studiul mai sus menţionat, că „adevărata cultură” nu se lasă
influenţată de dogme politice, ea se face pentru toţi oamenii şi este a tuturor. Ea
implică – structural – pluralitatea, posibilitatea co-existenţei mai multor perspective.
Eugen Coşeriu afirmă că „imperativul categoric al culturii, ca ştiinţă, ca artă, este
acela de a nu face concesii unui subiect particular, acela de a respecta ori subiectul
universal, ori obiectul universal, ori comunitatea (în cazul limbajului)” (Coşeriu,
1994: 174)  Se pune, firesc, întrebarea: ce se întâmplă cu noţiunea de cultură
naţională? Răspunsul vine la fel de firesc:

Cultura nu poate fi naţională şi nu trebuie să fie naţională ca obiect. Ne
putem ocupa, fără îndoială, de obiectele noastre, fiindcă le cunoaştem mai bine, însă
fiecare obiect pe care îl considerăm, chiar dacă este un obiect local, trebuie văzut
întotdeauna în perspectiva universalităţii; trebuie văzută în fiecare obiect, în fiecare
formă a culturii populare dintr-o anumită ţară, dintr-o anumită regiune, o formă
posibilă, o determinare posibilă a artei, în general, a artei universale, şi nu doar o
formă care exclude alte forme de artă (Coşeriu 1994: 176).

Faptul că o cultură este naţională, prin determinarea ei istorică, nu îi dă
dreptul să fie naţionalistă şi cu atât mai puţin, şovină (Coşeriu 1994: 179). Ca
urmare, este vorba despre o înţelegere greşită, superficială, dar frecvent întâlnită, a
conceptului de specific naţional opus universalităţii. El ar fi, într-adevăr, opus
universalului

dacă am înţelege că ne mărginim la faptele naţionale şi că vrem să facem o
cultură numai naţională, care să nu fie universală. Însă specificul naţional este cu totul
inevitabil prin subiect, nu prin obiect. Deci, nu vom putea scăpa, nimeni nu poate
scăpa de specificul naţional, de tradiţiile pe care le reprezintă, fiindcă creatorul
reprezintă el însuşi aceste tradiţii, el însuşi e o  parte dintr-o comunitate şi dintr-o
cultură care s-a constituit în mod istoric (Coşeriu 1994: 176).

Mai mult, relaţia specific naţional – fenomen al globalizării/integrării, este o
relaţie cu un dublu sens: pe de-o parte, „‹integrarea› nu atentează în niciun fel la
existenţa ‹specificului naţional›”; pe de altă parte, acest ‹specific› evoluează, se
îmbogăţeşte, se nuanţează prin toate influenţele şi achiziţiile fecunde ale ‹integrării›”
(Marino 2005: 76).

Dacă se poate vorbi astăzi despre o coeziune economică, financiar-monetară,
la nivelul Uniunii Europene, coeziunea culturală rămâne, însă, deocamdată, o
finalitate neatinsă, proces îngreunat, desigur, mai ales de diversitatea lingvistică, de
numărul mare al limbilor vorbite pe teritoriul european. Soluţia - utopică - a unei
limbi universale, tradusă în încercarea de a crea o limbă unică, accesibilă tuturor şi
capabilă de a re-inventa universalitatea adamică a procesului comunicativ nu a fost
găsită. Europa, “unită în diversitatea” ei, are ca valori fundamentale - în ceea ce
priveşte aspectul cultural – plurilingvismul şi pluriculturalismul, înţelese nu ca sumă
a valorilor culturale transmise prin intermediul unei anumite limbi, ci ca modificare
a propriei experienţe culturale ca urmare a intersectării cu alte culturi, însuşirea unei
perspective diverse asupra lumii, ca urmare a accesului la ea prin intermediul unei
alte limbi. Acest principiu al plurilingvismului stă la baza Cadrului european comun

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:57:35 UTC)
BDD-V2663 © 2013 Editura Alfa



Nicoleta NEŞU

92

de referinţă pentru limbi (Common European Framework of Reference for
Languages), dezvoltat pe baza Proiectului pentru limbi moderne (Modern
Languages Project). Acest document al Uniunii Europene se bazează pe valorile
fundamentale prevăzute în Constituţia Europeană, ca respectul demnităţii umane, al
libertăţii, al democraţiei, al egalităţii, al Statului de drept, precum şi respectul
drepturilor omului, inclusiv al celor aparţinând minorităţilor. Cadrul este structurat
în jurul a trei concepte-pivot, fundamentale: competenţe generale, abilităţi strategice
şi competenţe multilingvistice şi multiculturale. Ca urmare, nu monolingvismul – fie
el concretizat într-o lingua universalis, fie înţeles ca utilizarea unei singure limbi
„oficiale” – este soluţia căutată de toţi oamenii politici, de-a lungul timpului.
Utopica limbă perfectă este, de fapt, sterilă – revenirea la o limbă unică înseamnă
reducerea bogăţiei culturale pe care diversitatea lingvistică post-Babel a oferit-o
omenirii, ar reprezenta o soluţie reducţionistă şi complet anti-umanistă; lumea ar
înceta deodată să mai fie privită/înţeleasă printr-o multitudine de priviri, ci s-ar lăsa
explorată de un singur ochi, pierzând astfel din varietatea şi complexitatea
interpretărilor pe care astăzi ni le oferă diversele limbi. Justificarea o găsim  tot la
Humboldt: „prin acelaşi act prin care întinde firul limbajului, omul se ţese pe sine
prin limbaj. Fiecare limbă desenează un cerc în jurul poporului care o vorbeşte, şi nu
este posibil a părăsi acest cerc decât intrând, în mod simultan, în cercul altui popor.
A învăţa o limbă nouă ar trebui să fie, deci, cucerirea unui nou punct de vedere în
atitudinea individului” (Humboldt 1988:161- 164). Toate acestea pentru că

în fiecare limbă sălăşluieşte o viziune a lumii care îi este specifică. După
cum cuvântul individual stă între om şi obiect, tot astfel limba, în întregimea sa, se
interpune între om şi natura care acţionează, din interior şi din exterior, asupra lui.
Este adevărat, desigur, că omul trăieşte în mod primar sau în ultimă instanţă între
obiecte, dar de fapt numai aşa îi sunt ele date prin limba sa…fiecare limbă conţine
întreaga ţesătură conceptuală şi întregul mod de raportare la lumea obiectuală
caracteristice pentru o secţiune a umanităţii. Niciodată nu se ajunge însă la experienţa
completă şi pură a unei asemenea schimbări de perspectivă, pentru că, întotdeauna
păstrăm, într-o măsură mai mare sau mai mică, propria noastră viziune a lumii aşa
cum e prefigurată aceasta în limba noastră maternă (Humboldt 1988:161-164).

Bibliografie

Coşeriu 1994: Eugen Coşeriu, Deontologia culturii, în „Prelegeri şi conferinţe”, Supliment al
„Anuarului de lingvistică şi istorie literară”, Iaşi.

Eco 2002: Umberto Eco, În căutarea limbii perfecte, Iaşi, Editura Polirom.
Humboldt 1988: Wilhelm von Humboldt, Fragmente lingvistice, în „Secolul XX”, 325 –

327, traducere de Şt. Aug. Doinaş, p. 161-164, Bucureşti.
Humboldt 2008: Wilhelm von Humboldt, Despre diversitatea structurală a limbilor şi

influenţa ei asupra dezvoltării spirituale a umanităţii, versiune românească,
traducere, notă asupra traducerii, tabel cronologic, bibliografie şi indici de Eugen
Munteanu, Bucureşti, Editura Humanitas.

Marga 2006: Andrei Marga, Filosofia unificării europene, Cluj-Napoca, Editura Fundaţiei
pentru Studii Europene.

Marino 2005: Adrian Marino, Pentru Europa, ediţia a II-a, Iaşi, Editura Polirom.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:57:35 UTC)
BDD-V2663 © 2013 Editura Alfa



Limba perfectă în epoca globalizării

93

Mezzadri 2006: Marco Mezzadri, a cura di, Integrazione linguistica in Europa. Il Quadro
comune di riferimento per le lingue, Novara, DeAgostini UTET Universita.

Munteanu 2005: Eugen Munteanu, Introducere în lingvistică, Iaşi, Editura Polirom.
Neşu 2006: Nicoleta Neşu, Limba şi cultura română în faţa occidentului – aspecte lingvistice

şi culturale ale integrării europene, în volumul Simpozionului Internaţional
„Identitatea culturală românească în contextul integrării europene”, Academia
Română, Institutul de Filologie Română „A. Philippide” şi Asociaţia Culturală „A.
Philippide”, 22 – 23 sept. 2006, Iaşi, p. 263 – 273.

Şerbănescu 2007: Andra Şerbănescu, Cum gândesc şi cum vorbesc ceilalţi. Prin labirintul
culturilor, Iaşi, Editura Polirom.

The Perfect Language in the Age of Globalization

The present paper focuses on the concept of the “perfect language” and points out the
Humboldtian ideas and concepts regrading language in general. The paper discusses the
problem of plurilingualism and the cultural interferences, with references at the Common
European Framework of Reference for Languages and at the Modern Languages Project
developed by the European Union.

Universitatea ,,Babeș-Bolyai”
CLUJ-NAPOCA, ROMÂNIA/ Accademia di Romania

ROMA, ITALIA

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:57:35 UTC)
BDD-V2663 © 2013 Editura Alfa



Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:57:35 UTC)
BDD-V2663 © 2013 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

