
563

„Junimea” sau despre atracţia migrării spirituale româneşti
a ideilor către cultura germană

Oana STĂNCULESCU-ILIE

„Ce a-nsemnat junimismul, altceva decât un
sistem de producţie animat de «nouă meşteri mari,
calfe şi zidari» ai cuvântului ce încercau să
construiască, în România, peretele dinspre Răsăritul
european al modernităţii, după schiţe şi planuri ce
veneau din Apus? Căci, atunci când Titu Maiorescu
vorbea românilor despre «Forma fără fond», el făcea
«Teorie culturală»” (Titus Filipaş, Postmodernismul
şi teoria culturală).

Key-words: “Junimea”, Romanian culture, migration of ideas, German
culture, Romanian romanticism, classic values

Junimismul a reprezentat un ideal, iar junimiştii au fost luptători, au fost un
fenomen. Dar junimismul este mai mult o stare sufletească vagă, un sentiment, decât
o teorie bine definită. Nu toţi aceia care au făcut parte din societatea literară din Iaşi
sau din partidul politic cu acest nume sunt junimişti şi, dimpotrivă, mulţi care n-au
fost încadraţi în gruparea literară sau politică respectivă sunt în realitate junimişti.

Junimismul înseamnă, mai înainte de toate, recomandarea de a ne feri de
importarea civilizaţiei sau, mai degrabă, recomandarea unei precauţii când e vorba
de a importa această civilizaţie. Este nerecunoaşterea utilităţii de a transforma
România într-o ţară cu caracter curat european, după asemănarea celor din Apus şi
mai ales după asemănarea Franţei, care a zguduit din temelie toate aşezările politice
şi sociale din Europa – atitudine hrănită la primii corifei ai junimismului şi de
cultura lor germană (se vorbeşte despre „germanismul” junimist).

Junimiştii au criticat puternic Revoluţia de la 1848, pe care o considerau un
exemplu grăitor de imitare grăbită şi nejustificată a modelului francez. Fără a se
împotrivi schimbărilor şi culturii occidentale, pe care o preţuiau, ei insistau asupra
faptului că schimbările trebuiau înfăptuite lent, pe măsură ce societatea românească
era pregătită să le primească. În Idealurile sociale şi arta, Constantin Dobrogeanu-
Gherea spune că „Junimea” s-a opus formelor goale şi barbare ce s-au manifestat în

 Universitatea din Craiova, România.
Această lucrare a fost realizată în cadrul proiectului din contractul POSDRU/88/1.5/S/49516,

proiect strategic ID 49516 (2009), cofinanţat din Fondul Social European – Investeşte în Oameni, prin
Programul Operaţional Sectorial Dezvoltarea Resurselor Umane, 2007–2013.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:07 UTC)
BDD-V2652 © 2013 Editura Alfa



Oana STĂNCULESCU-ILIE

564

literatură, s-a opus formelor şi formulelor umflate, goale de înţeles, s-a opus
superficialităţii în toate şi a creat un curent mai sănătos în literatură şi limbă, a
produs câteva opere de valoare, iar dacă n-a putut să facă mai mult, cauza e că ţara
noastră a fost şi este incultă, are tot şcoli ca în Bârlad etc. „Junimea” s-a răsculat
contra latinizării absurde a limbii, contra neologismelor, contra formelor goale,
barbare, greşite, a creat o ortografie mai omenească, a dat câteva opere de valoare…

Dar junimiştii n-au fost cu totul împotriva introducerii formelor noi de viaţă în
ţara noastră. Maiorescu a vorbit, în general, împotriva formelor goale, a formei fără
fond, adică a civilizaţiei, cum se putea transplanta, dar acest spirit eminamente
negativ n-a spus, pe cât ştim, nicăieri ce, cât şi cum trebuia de importat.

Un lucru este sigur: junimiştii n-au fost împotriva transplantării civilizaţiei
apusene pentru toată lumea. Ei, pentru dânşii, au fost pentru transplantarea în mare;
au fost împotriva acestei transplantări pentru majoritatea ţării. Junimiştii n-au fost
nişte „ruginiţi”. În viaţa lor personală au adus pe malurile Bahluiului şi ale
Dâmboviţei felul de trai din marile capitale ale Europei şi chiar limba acelor
capitale. N-au renunţat, pentru dânşii, la niciuna din achiziţiile civilizaţiei europene,
în domeniul politic n-ar fi renunţat, desigur, la nicio libertate, la niciuna din
binefacerile aduse omenirii de marea Revoluţie Franceză (acea „epidemie morală”
de care vorbea Maiorescu). În lupta contra „Şcoalei Bărnuţiu”, în care „Junimea”
întâmpina o serioasă rezistenţă, Maiorescu face apel la principiile „umanitare şi
liberalism”, principiile marii Revoluţii Franceze.

În această atitudine se pot deosebi două lucruri: lupta împotriva înnoirilor
lingvistice, în care ei continuă vechea şcoală critică şi în care au avut dreptate –
dovadă evoluţia ulterioară a limbii şi literaturii române –, şi lupta împotriva
înnoirilor sociale şi politice, care este o noutate faţă cu vechea şcoală critică şi în
care n-au avut dreptate, dovadă, iarăşi, evoluţia ulterioară a societăţii române.

Junimiştii de frunte au venit din Germania sau Franţa, de unde au adus o
frumoasă cultură literară, ei au fost influenţaţi, şi-au format gustul lor literar după
strălucita literatură clasică germană a lui Lessing, Schiller, Goethe, Herder, Heine.
Evident că influenţa lor asupra literaturii noastre, lupta lor cu curentele absurde în
poezie, în limbă, nu putea fi decât binefăcătoare, progresistă, aproape revoluţionară.

Junimea a fost extrem de influenţată de cultura germană; pentru toţi membrii
săi, cultura germană a însemnat nu numai un mod de a gândi, ci însăşi raţiunea de a
fi. Plecând de la mentorul „Junimii”, Titu Maiorescu, un adevărat self-made-man,
acest spiritus rector al culturii româneşti a reprezentat flacăra de la care s-au aprins
şi s-au alimentat lumânările „Junimii”. Toţi membrii marcanţi ai mişcării au fost
influenţaţi de atitudinea şi admiraţia pe care mentorul lor le-a avut faţă de cultura şi
spiritualitatea germană.

Însă fiecare reprezentant al „Junimii” a înţeles să creeze şi să fie influenţat de
universul german în felul său unic. Titu Maiorescu a fost cucerit de cultura germană
încă din timpul studiilor realizate în Germania, de unde se şi reîntoarce în ţară cu trei
licenţe – în drept, filozofie şi litere – şi continuă să vadă în filosofia germană una
exemplară, acest lucru fiind ilustrat de prelegerile sale de filozofie pe care le ţine în
faţa studenţilor în timpul cât activează ca profesor. Dacă influenţa culturii germane
asupra lui Titu Maiorescu a constituit subiectul multor teze de doctorat, sau al unor
numeroase articole literare, constituindu-se adevărate biblioteci din cărţile dedicate

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:07 UTC)
BDD-V2652 © 2013 Editura Alfa



„Junimea” sau despre atracţia migrării spirituale româneşti a ideilor...

565

analizei acestui subiect, mult mai puţin s-a vorbit despre această influenţă asupra
unor alţi membri ai Junimii. De pildă, la Slavici influenţa şi atracţia pentru cultura
germană este vizibilă mai ales în povestirile şi romanele sale, care urmează o
tipologie extrem de riguroasă, personajele sale părând a se comporta ca nişte
germani veritabili. Nu trebuie să uităm că Slavici este şi fondatorul Societăţii
Academice „România jună”, înfiinţată la Viena. Caragiale şi legătura sa cu mediul
german a avut loc în condiţii mai puţin plăcute şi mai mult dureroase şi tragice,
atunci când, dorind să evadeze din infernul declanşat de procesul în care fusese
acuzat de plagiat, autorul alege să se retragă la Berlin în defavoarea Parisului,
considerat a fi un oraş de noapte, în timp ce Berlinul părea a fi oraşul menit să a-i
asigure junimistului liniştea şi reculegerea de care avea nevoie. Şi Creangă şi-a
exprimat ataşamentul faţă de ceea ce înseamnă cultura germană, iar aceasta a rezonat
în sufletul său prin folclorul şi creatorii germani de poveşti inspirate de folclorul
german.

Dar poate cel mai influenţat de cultura germană a fost învăţăcelul Eminescu,
el fiind şi cel mai apropiat de Titu Maiorescu.

Relaţia Maiorescu – Eminescu poate fi foarte uşor asemănată cu relaţia dintre
Kant şi Schopenhauer. Şi, dacă influenţa lui Kant şi Schopenhauer a atras atenţia
specialiştilor, începând cu criticii literari şi terminând cu critici de artă, vom discuta
aici despre o altă influenţă, mai puţin analizată, şi anume relaţia Eminescu – Herbart.

Interesul pedagogic este numai exteriorizarea interesului nostru total faţă de
lume şi oameni, spunea Herbart în 1938. Dacă influenţele herbartiene au fost adesea
identificate în activitatea maioresciană1, la Mihai Eminescu se vorbeşte foarte puţin
despre ele. Conform informaţiilor din epocă (Vianu 1965: 210, Cioculescu et al.
1985: 209), poetul român a audiat prelegerile susţinute la Universitatea din Viena de
profesorul herbartian Robert Zimmermann2, caracterul fragmentar al gândirii
filosofice eminesciene nepermiţând urmărirea unor filiaţii directe.

Nu este în intenţia noastră să epuizez subiectul (detaliile sunt oricum foarte
puţine). Ne vom referi aici doar la preocupările legate de pedagogie. Chiar dacă nu
putem da ca fiind certă această influenţă, posibilitatea unei paralele, cu asemănări şi
deosebiri, există: Eminescu se înscrie pe linia maioresciană, criticul

fiind aplecat asupra operei filosofice şi pedagogice a lui Herbart; [...] teoria
pedagogică a lui Herbart a pătruns în pedagogia şi şcoala românească într-un moment
în care, trecându-se la organizarea unui învăţământ modern, cu o şcoală primară
obligatorie, se simţea imperios nevoia unui sistem de organizare a procesului de
învăţământ – deceniile 7–9 (Stanciu 1976: XX).

Experienţa pedagogică eminesciană este reprezentată de activitatea de revizor
şcolar al judeţelor Iaşi şi Vaslui, de ocuparea funcţiei de director al Bibliotecii

1 Herbart a constituit nu doar tema de doctorat a criticului român, dar şi subiectul articolului
intitulat Uber des Herbartianers C.S. Cornelius Teleologische Grundgedanken, care a apărut în revista
„Der Gedanke” în 1862.

2 „La Viena eram sub influenţa nefastă a filosofiei lui Herbart, care prin firea ei te dispensează de
studiul lui Kant. În această prelucrare a înţelesurilor s-a prelucrat şi însuşi intelectul meu ca un înţeles
herbartian până la tocire. Când însă, după această frământare şi luptă de două luni de zile, vine la sfârşit
Zimmermann, zicând că există într-adevăr un suflet, dar acesta e un atom, aruncai indignat caietul meu
de note la dracu şi n-am mai venit la cursuri” (Eminescu, apud Călinescu 1976: 358).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:07 UTC)
BDD-V2652 © 2013 Editura Alfa



Oana STĂNCULESCU-ILIE

566

Centrale din Iaşi, dar şi de o intensă şi profundă preocupare didactică sintetizată
într-o serie de articole privind educaţia, învăţământul, teatrul, literatura, viaţa
politică etc. „Realistul [care] nu se deosebeşte principal de metafizicienii
speculativi” (Florian 1992: 125), „apreciat mai ales ca pedagog, ba chiar privit ca cel
mai mare pedagog german, ca un pedagog înnăscut” (Bârsănescu 1978: 347),
Herbart a avut o experienţă pedagogică prodigioasă. Într-o primă fază, el a fost
preceptor al celor trei copii ai familiei Steiger din Berna, profesor extraordinar la
Universitatea din Göttingen, preluând apoi catedra Universităţii din Königsberg,
unde funcţionase maestrul său, Immanuel Kant. Eminescu neavând o carieră
didactică propriu-zisă, paralela se va baza pe articolele eminesciene (În urma
încărcării programelor, Discuţia actuală asupra programelor, Şi iarăşi bat la
poartă – circumscrise temei Învăţământ. Educaţie religioasă –, Limba noastră, în
Probleme de limbă şi creaţie populară, Columna lui Traian, în Cărţi şi reviste –
reunite în Icoane vechi şi icoane nouă, Despre caracterul naţional, Cultură şi
ştiinţă, Vorbe vechi şi neologisme sinonime, dar şi scrisoarea trimisă lui Iacob
Negruzzi, datată 8 noiembrie 1874, Iaşi, toate apărute în Despre cultură şi artă) şi
pe lucrarea herbartiană esenţială de pedagogie. Comparaţia între cei doi a urmărit:
organizarea învăţământului şi relaţia pe care pedagogia o stabileşte cu religia,
morala şi cultura.

1. Organizarea învăţământului
Eminescu face discriminare între clasa muncitoare şi cea cultă:

Avem licee literare care pregătesc pentru universitate, spre a ne da clasa aceea
care este clasa conducătoare în societate şi care dă tonul în privinţa moravurilor;
trebuie însă să avem şi şcoli care să dea cultura cuvenită aşa-numitei clase de mijloc;
[…] de aceea pentru înaintarea în viaţa politică cată să se ceară sau o mare inteligenţă
sau un mare caracter, care să compenseze munca societăţii ce-i susţine. Acesta ar fi
idealul monarhiei creştine şi ar fi misiunea bisericei de-a răspândi acest sentiment şi-n
clasele de sus şi-n cele de jos (Eminescu 1996: 127–128),

concluzia fiind: „[...] e de datoria claselor superioare de-a strânge cât de multă
cultură pentru a uşura munca celor de jos, pentru a le lumina şi a le conduce spre
binele lor moral şi material”. Perspectiva autorului român este una critică, la limita
pamfletului:

Învăţând pe de rost numirile tuturor oraşelor de pe pământ şi toate formulele
chimice, toate numele speciilor de plante şi de animale, această masă de cunoştinţe,
oricât de nouă ar fi pentru o inteligenţă, n-o fac nici mai iubitoare de adevăr, nici mai
îndemânatică de-a judeca şi de-a distinge drept de strâmb (ibidem).

Herbart însă disociază între învăţământul informativ şi cel formativ, care
prezintă şi azi o problematică de actualitate:

Învăţarea pe de rost e foarte necesară; ea se aplică la toate ştiinţele. Nicăieri
însă nu trebuie pusă pe planul întâi, afară de cazul când se întâmplă de la sine, fără
efort… Textele de învăţat nu trebuie să fie prea lungi. Trei cuvinte străine adesea sunt
prea mult… Chiar dacă memorarea s-a făcut cu grijă se pune întrebarea cât timp se va
reţine ceea ce s-a învăţat. În această privinţă, cu toate experienţele cunoscute, ne
înşelăm din nou. Dar: 1) în realitate, nu tot ceea ce s-a învăţat pe de rost trebuie

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:07 UTC)
BDD-V2652 © 2013 Editura Alfa



„Junimea” sau despre atracţia migrării spirituale româneşti a ideilor...

567

păstrat în memorie pentru totdeauna. Multe chestiuni servesc numai ca pregătire
pentru exerciţiile următoare şi permit să continuăm studiul început, 2) totuşi, dacă
cele învăţate trebuie să se întipărească în memorie pentru un timp mai îndelungat – şi
chiar pentru totdeauna, dacă este posibil – procedeul de a da să se rememoreze acelaşi
material, de câte ori s-a uitat, este un expedient îndoielnic (Herbart 1976: 30–31).

Pedagogul german considera că:
Trebuie să conducem totdeauna cu grijă în alegerea materiei ce poate fi

memorată cu succes sigur. Pentru trebuinţa imediată ne vom mulţumi cu ceea ce este
strict necesar, fiindcă îngrămădirea de materie înlesneşte uitarea. Însă foarte multă
materie, în învăţământ ca şi în experienţă, aduce servicii prin faptul că excită spiritul
şi-l face capabil să împingă mai departe activitatea sa, fără să aibă nevoie să fie
reţinută cuvânt cu cuvânt (ibidem).

Autorul român face critica unei situaţii date într-o manieră plastică, dar
fondată pe sentimentul de revoltă:

Pe lângă aceea că copiii nu învaţă aproape nici măcar a-şi scrie corect limba
lor maternă, se mai adaogă şi deplina lipsă a oricărei influenţe educative în şcoalele
noastre. Cauza principală a acestui îndoit rău e desigur modul viţios al formării şi
numirii corpului didactic. Fără a fi avut o universitate bună, s-au format o sumă de
licee şi de gimnazii cu profesori culeşi după întâmplare, cari n-aveau a justifica alte
studii decât iarăşi numai cele liceale… Corpul didactic, compus după principiile legii
instrucţiei chiar din oameni cari-şi închipuiau a şti ceva fără a şti nimic, a produs în
şcoli o generaţie care asemenea îşi închipuieşte a şti ceva şi are pretenţii şi exigenţe
conformate acestei iluzii, iar în fond n-are nici cultură, nici creştere… după urmele
unui corp didactic format în condiţii atât de vicioase au trebuit să rezulte o mulţime de
rele aproape incurabile: superficialitatea predării materiilor, ignorarea rolului pe care
obiectele deosebite au a-l exercita asupra formării caracterului şi-a inteligenţei,
încărcarea programelor cu materii de prisos, lipsa de control în întrebuinţarea cărţilor
didactice, căci cu cât o carte era mai rău scrisă cu atât era mai sigură de-a fi aprobată
de ministeriu pentru introducerea în şcoale… (Eminescu 1996: 130).

Herbart însă, văzând fenomenul din interior şi confruntându-se probabil cu
situaţii similare, propune nişte principii, reguli de funcţionare:

Instituţiile şcolare şi raporturile dintre ele şi autorităţile comunale pe de o
parte, cu guvernul statului pe de alta, constituie o problemă importantă şi grea, care
depinde nu numai de principii pedagogice, ci are ca scop şi păstrarea ştiinţei,
răspândirea cunoştinţelor utile şi deprinderea artelor indispensabile. Tinerii bărbaţi
care acceptă o sarcină şcolară trebuie să aibă mai întâi în vedere caracterul şcolii unde
au să predea. Programa le arată volumul învăţământului, precum şi diferitele trepte
pentru fiecare obiect… În orice caz, activitatea oficial acceptată trebuie să se
integreze, potrivit scopului, într-un tot al cărui cadru a fost dat. După aceasta, se
determină cum trebuie măsurată şi împărţită materia de învăţământ, care trebuie să ne
stea la îndemână, gradul de încredere ce trebuie să arătăm elevilor în cunoştinţele lor
deja existente, tonul în care li se va vorbi. Totul depinde de faptul ca învăţătorul să fie
pregătit îndeajuns, să apară înaintea şcolarilor cu o atitudine sigură, să îndrepte priviri
atente asupra tuturor şi să facă pe fiecare să simtă îndată că n-ar putea încerca să facă
ceva fără a fă observat de învăţător (Herbart 1976: 114–115).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:07 UTC)
BDD-V2652 © 2013 Editura Alfa



Oana STĂNCULESCU-ILIE

568

2. Pedagogie şi religie
Tema transcendentalului, a ceea ce există dincolo şi independent de voinţa

noastră, a Divinităţii, a religiei, în fond, i-a preocupat atât pe Herbart, cât şi pe
Eminescu. Herbart opina în acest sens: „Educaţia morală poate să apară numai când
e precedată de aprecierea estetică şi de bunele deprinderi, de aici rezultă că educaţia
religioasă nu poate fi nici grăbită, nici întârziat” (Herbart 1976: 32). Rămânând un
teoretician conservator, pedagogul cerea împletirea permanentă a educaţiei morale
cu cea religioasă, dar, deşi admitea existenţa Divinităţii, era totuşi împotriva
caracterului exclusivist al confesiunilor religioase: „interesul religios devine
unilateral când la respectul cutărei dogme sau secte se adaugă dispreţul pentru cei de
altă credinţă” (ibidem), şi continua astfel:

[…] cu cât iubirea creştină faţă de aceia care gândesc diferit asupra punctelor
importante de credinţă este pentru mulţi oameni o datorie greu de împlinit, şi cu atât
mai necesar de a impune această obligaţie, cu cât învăţământul religios însuşi n-a
putut să se dispenseze de indicarea precisă a deosebirilor de doctrină între diferitele
confesiuni (ibidem: 82).

Herbart gândea că:
E o mare greşeală să socotim credinţa mai slabă, pentru faptul că se deosebeşte

de ştiinţă. Noi avem credinţa în oameni şi în viaţa socială, chiar şi atunci când ştiinţa
propriu-zisă ne-a părăsit de multă vreme, şi nici nu ne putem lipsi, nici nu putem să ne
lepădăm de această credinţă, dar şi că există dispreţuitori ai simplei morale, care cred
că prin rugăciune pot să se sfinţească pentru faptele rele (ibidem: 84).

Notabile sunt aprecierile sale critice asupra celor care, persistând în făptuirea
răului, cred în puterea tămăduitoare a rugăciunii. Convins că un învăţământ religios
redus la Vechiul şi Noul Testament ar putea rămâne ineficient, Herbart militează
pentru consistenţă, apelând nu numai la texte filosofice antice, ci şi la cunoaşterea
naturii, având în vedere caracterul laic al eticii lui Spinoza (etica spinozistă incorect
înţeleasă putând duce la cultivarea egoismului; Spinoza afirmând: „Deoarece
raţiunea nu porunceşte nimic contrar naturii, înseamnă că ea porunceşte ca fiecare să
se iubească pe sine, să caute folosul său, adică ceea ce îi este cu adevărat folositor,
să dovedească tot ce-l duce cu adevărat pe om la o mai mare desăvârşire” (Spinoza
1981: XVIII). Eminescu însă e mult mai sensibil la pilda biblică, fiind în acelaşi
timp şi mult mai poetic în expunerea convingerilor sale religioase:

Învăţăturile lui Buddha, viaţa lui Socrat şi principiile stoicilor, cărarea spre
virtute a chinezului La-o-tse, deşi asemănătoare cu învăţămintele creştinismului, n-au
avut atâta influenţă, n-au ridicat atât pe om ca Evanghelia, această simplă şi populară
biografie a blândului Nazarinean a cărui inimă a fost străpunsă de cele mai mari
dureri morale şi fizice, şi nu pentru el, pentru binele şi mântuirea altora. Şi un stoic ar
fi suferit chinurile lui Hristos; dar le-ar fi suferit cu mândrie şi dispreţ de semenii lui;
şi Socrat a băut paharul de venin, dar l-a băut cu nepăsarea caracteristică virtuţii
civice a antichităţii. Nu nepăsare, nu despreţ; suferinţa şi amărăciunea întreagă a
morţii au pătruns inima mielului simţitor şi în momentele supreme, au încolţit iubirea
în inima lui şi şi-au încheiat viaţa pământească cerând de la tată-său din ceruri iertarea
prigonitorilor. Astfel a se sacrifica pe sine pentru semenii săi, nu din mândrie, nu din
sentiment de datorie civică, ci din iubire a rămas de atunci cea mai înaltă formă a

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:07 UTC)
BDD-V2652 © 2013 Editura Alfa



„Junimea” sau despre atracţia migrării spirituale româneşti a ideilor...

569

existenţei umane, acel sâmbure de adevăr care dizolvă adânca disarmonie şi asprimea
luptei pentru existenţa ce bântuie natura întreagă, ideea – concluzie mistică mioritică
fiind: Pentru a fi buni, pentru a se respecta unii pe alţii şi a-şi veni unul altuia în ajutor
(oamenii) au nevoie de religie. Chiar şi blestemul din Biblie este adaptat de filosoful
român. „În sudoarea frunţii tale îţi vei câştiga hrana” n-a fost un blestem ci o
cuvântare. „În sudoarea frunţii tale te vei cunoaşte pe tine însuţi” zicem cercetătorilor
pe terenul istoriei şi a linguisticei.

3. Pedagogie şi morală
În viziunea lui Herbart, lumea este constituită din entităţi pe care acesta le-a

numit reale; marea varietate a lumii explicându-se prin multitudinea de combinaţii a
realelor. Sufletul însuşi era considerat ca o reală. Din contactul realei-suflet cu
celelalte reale, cu lumea înconjurătoare, rezultă reprezentările (senzaţiile,
percepţiile, imaginile, noţiunile). Potrivit filosofiei practice herbartiene, faptele
oamenilor sunt corecte din punctul de vedere al eticii dacă ele corespund celor cinci
idei morale – libertate interioară, perfecţiune, bunăvoinţă, dreptate, echitate –, care
au un caracter universal valabil. Herbart consideră că e „necorect să considerăm
sufletul omenesc ca un agregat format din felurite funcţiuni” (Herbart 1976: 2), dar
şi că „plasticitatea voinţei se observă chiar în sufletul animalelor superioare, însă
plasticitatea în vederea moralităţii, o întâlnim numai la om” (ibidem: 3). Herbart
neagă existenţa vreunei forţe psihice înnăscute, considerând că întreaga dezvoltare a
fiinţei umane este determinată de condiţiile exterioare. Puterea influenţelor externe
este limitată însă de individualitate, de anumite particularităţi. Cele două realităţi –
individualitate şi împrejurările externe – se limitează reciproc. Educaţia în sine este
considerată ca acţionând în aceste limite.

Fără îndoială că valoarea omului nu stă în ştiinţă ci în voinţă. Nu există însă o
facultate de voinţă independentă; ci voinţa îşi are rădăcinile în cercul de idei; şi
anume nu într-o anumită cunoştinţă izolată pe care o are cineva, ci în legătură şi
acţiunea comună a reprezentărilor pe care le-a dobândit, iar virtutea este o calitate
personală; multilateralitatea trebuie să fie baza virtuţii, este sigur deci că unitatea
conştiinţei personale nu trebuie să sufere din această cauză (Herbart 1976: 20–23).

În viziunea pedagogului german, profesiunea nu trebuie să izoleze pe om.
Defectele umane se pot uşor hiperboliza:

Orice dorinţă poate să devină patimă, atunci când sufletul se află deseori
frământat de dorinţă şi când rămâne în această stare până ce ideile, privitoare la ea se
grupează şi-şi formează planuri şi speranţe şi până ce aversiunea faţă de alţii se
întăreşte. De aceea, trebuie să fim vigilenţi faţă de orice dorinţă statornică şi repetată
prea des. Dorinţele cele mai frecvente izvorăsc însă din trebuinţa naturală de hrană şi
de mişcare corporală, iar cele mai mici greşeli pot să devină mari numai prin
obişnuinţă; cea mai mică dorinţă, dacă nu o înfrânăm, poate să se transforme în
patimă. Şi-apoi împrejurările viitoare ale vieţii sunt nesigure; pot să intervină prilejuri
de seducere, de ispite, de mizerie neaşteptată. Această privire aruncată asupra
posibilităţilor viitorului nu este desigur o profeţie, şi nu trebuie să aibă pretenţia de a
trece ca atare dar ea serveşte totuşi ca să trezească luarea aminte (Herbart 1976: 65–69).

Tonul pedagogului se amplifică, ajungând la teoretizări fervente:

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:07 UTC)
BDD-V2652 © 2013 Editura Alfa



Oana STĂNCULESCU-ILIE

570

Nimeni nu devine literat prin educaţie sau: cu cât e mai neînsemnată activitatea
spirituală originară, cu atât mai puţin se poate conta pe virtute, mai ales dacă avem în
vedere varietatea efectului ei posibil. Indivizii reduşi la minte nu pot fi virtuoşi,
deoarece virtutea cere capete luminate (Herbart 1976: 22–97).

Tonul redevine optimist pentru că:
Judecata etică şi estetică se poate stimula, cele mai frumoase maxime şi

principii se pot învăţa pe dinafară; oricine se poate acoperi cu mantia pietăţii, iar viaţa
morală poate să intre în legătură cu ideile asupra universului; ea poate de asemenea să
se mişte într-un orizont foarte limitat (ibidem: 101).

Dacă temperamentul pasional, care nu cunoştea nici o măsură în expresia
iubirii sau a urii (Lovinescu 1982: 216), se situează la polul opus concepţiei
pesimiste herbartiene: „Fiecare din noi e un organ central care-şi asimilează într-un
moment toate întâmplările lumii care-i vin la cunoştinţă” (Eminescu 1970: 245), în
concepţia eminesciană, „omul e cel mai nalt şi mai nobil op de artă al naturei;
într-un sens şi mai nobil el ar trebui să fie şi cel mai frumos op de arte al artei, al
propriei sale puteri creatoare, libere, conştii, morale” (ibidem: 289). În om
sălăşluiesc nemargini de gândire: „Astă nemărginire de gând ce-i pusă-n tine/ O
lume e în lume şi în vecie ţine” (Eminescu 1972: 106), pentru că

[...] ceea ce le lipseşte tuturor nu ar fi pe atât ştiinţa, care se poate oricând
câştiga prin muncă, ci creşterea, iubirea de a o câştiga, iubirea de adevăr, pe care
cineva nu le mai poate deprinde la o vârstă mai înaintată. Copacul, ca să nu crească
strâmb, trebuie îndreptat de pe când e mlădios şi tânăr; mai târziu când toate deviaţiunile
de la calea dreaptă s-au învârtoşat în el geaba-l mai suceşti. Se poate îngroşa, se poate
întinde, numai drept nu va mai fi. Într-o chemare practică şi morală numai zace
adevărata împlinire a vieţii omeneşti, cultura nu e decât prepararea şi după aceea
ornamentul acesteia şi cel mai nobil simţ al omului e cel estetic, însă cel mai frumos din
toate câte sunt frumoase este sufletul cel frumos, de aceea, omul trebuie să fie mulţumit
ori nemulţumit involuntar, astfel cum trebuie să vadă pentru că vede, cum trebuie să fie
pentru că este. Nu aşa gratitudinea. Omul poate să fie grat dar poate să fie şi ingrat –
după cum îşi îndeplineşte datoria lui etică (Eminescu 1970: 128–292).

Herbart şi Eminescu se detaşează unul de celălalt atunci când în discuţie se
află problema importanţei muncii fizice; pedagogul german susţinând că: „Orice om
trebuie să înveţe să se folosească de mâinile sale. Mâna îşi are locul său de onoare
alături de grai, pentru a înălţa pe om deasupra animalităţii” (Herbart 1976: 92), în
timp ce, pentru gânditorul român, cunoştinţele primează: „Pentru a se îmbogăţi,
pentru a-şi îmbunătăţi starea materială, pentru a uşura lupta pentru existenţă, dând
mii de ajutoare muncii braţului, oamenii au nevoie de mii de cunoştinţe exacte”
(Eminescu 1996: 137). Dacă pentru viziunea herbartiană creaţia reprezintă actul
personal:

Orice om poate să scrie numai în măsura în care el are idei. În afară de
adevărata sa putere de elaborare spirituală, el nu trebuie să încerce să scrie nimic.
Exerciţiile de scris grăbite, la care vorbele spun mai mult decât se gândeşte şi se simte într-
adevăr, strică stilul în loc să-l formeze (Herbart 1976: 96),

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:07 UTC)
BDD-V2652 © 2013 Editura Alfa



„Junimea” sau despre atracţia migrării spirituale româneşti a ideilor...

571

pentru cea eminesciană, omul are nevoie de un exemplu, de un mistagog (Eminescu
meditează, oare asupra propriului caz?): „Omul trebuie să aibă înaintea lui un om ca tip
de perfecţiune după care să-şi modeleze caracterul şi faptele” (Eminescu 1996: 136).

4. Pedagogie şi cultură
Paralela eminesciană cultură–ştiinţă (amintind de paralela maioresciană dintre

artă şi ştiinţă, în memorabila O cercetare critică asupra poeziei române de la 1867)
s-ar putea suprapune într-o oarecare măsură celei herbartiene realizată între
profunzime şi erudiţie. Eminescu se întreabă:

Ce este cultura? Pe ţăran, pe meseriaş îi numim neculţi! Lor le lipseşte orice
îngrijire a spiritului, orice ridicare deasupra terenului vieţii materiale. Însă care specie
de cultură a spiritului îl face pe om cult? Vorbim de cercuri culte; într-acestea se
gerează, se gustă, se discută – se cultivă arte şi ştiinţe. Artă şi ştiinţă – sunt ele cele ce
constituiesc cultura? Nu necondiţionat; acest om e foarte învăţat şi cu toate acestea îi
lipseşte – cultura; dimpotrivă iar pe cutare meseriaş care nici profesă nici cunoaşte v-o
ştiinţă, nici se-ndeletniceşte, nici cultivă vr-o artă, ba chiar pe cutare or cutare ţăran îl
putem numi cult în felul său, şirul gândurilor continuând: cuprinsul şi esenţa culturei
nu e simplă; sunt mai multe şi deosebite elemente cari la un loc constituiesc şi
esauriază întregul noţiunii… Cultura se numeşte înainte de toate o anumită stare şi
grad de dezvoltare al inteligenţei, o speţie anumită de ridicare a spiritului asupra
manierei lui de-a privi natura şi viaţa primară şi câştigată fără cultivare educativă, o
împlere a sufletului cu aşa fel de obiecte ale cunoştinţei care trec peste trebuinţele
vieţei cele nemijlocite şi naturale; …cultura e privită ca un izvor deosebit al
moralităţii şi ca motiv propriu al simţemintelor, totodată ea cere multe în privirea
împlinirei chemării noastre omeneşti care sunt străine sau indiferente pentru etica şi
religiozitatea pură (Eminescu 1996: 272–289).

Eminescu oferă o definiţie unică a culturii:
Cultura, în sensul său primitiv, va să zică. Figură, formă, frumuseţe, un suflet

într-adevăr cult va fi acela a cărui fiinţă şi viaţă, simţire şi faptă va urma legilor
frumosului şi el merită numirea unui suflet frumos (ibidem).

Sintetizând, antinomia eminesciană poate fi caracterizată astfel:
Scopul culturei e în esenţă individual, el se împlineşte pe deplin şi exclusiv

înăuntrul individului, cultura unui om nu are alt scop decât ca tocmai el să fie cult…
Într-asta ea-i contrapusă ştiinţei. Scopul oricărei activităţi ştiinţifice este general
(ibidem: 275–276).

De cealaltă parte, exponentul pedagogiei germane opina:

[...] evident că o cultură multilaterală nu poate fi dobândită într-un timp scurt.
Elementele numeroase care o compun nu pot fi dobândite decât succesiv; de abia
după aceasta urmează unificarea, privirea generală şi asimilarea lor; iar pentru aceasta
este nevoie rând pe rând de aprofundare şi reflectare, căci după cum o varietate de
obiecte nu se poate însuşi decât încetul cu încetul, tot aşa unificarea nu se poate face
decât în acelaşi mod (Herbart 1976: 23).

Pedagogul german delimitează clar înţelesul pe care trebuie să-l aibă erudiţia
în opoziţie cu cel al profunzimii:

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:07 UTC)
BDD-V2652 © 2013 Editura Alfa



Oana STĂNCULESCU-ILIE

572

Amploarea erudiţiei nu e totuna cu profunzimea – şi n-o poate înlocui pe
aceasta. Unii se exercită în artele frumoase, în loc de a citi. Alţii trebuie să dea lecţii
de timpuriu ca să poată trăi: aceştia învaţă instruind pe alţii (ibidem: 51).

Portretul omului de cultură în viziunea eminesciană:
Fiecare om cult va avea în fiecare caz singuratec, o judecată determinată, ba

chiar justă asupra împrejurarei: dacă cutare sau cutare îi este asemenea lui sau
trebuieşte numărat între cei neculţi, dacă cutare faptă e demnă or nedemnă de un om
cult [...] la fiecare om cult nu presupunem numai o resimţire tare şi agilă a frumuseţei,
ci şi o reprezentare relativă a acesteia; se cere cel puţin expres, ca în şi pe el să nu se
prezinte nimic nefrumos, ba şi împrejurul lui să nu fie nimic care să vateme simţul
estetic, [...] de a se bucura de orice formă, specie şi formă a artei, a avea participare şi
interes pentru ea, trece de un semn deciziv al unui om cult – şi al artistului: Ca artist
sau ca om de litere e bine ca persoana ta să rămâie necunoscută cititorilor tăi – şi cu
cât vei fi mai cu talent, cu atâta aceasta-i mai necesar. Depărtarea face a crede că
autorul cutărei scrieri interesante trebuie să fie un om foarte deosebit – în fapt însă
oricare ar fi puterea imaginaţiunii sau judecăţii tale, rămâi tot om cu toate defectele şi
slăbiciunile, ce sunt legate de acest cuvânt. De-ai putea să guşti în taină şi necunoscut
laudele acelor oameni ce i-ai putea iubi – bine, de nu, nu te arăta lor (Eminescu 1970:
271–286)

este de fapt o autodescriere.
Concluzia referitoare la ceea ce a însemnat „Junimea” atât ca mişcare literară,

cât şi prin fiecare membru component al său şi relaţia ei cu civilizaţia şi cultura
germană nu poate fi decât una, şi anume că, pornind de la o serie de elemente
literare şi filosofice de inspiraţiei germană, „Junimea” a reuşit să reprezinte pentru
literatura şi cultura română însăşi raţiunea sa de a fi, fiind cel mai valoros moment
creator al culturii noastre. „Junimea” s-a răsculat contra formelor goale, contra
cuvintelor mari golite de înţeles, pângărite în gura Caţavencilor şi Farfuridilor noştri.
„Junimea” s-a sculat contra speculei ce se făcea cu aceste cuvinte.

„Junimea” a avut un ideal modest, dar sănătos, pe care l-a şi realizat în parte;
mai mult însă n-a putut face, având în vedere condiţiunile ţării noastre. Meritul
„Junimii” a fost acela că a supus la o analiză temeinică şi lucidă societatea şi cultura
românească, semnalându-i slăbiciunile. Dezbaterea de idei din interiorul „Junimii”
ca şi aceea dintre junimişti şi ceilalţi intelectuali ai vremii au contribuit la implicarea
mai directă a oamenilor de cultură în problemele societăţii.

Bibliografie

Bagdasar et al. 1941: N. Bagdasar, Traian Herseni, S.S. Bârsănescu, Filosofia românească
de la origini până astăzi. Istoria filosofiei moderne, vol. V, Bucureşti, Societatea
Română de Filozofie.

Bârsănescu 1978: Ştefan Bârsănescu, Dicţionar cronologic: educaţia, învăţământul,
gândirea pedagogică din România, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică.

Călinescu 1976: G. Călinescu, Opera lui Mihai Eminescu, vol. I, Bucureşti, Editura Minerva.
Cioculescu et al. 1985: Şerban Cioculescu, Vladimir Streinu, Tudor Vianu, Istoria literaturii

române moderne, Bucureşti, Editura Eminescu.
Eminescu 1970: Mihai Eminescu, Despre cultură şi artă, Iaşi, Editura Junimea.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:07 UTC)
BDD-V2652 © 2013 Editura Alfa



„Junimea” sau despre atracţia migrării spirituale româneşti a ideilor...

573

Eminescu 1972: Mihai Eminescu, Povestea magului călător în stele, Bucureşti, Editura
Minerva.

Eminescu 1996: Mihai Eminescu, Icoane vechi şi icoane nouă, Bucureşti, Editura Floarea
Darurilor.

Florian 1992: Mircea Florian, Metafizică şi artă, Cluj, Editura Echinocţiu.
Herbart 1976: J.F. Herbart, Prelegeri de pedagogie, traducere realizată de I.C. Petrescu şi I.I.

Gabrea, prefaţă, studii introductive şi note realizate de Ioan G. Stanciu, Bucureşti,
Editura Didactică şi Pedagogică.

Lovinescu 1982: Eugen Lovinescu, T. Maiorescu şi contemporanii lui, Bucureşti, Editura
Minerva.

Scarlat 1984: Mircea Scarlat, Istoria poeziei româneşti, vol. II, Bucureşti, Editura Minerva.
Spinoza 1981: Baruch Spinoza, Etica, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică.
Vianu 1965: Tudor Vianu, Studii de literatură română, Craiova, Editura Didactică şi

Pedagogică.
Zub 1977: Al. Zub, Junimea. Implicaţii istoriografice, Iaşi, Editura Junimea.

“Junimea” or about the Romanian Spiritual Migration Attraction
of Ideas for the German Culture

“Junimea” represented within the Romanian culture the greatest philosophical,
literary, journalistic, cultural, etc. movement. But still today the influence of the German
culture upon each of its members remains impressive at each new examination and research.
This great admiration for the German culture (where we should understand mainly the
German philosophy and literature) starts with “Junimea”’s founder, the perfect embodiment
of the Romanian cultural self-made man Titu Maiorescu. We may also assume the fact that it
was especially because Titu Maiorescu was fascinated by the German culture that all of the
important members of “Junimea” “suffered of this disease” but each of them chose to “treat”
it in his particular different way. For almost all the members of the Romanian cultural
movement (except Ioan Slavici and Ion Luca Caragiale who chose Germany as the country
of his exile) the appreciation for the German culture was determined by the period they spent
there during their studies.

The German pattern was determinant not only for the literary career of each of
”Junimea”’s members but also for their personal way of categorizing things. The impact that
the German thinking (from diverse fields starting with the artistic one and ending with the
pedagogic one) had upon the Romanian creators of culture seems overwhelming. But why
this attraction for the German culture was so strong within the Romanian authors? Why were
they so impressed by this pattern? Why did they choose this culture and not the French one
or any other? What is that element that gathered all their energy and directed towards the
German culture? Why their soul and spirit “migrated” towards Germany during all their life
and career period? Why were the “classics” of the Romanian Romanticism so devoted to the
German “prototype” of ideas?

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:07 UTC)
BDD-V2652 © 2013 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

