
211

Esenţializări simbolice în imagologia poetică.
Poezia de limba română din Serbia

Carmen DĂRĂBUŞ*

„Întrebaţi-i pe poeţi cum se mută, printr-un simplu/
vers, arterele oraşului în livada cu vişini”

(Mărioara Baba Vojnović, La şcoala poeţilor).

Key-words: cosmic tree, relation earth-water-vegetable, epistemological
relativism

Nostalgia întoarcerii la vegetal este, în antropologia cultural-simbolică,
dorinţa de odihnă, extincţia, dar în acelaşi timp şi viaţa văzută în totalitatea ei
perenă. Alături de cuvânt, raportarea la vegetal este o altă „călătorie” recurentă a
poeţilor de limbă română din Antologia poeziei româneşti din Serbia. Autorii se
adresează unui public simpatetic, în primul rând cunoscătorilor de limba română din
spaţiul ex-iugoslav, ca prim filtru al accederii spre alte spaţii culturale. Aşadar

există, în cazul operei simbolice, o comunitate de cod între autor şi publicul
contemporan acestuia, problema decodării şi receptării mesajului devenind una de
spontaneitate bazată pe reperele spirituale ale epocii (Liiceanu 2005: 88–89).

Motivele literare în directă relaţie cu vegetalul transsubstanţializează
brutalităţile istoriei concrete, pentru că „istoria corupe, trecerea timpului adulterează
sensurile primordiale ale simbolului” (Eliade 1994: 234). Dialectica sacrului spune
că fragmentul (arborele, planta) este purtătorul Totalităţii, astfel că vegetaţia devine
realitatea-viaţă cu forţă de regenerare, manifestată proteic şi ubicuu din surse
inepuizabile.

Depozitar al memoriei afective, vegetalul conservă salvator frumosul dintr-un
trecut rănit; fructul esenţializează, comunică, istoria sa fiind similară celei umane în
efortul devenirii, al împlinirii şi, în cele din urmă, al recontopirii cu natura. Din
imaginarul vegetal nu lipseşte pământul, centru orizontal de atracţie a vegetalului în
momentul retragerii întru renaştere şi elan vertical prin care cuvântul se întrupează:

O singură adiere de vânt necunoscut/ Ne va trezi imaginea în miez de noapte/
Preafrumoasa amintire din putredul trecut/ Va scutura copacul/ Cu mere dulci şi
coapte./ […] ţărână urcând pe o aripă în zbor discret (Slavco Almăjan, Dezlegarea
izvoarelor, p. 15–16).

* Universitatea de Nord, Baia Mare, România.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:36 UTC)
BDD-V2617 © 2013 Editura Alfa



Carmen DĂRĂBUŞ

212

El nu se supune îngrădirilor artificial create, ci urmează, firesc, ritmurile
naturii, moartea însemnând renaştere, condiţie a germinării prin sâmburele căzut în
ţărână: „Nu există loc pentru ziduri/ Masca de ceară se apropie de cui/ Fructele în
sâmburi neadormite cad” (Idem, Masca de ceară, p. 17). Martor şi confident al
căutărilor şi regăsirilor erotice, copacul este o prezenţă axis mundi: „era o noapte
tristă/ Fără stele/ Fără cer/ Am povestit copacilor cum ne-am iubit/ Ea era scoică/ Eu
corăbier” (Idem, Nomazi sentimentali la circ, p. 27). Pământ-apă-vegetal se
intercondiţionează în crearea şi menţinerea vieţii, aşa cum natura interioară a
artistului are nevoie de permanente refertilizări emoţionale spre a se menţine, spre a-
şi continua menirea naturală: „Cum să traducem tăcerea peştelui/ Cum să traducem
încolţirea grâului/ Să întrebăm apa şi să-ntrebăm pământul/ Ei sunt traducătorii
peştelui şi ai grâului” (Idem, Criza traducerii, p. 19). Relaţia formă/conţinut, la nivel
poetic, este o reinventare permanentă, dinamizată de formă care condiţionează
rezistenţa, în timp, a conţinutului: „Vântul din rimă şi miezul din măr/ Cuvântul şi
gheaţa pătrund spre adevăr” (Idem, Tropisme, p. 26). Fructul conţine misterul divin
al facerii, imposibil de evaluat raţional, este taina naturii care se regenerează, trăind
emoţia coacerii, similară cu cea a fiinţei simţind neliniştita trecere spre maturitate:

Căci contrafortul înălţat cu sârg/ E poate-o nouă dogmă, o nouă teorie/ Dar spaima
fructelor ce dau în pârg/ Şi calea tainică spre veşnicie/ Degeaba încercaţi s-o tâlcuiţi/ Cu
cercuri, cu triunghiuri, cu pătrate (Mihai Avramescu, Despre geometrie, p. 29).

Alteori este apogeul toamnei dătător de predispoziţii hedoniste – omagiu adus
lui Dionysos: „Cine se mai gândeşte la dragoste/ Când fructele cad/ Când se bea vin/
Iar omul/ nu-i decât o unealtă” (Ion Miloş, Am ales dragostea, p. 209). Presimţirea
declinului, a morţii  este transpusă expresionist, în simbioza viaţă-moarte. Copacul nu
mai musteşte de sevă, ci seacă, se pietrifică odată cu inerenta lunecare în iarna fiinţei:

Abia ieşisem de sub iarbă; aveam/ un gust puternic de pământ în gură;/ un
viitor cadavru atârna în mintea mea,/ rădăcini aeriene se împleteau/ în jurul
picioarelor mele,/ iar aripile nu-mi serveau la nimic.// […] Un trunchi de arbore
pietrificat,/ nişte braţe lucioase şi umeri scânteietori/ un zâmbet de argilă arsă/ mă
urmăreau de-a lungul drumului,/ grăbind succesiunea anotimpurilor (Mărioara Baba
Vojnović, Inversiune, p. 52).

supunerea vieţii prin lipsa de sens: „Arborii-şi îndoaie spinarea/ în ploconelile
neantului” (Radu Flora, Aştept, p. 161). Cromatica stinsă alături de simbolul bufniţei
este tristeţea presimţită în apropierea morţii ori în a trecerii unei etape care-şi pierde
suflul: „Din arborele istovit/ cele din urmă/ culori se desprind/ în ochii bufniţelor/
strigându-se speriate” (Felicia-Marina Munteanu, Dezgust, p. 184).

Simbioza frumuseţii şi a păcatului, a neliniştii care minează însăşi inima
arborelui apare în poezia lui Ioan Flora: „Astfel, două pietre de râu/ se zgâiesc perfid
şi pătimaş la mine,/ un şarpe se încolăceşte în inima lemnului de trandafir”
(Recitindu-l pe Vasko, p. 149), anulând aşteptările luminii din câmpul verde-crud;
iar „brazii verzi, împodobiţi/ cu fâşii de hârtie multicoloră, se uscaseră de-a binelea”
(Cimitirul din curte, p. 153). Ameninţarea morţii, criza morală ori cea emoţională
aduc atingere însuşi simbolului vieţii ce uneşte cosmicul cu teluricul. Şi tot despre o
simbioză, în ţesătură intertextuală, cea a frumosului şi a urâtului, vorbeşte imaginea
poetică a lui Pavel Gătăianţu: „Se-ntâlniră aceleaşi străzi/ împuţite/ de balegă celestă

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:36 UTC)
BDD-V2617 © 2013 Editura Alfa



Esenţializări simbolice în imagologia poetică

213

şi florile/ răului” (Zorile din baltă, p. 169). O viguroasă imagine a simbiozei viaţă–
moarte trăită în ritmurile naturii construieşte Olimpiu Baloş în poezia Ion: „Oamenii
au aprins miriştea./ Mirosea a pâine arsă/ şi-a pământ uscat […] Tata a apăsat mai
adânc brazda/ şi a scos sămânţa;/ a înălţat-o spre soare/ apoi, am plâns/ şi-am înţeles
că/ Ion a murit.” (ibidem, p. 57); mirosul pâinii reface permanent legătura cu toposul
copilăriei, cel mai adesea în tonalităţi blând nostalgice:

Acolo unde m-am născut/ mirosea a pâine caldă,/ a spice coapte de grâu, a
broboane de sudoare,/ mirosea a viaţă./ Acolo unde m-am născut/ s-a împrăştiat prin
văzduh/ aroma delicată a viei şi fluierul lin/ al ciobanului (Ionela Mengher, Acolo
unde m-am născut, p. 198);

sau dintr-o perspectivă exotic-luminoasă, aceeaşi intercondiţionare a seminţei care
doar murind devine rod, cum spune Evanghelia după Ioan:

Nu-ţi trebuie mare filozofie/ să decojeşti o portocală/ să stropeşti apoi/ cu sucul
ei/ pământul de sub streşină./ Sâmburii să-i arunci în aer/ cu convingerea că din ei/
într-o bună zi/ va încolţi înţelepciunea omenirii/ iar din coaja ei portocalie/ cum poate
fi altfel?/ faci adăpost pentru câini (Eugenia Bălteanu, Risipă de timp, p. 91).

Şi tot simbioza viaţă–moarte, într-o imagine încărcată de paradoxală
senzualitate dată de sugestia ispitei adamice în poezia Ilenei Ursu:

dacă pielea ta simte mirosul gerului/ dacă începi cu glas străin să vorbeşti/
caută holda-n mormânt/ cu măr la cap în loc de cruce// […] Se va stinge oare
vreodată/ focul ce arde/ carnea coaptă a frunzelor (Numele şi umbra, p. 262).

Există o recurenţă a ideii de sămânţă–însămânţare care poate fi pusă în directă
legătură şi cu mediul natural de viaţă, dar şi cu raportarea, fie şi în subconştient, la
consolidarea legăturilor cu pământul, cu locurile în care s-au născut. Este o
reconfirmare permanentă a dreptului de a locui alături de Celălalt. Totul face parte
din circuitul naturii, coaja nu e un rest inutil, regnurile se cheamă şi se completează
firesc. Sămânţă–plantă, semnificant–semnificat, făţişe ori camuflate obsesii ale
întemeierii în lutul profund, dincolo de oboseala nisipului mişcător al nou-veniţilor:

Conştiinţa simbolică vede semnul în dimensiunea sa profundă, s-ar putea
chiar spune, geologică, deoarece, pentru ea, etajarea semnificatului şi a
semnificantului constituie simbolul” (Barthes 1980: 121). Topirea în natură este o
formă de luare în stăpânire a locurilor neviciate de relaţii sociale dictate de alte
considerente decât cele ale reacţiei spontane:

Cu sentimentul uriaşei bogăţii de-a nu avea nimic,/ Ademenit de confortul
spicelor dătătoare de boabe de sămânţă,/ Voi adormi, într-o zi, nepăsător, în pusta
înnebunită de singurătate/ Sau pe pământul reavăn, în tăcerile pădurii,/ Fremătând de
puritate şi de prospeţime. […] Şi voi reveni cu boabele încolţite în mângâierea
primăverii (Iulian Rista Bugariu, Nepăsare, p. 100).

Asemenea ierbii, poetul se visează îmbătrânind cât să se înţelepţească şi
reîntinerind, succesiv, întru bucuria unor noi experienţe, uitând, vegetal, preţul celor
deja trăite:

iarba e unica în stare să încalece veşnicia/ sugrumând, ci firele ei, gâtlejul anilor/
şi muşcând văzduhul/ în tihna ei plină de puritate./ iernile trec pe deasupra şi pe

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:36 UTC)
BDD-V2617 © 2013 Editura Alfa



Carmen DĂRĂBUŞ

214

dedesubtul ei/ adulmecând-o ca hienele,/ iar ea ţâşneşte mereu din ugerele pământului/
în zile vlăguite de sângele primăverii.// […] şi eu mă agăţ de firele ei ca iedera de
garduri,/ tot mai străin de elementele propriei fiinţe (Idem, Iarba vremii, p. 98).

Câmpia se înalţă odată cu iubirea crescândă şi scade odată cu stingerea ei:
„Ochii ţi-i sărut şi vor trăi mult,/ câmpiile vor avea înălţimea noastră/ în revărsatul
zorilor” (Mărioara Ţ. Sfera, Dorul nu-i numai dor, p. 239). Există, la poeţii de limba
română din Serbia, un adevărat panteism în care grâul din întinderea panonică – exil
şi casă –, şi emoţia fiinţei se regăsesc într-un sistem de vase comunicante:

O, şi câte va mai trebui să văd,/ despre câte să vorbesc – /că-ntr-adevăr,
necruţătoare şi plină de răni/ e lumina ce-o respiri – dar trec aproape mut/prin
dimineţile astea exilate-n lanuri de grâu.// […] Toate se vor prăbuşi,/ se vor face una
cu pământul – devastate,/ sleite,/ decapitate precum roua spicelor de grâu (Nicu
Ciobanu, Într-o dimineaţă la ţară, p. 119).

Întoarcerea în mediul familial rural este refacerea legăturii cu sentimentului
paradiziac al apartenenţei dătător de confort emoţional. Tată şi fiu se integrează,
antropologic, în ordinea cosmică a fiinţării şi a interdependenţelor:

Cu nervii obosiţi de atâta umblet răzleţ/ mă oprii într-o zi la tata în bătătură./
– Ai venit? – mi-a zis el molfăind pâine în gură –/ ştii că fără tine-mi sunt zilele ca
mărul pădureţ./ […] Mi-e dor de portretul bunicului cu obielele tărcate,/ de icoanele în
cununi de busuioc,/ de fluierul meu, făcut din soc,/ de covoarele de mama înflorate
(Simion Drăguţa, În soba mare, la tata, p. 142).

O melancolie gravă, în care originile şi simbolizarea lor constituie centrul
lumii. Arareori apare peisajul urban la aceşti poeţi, legătura cu ruralul simbolizând
întoarcerea la tradiţie sau menţinerea în tradiţie, care le sporeşte confortul psihic al
apartenenţei. De altfel, spaţiul urban este unul în care aculturaţia este mult mai
fertilă decât în cel rural, chiar dacă şi aici se produc interferenţe, fiecare comunitate
etnică fiind receptoare şi donatoare, în acelaşi timp, de elemente de civilizaţie
specifice. Plecarea de acasă este resimţită ca pierdere, ca rătăcire în momentele de
cumpănă, chiar dacă întoarcerea nu mai poate fi decât arareori definitivă, bucuria
clipei de acasă are rol curativ:

Dacă-mi întâlniţi cumva/soarta rătăcită în neant,/ spuneţi-i că o caut/ pe-un
drum de ţară,/ prăfuit de speranţe,/ prin grânele verii aurii,/ printre boabe şi ciorchini
tomnatici (Aurora Rotariu Planjanin, Eu, p. 233);

salvarea lumii gata să se usuce stă în fruct, plecarea nu mai pare definitivă dacă înăuntru
se află sădită sămânţa dorului de casă: „Când pleci, ia nucile/ cu tine, că altceva/ nu
avem/ s-a uscat nucul din vie/ şi cine ştie…” (Idem, Singuri cu noi, p. 234).

Axis mundi visat, în poezia Marianei Dan copacul se structurează viguros
„coroană şi rădăcină –/ cu trunchiul mai mare/ decât copacul” (sărbătoarea, p. 129)
la mijloc, încât pare că rădăcina şi coroana sunt simple pretexte ale existenţei
tulpinii, apogeu al vârstei de mijloc. În tradiţia indiană, cosmosul este figurat ca un
arbore uriaş, răsturnat cu rădăcina înfiptă în cer şi cu ramurile acoperind pământul.
Tăierea arborelui de la rădăcină echivalează cu ruptura dintre univers şi om. Mircea
Eliade îl citează pe Ananda Coomaraswamy şi relevă ideea că trunchiul e
inteligenţa, cavităţile interioare sunt canalele pentru simţuri, ramurile sunt elemente

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:36 UTC)
BDD-V2617 © 2013 Editura Alfa



Esenţializări simbolice în imagologia poetică

215

cosmice şi obiecte ale simţurilor, iar florile şi frunzele – binele şi răul, pe când
florile – plăcerea şi suferinţa. Rădăcina este principiul, nevoia de fixare, de
stabilitate pentru fiinţă, iar ramurile sunt formele de manifestare ale principiului.

Alteori, pretextul fructului râvnit schiţează imagini ludice, pline de
prospeţime: „Copiii intră/ În livada de căpşuni/ Ca vânătorii” (Ioan Baba, ***, p. 43)
sau, cu forţa de concentrare a unui haikú, grele de tristeţi, corespondenţe între
regnuri: „Vârful salciei/ Peste gâtul şi gândul/ Lebedei triste” (Idem, p. 44). Rodul
vegetalului aparţine vieţuitoarelor câmpului, firească lunecare dintr-un regn în altul,
continuare dintr-un regn în alt regn, într-un peisaj al armoniei cosmice
diseminându-se şi dinamizând: „În fiecare fir de grâu creşte câte un iepure/ şi-n seara
coacerii, când/ valurile mării ameninţă castelul să străpungă,/ el răsare pe neaşteptate
şi/ sare din frunză-n frunză” (Vasa Barbu, Iepure în fir de grâu, p. 63). Grâul este
laitmotiv firesc în câmpia Voivodinei; funcţionalitatea lui se metamorfozează estetic,
devenind metaforic suport al slovei: „Scriu cu cerneală invizibilă/ în lungul paiului de
grâu”(idem, Cerneala invizibilă, p. 64), iar combustia provocată de această întâlnire
ridică spre ceruri, conservând salvator, efemeritatea trăirii.

Ameninţarea decapitării arborelui peren este resimţită ca o ameninţare la
adresa fiinţei şi a fiinţării ei, astfel că poezia devine o incantaţie întru transformarea
uneltei destructive în obiectul-ţintă al distrugerii:

Secure/cu coada de genune/ opreşte-te-n hăurile tale/ chiar dacă vei cădea/ atunci
cazi mai bine/ în basmul unde/ coada securii se preface/ în brad mirositor/ aţintit cu
ochii de la stea la stea/ de la dor la dor (Corneliu Bălică, De la stea la stea, p. 84);

stejarul şi bradul sunt arbori ai longevităţii care captează panteist pulsaţiile vieţii, nu
simplu decor vegetal: „Se revarsă spiritul în scoarţa stejarului/ ca-ntr-o cupă imensă”
(Eugenia Bălteanu, Povestea poveştii, p. 89). Alături de arborii puternici, ai
demnităţii naturii, salcâmul este momentul omenescului sentiment de vulnerabilitate,
de fragilitate într-o lume din a cărei istorie ar vrea să facă parte: „Să fie/ să fie numai
drum deschis/ spre salcia aplecată/ spre pământul moale şi veşted/ cu gust de lemn
ars/ incandescent./ Să fie” (Idem, Să fie numai, p. 90). Copacul cosmic apare în
forma degradată a stufărişului, scenă a morţii trist-groteşti, ameninţând echilibrul ori
chiar semn al unui dezechilibru deja instalat: „Căprioara rănită de braconier,/
undeva, în pădurea din Nisipurile Deliblăţii,/ muri în stufăriş cu gura-n vânt,/ pe
valurile colinelor dintre Nicolinţ şi Alibunar” (Simion Drăguţa, Ospăţul, p. 143). În
locul esenţializării unitare, fructul poate semnala existenţa unui moment al disipării
unităţii gata petrecute, un dezechilibru interior ori social: „Merele, într-o parte a
mărului, s-au perpelit,/ În cealaltă parte, mărul e iarăşi înflorit/ şi mult, prea mult şi
pretutindeni lumea s-a fost învrăjbit” (Ion Marcoviceanu, Cronici viitoare, p. 177).

Un adevărat imn închinat rodirii vegetalului, germinaţiei pământului în strânsă
legătură simbolică cu ideea de feminitate este poezia Ţărancă (p. 247) a Floricăi
Ştefan. Umanul se profilează peste natura în coacere până la contopire; fiinţă, brazdă
şi presimţirea rodului devin una: „Până la brâu eşti îngropată-n ţărână/ şi pasul ţi se
împiedică de brazdele/ şi în grâul încolţit./ Până la umăr vin râurile cu trestiile/ şi
floarea-soarelui”. Ritmul contopeşte gradat femeie şi brazdă în amestecul regnurilor
condiţionate de ţărână: „Până la urechi se urcă valul de grâu desculţ/ cu cuiburile
prepeliţei/ şi vaierul holdei./ Până în creştetul fiinţei/ se urcă valul negru al ţărânii”.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:36 UTC)
BDD-V2617 © 2013 Editura Alfa



Carmen DĂRĂBUŞ

216

Alternanţa cromatică, dinamismul dat de verbe îi traduce ipostazele ciclice ale morţii
şi reînvierii: „Ară în lung şi lat,/ ţărâna râde în negru./ Seamănă în lung şi-l lat/
ţărâna râde în verde./ De-i culegi aurul –/ râsul negru îi rămâne pe obraji”. Nicio
etapă nu este ferm delimitată de cealaltă, viaţa anunţă moartea, iar aceasta rodul ce
va să vină. „Cărările verzi ale ierbii” din poezia Numai dragostea (p. 251) odihnesc
fiinţa ostenită de mersul prin sinuozităţile vieţii, estompând alienările.

În mituri şi legende, arborele cosmic simbolizează universul ori coloana care
sprijină lumea, miracol care conferă nemurirea celui care îi gustă fructele. Acestea
reiau, într-un fel sau altul, teoria centrului prin care arborele este izvorul vieţii şi al
sacralităţii, al cunoaşterii (mărul biblic) binelui şi al răului. Aşa cum vegetalul
urmează un parcurs ciclic, iniţiatic, şi „existenţei de ieri, profană şi iluzorie, îi
succede o existenţă nouă, reală, durabilă, eficace” (Eliade 1992: 349). Prin Arbore,
divinitatea se revelează în cosmos şi este izvorul regenerării vieţii fără de moarte,
sursă către care omul se îndreaptă, nutrindu-şi visul cu privire la propria-i nemurire.
În numeroase tradiţii, imaginea soarelui este legată de aceea a arborelui, reprezentat
ca fructul arborelui lumii. El îşi părăseşte arborele la începutul unui ciclu, pentru a
se reîntoarce la sfârşitul lui. Raportată la simbolismul biblic al Paradisului terestru
(Guénon 1997: 357), nemurirea nu este dată de o licoare extrasă din arborele vieţii,
ci chiar din fructul său, fiind vorba, de fapt, despre hrana nemuririi. Arborele
marchează destinul circular al umanităţii: el este pomul cunoaşterii din care gustă
cuplul adamic, având acces la bine şi la rău, dar are şi rolul anulării păcatului
primordial, dat fiind faptul că lemnul unui copac s-a făcut crucea pe care a fost
răstignit Mântuitorul.

Floarea şi familia sa lexicală traduc un apogeu al farmecului, pregătindu-se să
devină fruct ori să moară întru re-germinaţia ciclică a seminţei; este şi aspra ori
dulcea oboseală a efortului de a ajunge aici; este instrument defensiv sau agresiv pe
care devenirea în mijlocul experienţelor vieţii îl creează, astfel că verbul derivat este
pus în context inedit: „Ziua care va veni/ Cu melci lacomi şi cu zgură/ Pe la-amiaz
va obosi/ Va-nflori un dinte-n gură”. (Idem, Inscripţie pe copită de cal, p. 22). Fără
a avea decât arareori farmecul egalabil cu cel al florii, frunza este superioară prin
rezistenţă, acumulând, precum fiinţa umană, experienţe care o imunizează la
lunecarea din vară în toamnă: „Deschidem ochii şi deja e seară/ Uităm de ziuă şi
uităm de vară// Frunza oboseşte şi devine dură/ Uităm de dulceaţă şi uităm de ură”
(Idem, Dicţionarul uitării, p. 25). Elanuri romantice ale simbiozei trăire-natură
traduc un simbolist sentiment de alienare; floralul se metamorfozează sub influenţa
unei adânci tristeţi, îşi pierde individualitatea, ca o epuizare a vieţii:

Florile se fac tot mai ciudate/ şi nu se mai disting după miros./ Par doar obiecte
inventate/ fără sens, cu totul de prisos.// Mă opresc din drum în câte-un parc,/ şi
m-apropii de un rămuriş,/ încercând cu grijă să-mi descarc/ sufletul de freamătu-i
pieziş (Mihai Avramescu, Golul mut, p. 32).

Adânca durere, bagatelizată curativ, se transformă prin secrete alchimii: „De
aici cerul ni se pare mai divin,/ îl vom putea închide într-o floare/ de pelin” (Nicu
Ciobanu, Totul putea începe altfel, p. 111). Corespondenţa teluric – celest este
sublimată floral, nu într-o construcţie oximoronică, ci într-o viziune oximoronică, în
care floarea nu mai e gingăşia, frumuseţea, ci tristeţea, amarul. Tot ea susţine forţa

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:36 UTC)
BDD-V2617 © 2013 Editura Alfa



Esenţializări simbolice în imagologia poetică

217

supravieţuirii într-un mediu resimţit ca ostil, tensiunea „tânjirii” salvând imaginea de
idilismul facil: „Trăiesc în cămin străin ca un leu în cuşcă/ iubesc plimbându-mă
printre ziduri care muşcă./ […] Şi mai port în inimă cu gutui înflorit,/ îl aud cum
bate şi trece/ prin poarta cerului albastru, unduit” (Simion Drăguţa, Gutuiul din
inimă, p. 141). Gutuiul-gutuia este un simbol poetic recurent – fruct aromat, specific
doar anumitor zone, se coace cu greutate şi-şi păstrează miresmele până târziu,
răsfăţând ochiul cu virtuţi estetice: „admirăm galbenul gutuiei pe masa de lucru”
(Ionela Mengher, Cuvinte II, p. 196).

Dacă floarea simbolizează uneori efemeritatea farmecului juvenil, alteori ea
captează şi păstrează emoţii arhetipale, particularizate prin substantivul românesc
„dor”, cu semnificaţii complex şi posibil de tradus în alte limbi prin sintagme, şi mai
puţin printr-o unică noţiune:

Din Anno Dominii Una Mie… Aceasta/ Pendulează ziua botezată la amiază/
Drept Ziua Dorului/ Aşa se cheamă/ Ziua unui dor misterios înaripat/ Ziua unui dor în
floarea de salcâm/ eternizat (Ioan Baba, Ziua dorului, p. 37)

– floare cu valenţe narcotice prin puterea miresmei, estompând graniţa dintre timpul
obiectiv şi timpul subiectiv. Vegetalul serveşte drept decor al desfăşurării unei idile,
cu vagi ecouri minulesciene, sublimând trăiri puternice în miezul unei vieţi ardente:

ne vor vedea iubiţi/ Transpuşi/ În flori ce cresc din furii şi extaze/ Când singuraticii
sărmani de noi/ Prin grânare lungi von treiera/ Vom savura tot mustul fermecat/ Acumulat
pe-aleea dintre buze/ Pierduţi la o agapă-n doi (Idem, Agapă în doi, p. 38)

sau ecou al aducerii-aminte dinspre un Banat idilic, aproape mitic, proiectat pe
fundalul unei amintiri de grea nostalgie:

În drum spre Banat/ Spune că şesul cu râurile-i verzi/ Pocneşte-n muguri de
cireş/ Şi-n spice de grâu lăptoase/ Apoi ne mai întreabă// Când veniţi în peisajul
mirific/ Să lustruim cristalul anilor/ Şi-n strada mare de altădată (Idem, Bilanţul
anilor, p. 41).

Lunecând din vară spre toamnă, natura merge în întâmpinarea unei presimţite
renaşteri, autumnalul fiind resimţit ca sfâşietor de către eul poetic, natura nefăcând
decât să repete un ciclu, străin naturii umane: „Prin ploaia de toamnă/ departe de
turma mea/ lupii sfâşie la oi// În adâncul de pădure/ se usucă otrăvite/ fire-n frunzele
de mure” (Lazăr P. Mălaimare, Lupii, p. 189). Preaplinul emoţional utilizează tot
intermediari vegetali spre a se exprima: „Ochii leagănă trupul/ şi marea/ spre
primăvara cu flori” (Idem, Înflorire, p. 191). Primăvara şi toamna sunt perioade de
tranziţie, trăind din tensiunile create la intersecţia anotimpurilor şi specifice
literaturii confesive, impregnate de emoţie, claritatea iernii şi a verii fiind apanaje
ale clasicismului.

Apogeul greu de miresme al vârstei feminine, aspiraţia spre puritate şi
presimţirea declinului ce va să urmeze sunt captate în cupa regală a crinului:

de ce mă caţăr, în neştire, pe spirala anilor/ şi mă opresc, o singură dată, la o
albă/ floare de crin, ca o stea la o mie de ani./ Sau, poate, vrea din frunzişul anilor să-
mi/ ridice o caldă, comodă şi moale statuie,/ care să mi se muleze perfect pe corp
(Mărioara Baba Vojnović, Dubla fiinţă a naturii, p. 48).

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:36 UTC)
BDD-V2617 © 2013 Editura Alfa



Carmen DĂRĂBUŞ

218

Sau splendida imagine a aspiraţiei la nirvana, după alternanţa invazivă a
emoţiilor-limită, olimpiană devenire întru vegetal:

După atâta armonie şi atâta disperare, s-ar cuveni/ să-ţi desprinzi urechea de pe
boltă,/ să devii o câmpie doldora de flori,/ năpădită de un nor de albine,/ să fii râu de
iubire trezit dimineaţa/ şi curgând dintr-o stea (Idem, Cum ai putea deveni veşnic, p. 51).

Invadator, dulce şi pur, fragilitate intangibilă şi consistenţă catifelat-cărnoasă,
crinul este destinat altarelor (forma sugerează potirul sacru), având, în acelaşi timp,
tulburătoare sugestii erotice. De altfel, „în Grecia antică, aproape toate divinităţile
feminine apără vegetaţia: Hera, Demeter, Afrodita, Hermes” (Chevalier, Gheerbrant:
433), iar Persefona a fost răpită pe când culegea flori; ea este, de asemenea, o
figuraţie simbolică însoţind imaginea lui Marte şi pe cea a lui Dionysos. Luxurianţa
sau austeritatea naturii traduc o anume stare interioară în familiarul peisaj de
câmpie: „Predau singurătatea şi tăcerea./ Orele de practică/ le ţin în câmpia săracă/
de flori de romaniţă” (Vasile Barbu, Profesorul altora, p. 71). Flori somptuoase şi
flori modeste, ele preiau preaplinuri şi abisuri, deopotrivă, ale contorsionării
lăuntrice. Ioan Bălan schiţează pasteluri nostalgice, minate de melancolie, ca în
poezia Dealul, care „are-n braţe prunii pe coaste şirag/ Şi primăvara chilimul de
flori” (p. 77). Cu sufletul împărţit între bucuria mundană a momentului şi retragerea
în visare, el asociază motive florale trăirilor sale omenesc inegale: „Şi dacă-mpletit
în flori de nalbe/ pasu-mi azi spre bucurii mă poartă –/ să las nepăsării zorile-mi
albe/ şi să-nchid a visurilor poartă?” (Azi, p. 75). Alteori trece din registrul pastelului
în cel al muzicalităţii simbolist-bacoviene, al naturii în disoluţie, în care simbolul
frumuseţii, al farmecului îşi schimbă funcţia, marcând prăbuşirea interioară, ce are
ca primă etapă distanţa afectivă:

Spune-mi azi de ce/ ţi-i faţa, şi surâsul, rece/ ca petalele de jale/ sub paşii ce
trec agale/ peste umbre de-amintire/ şi calcă în neştire/frunze răsfirate –/ durerile
uitate,/ durerile toate,/ când la poarta zării lin/ triste ramuri de băgrin,/ dezgolite-n
vânt de toamnă,/ şoaptele-şi înseamnă? (Spune, p. 80).

Dar nu lipsesc nici pastelurile jucăuşe, alcătuite în jocul gratuit al sonurilor şi
formelor, uitând de abisuri interioare întru pura bucurie a desfătării ochiului: „Stau pe
ramuri să pleznească muguri legănaţi de boare./ Soare cald şi iarba ţese în grădină moi
covoare” (Mihai Condali, Dresorul, p. 123) sau „Are frunza aspră lungă/ Şi cu ghimpi
uscaţi pe dungă./ Florile – priveşte-aici,/ parcă-s nişte perii mici.// Şi la lumea
dimprejur/ Se uită mereu mahmur/ Cu vreo gâză or ţânţar/ Se-nţelege, însă rar” (Idem,
Scaiul, p. 125) – poezie cu ecouri argheziene din poezia „boabei şi a fărâmei”. Lumea
basmelor este înecată în miresme tari, care facilitează lunecarea dinspre starea de
veghe spre cea de vis, ca în poezia romantică: „În miresme de băgrin/ înflorit şi
Cosânzeana,// doarme – acum cu faţa-n sus” (Idem, Cântec pentru somn, p. 126).

Însoţind înălţările şi prăbuşirile, sevă a vieţii, frunza căzând spre apus este
lunecarea vieţii spre altă vârstă, a căutării unei alte identităţi, fie că e vorba de o
identitate la nivel personal ori la nivel de grup. Foşnetul ei stârneşte memoria
colectivă a unei comunităţi, dar anunţă şi amurgul fiinţei:

Tremurătoare frunze cad spre apus./ Nimic important de consemnat/ În acest
crepuscul/ Lipsit de identitate./ […] Tremurătoare frunze cad spre apus/

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:36 UTC)
BDD-V2617 © 2013 Editura Alfa



Esenţializări simbolice în imagologia poetică

219

familiarizându-ne cu jocul bizar al stelelor./ Uitasem foşnetul pădurilor seculare/ (ce
se strecoară pe margine de scaun./ de nicăieri venind)./ […] În amurg despicăm în
două/ Ecoul sfâşietor din munţi./ Tremurătoare frunze cad spre apus (Eugenia
Bălteanu, Tremurătoare frunze, p. 88).

Deşi iedera e simbolul articulărilor multiple şi robuste, ea devine semnul
neputinţei atroce, paralizând voinţa sub fascinaţia lunii: „Suferim cumplit/ şi
măcinăm anevoios/ pământul din gură/ strivind pietrele sub picioare./ Iedera se-
ncolăcise în jurul coapselor/ şi doar în nopţi cu lună plină/ stăm în faţa vitrinelor
imaginare” (Idem, Risipă de timp, p. 91). Alteori căderea florilor se petrece în ritm
celest, nu are nimic de-a face cu ideea de prăbuşire, ci, dimpotrivă, dă senzaţia unei
nunţi cosmice generate de o fericire fără limite: „Flori de cireş cad din cer/ Viaţa
curge cântând prin tine” (Ion Miloş, Există zile, p. 210). Există o dorinţă a
identificării şi a fixării, a rodului într-un spaţiu urban alienant sau într-un spaţiu în
general resimţit ca alienant, pentru că „de obicei culturile minoritare duc cu sine
complexul imposibilei pătrunderi în spaţiul de cuprindere al culturilor mari”
(Almăjan 2007: 30). Sămânţa, rădăcina sunt motive literare ale găsirii locului şi
rostului, ale fixării şi perpetuării, care transcend existenţa sterilă, lipsită de
creativitate. Căutarea unui spaţiu în care să existe plenar, dar nu prin excluderea
Celuilalt, este un demers al artiştilor, conturat printr-o simbolistică antropologică:

Ce cauţi aici – ne-ntreabă iedera/ unde nu ţi-e locul./ În fine, care-i rostul
vremii/ risipite printre lanurile/ bulevardelor fără nume.// Din anii anilor ce vin/ poate
vom extrage seva pământului/ proaspăt arat (Idem, Presimţire, p. 93).

Toposul cultural şi cel concret, geografic nu sunt mereu în concordanţă; dacă
se manifestă dorinţa întemeierii în spaţiul sârb, întoarcerea se face în direcţia culturii
strămoşilor exemplari, ca în poezia dedicată de Nicu Ciobanu lui Eminescu, în care
arborele cosmic şi floarea de tei au adevărată funcţie antropologică şi de reînnodare
a segmentelor memoriei culturale conturate etnic: „şi nu codrului de-argint al
plaiurilor române/ ce-n a lor oglindă prezentul îşi piaptănă trecutul/ […] se pare că
prea te-ai desfătat/ de mireasma cerului/ presărat cu tei în floare” (Într-un ianuarie,
Eminescu, p. 113). Întoarcerea în atemporal şi legătura cu sacrul este imaginată în
relaţia cu câmpia nesfârşită, cu întinderile panonice care dau senzaţia că timpul se
dilată la nesfârşit: „Du-mă desfigurat prin câmpiile/ pline de săruturi nesfârşite./
Mistuieşte-mă-n timpul străvechi” (Pavel Gătăianţu, Schiţe pentru autoportret, I,
p. 171); soarele este zeitate păgână a cărei apariţie sacralizează: „Îl poartă Sfinţii pe
verzile pajişti,/ peste câmpii îl poartă Sfiinţii” (Idem, Schiţe pentru autoportret, II,
p. 171). Alături de copacul cosmic, câmpia funcţionează ca un centru sacru la care,
după iniţierea labirintică în viaţă ori în viaţă şi moarte, se revine perpetuu. Floarea
nu moare, ci este condiţia seminţei care va germina, aşa cum existenţa prezentului o
presupune pe cea a oaselor străbunilor: „Acolo iarba fără lumină creşte/ din oase/
cap la cap/ homogenizate-n gândul ce împietreşte/ floarea-n timp/ o viaţă
prevesteşte/ cu ţipete în colţi de cleşte” (Aurel Mioc, Câmp fluid, p. 220).

Imagini originale creează Mariana Dan, în care verdele invaziv disimulează
pericolul de o parte şi de alta a regnurilor, deconcertând: „F mai mare decât fapta/
şerpii dorm sus nepăsători/ dar limbile – fire de iarbă/ se-agaţă de o floare – şi ea
verde –/ puzderie de ochi în iarbă stau/ înlemniţi în faţa coasei” (F-verde, p. 131). Şi

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:36 UTC)
BDD-V2617 © 2013 Editura Alfa



Carmen DĂRĂBUŞ

220

tot o imagine surprinzătoare, care demitizează prăbuşind în cotidianul prozaic
delicateţea eterică a micilor rotualuri ale dragostei, pentru că iubita nu mai primeşte
de ziua ei „nici un buchet de flori./ Ele s-au vestejit/ de propria putoare/ emanată de
petalele roşii” (Miodrag Miloş, Cadou, p. 216).

Iarba depăşeşte funcţia de simplu decor, ea fiind vegetalul pe care se
profilează flori, arbori, izbucnind ciclic cu forţa de neînvins a vieţii, puternică dicolo
de aparenţa fragilă: „Sălbatică, deasă, cu pielea translucidă/ Se pleacă iarba în faţa
căruţelor,/ A cailor, a cizmelor, îndrăzneaţă ca munţii,/ Mereu supusă,/ Noaptea şi
ziua,/ Spălându-se sub fulgerele ploii” (Mărioara Ţ. Sfera, Iarba, p. 241); viaţa este
atotbiruitoare pentru cei care au puterea ca „Din propria-ne groapă, ne ridicăm
livezi” (Idem, Rugămintea din urmă, p. 245).

Floarea este simbolul feminităţii, tandră şi seducătoare, hipnotică, afrodiziacă,
utilizată în practicile magice, apotropaice, în incantaţii, hipnotică sau tonică. În plan
general, ea este „un simbol al principiului pasiv” (Chevalier, Gheerbrant: 55), dar şi
al instabilităţii, firească pentru fiinţa umană supusă evoluţiei; frumuseţe trecătoare,
fericire trecătoare, tinereţe caducă, farmec şi plăcere cu caracter finit, imagine
asociată adesea cu cea a fluturelui. Simbolul propriu al fiecăreia este o însuşire
secundară, căpătată fie într-un anumit spaţiu, fie cu caracter de generalitate.
Mireasma florilor exprimă emoţie, fiecare parfum floral codifică diverse sentimente,
concentrând ori, dimpotrivă, disipând.

Simbolistica vegetalului devine o continuă căutare a centrului, în spiritul marii
căutări despre care vorbeşte Mircea Eliade şi care este întoarcerea spre noi înşine –
atât de către omul arhaic, care păstrează o mai puternică nostalgie a refacerii relaţiei
directe cu zeii, cât şi a omului modern, care visează, în momentele de oboseală
generate de ritmul unei vieţi trepidante, la reintegrarea într-un spaţiu originar. Şi în
lumea vegetală a poeziei „realitatea este structurată într-un mod distinct de
sentimentul care vrea să se exprime liric, iar sentimentul, la rându-i, dobândeşte în
chip creator consistenţă şi structură numai în figura realităţii care este obiectivarea
lui” (Amado 1982: 18). În dihotomia spaţiu sacru / spaţiu profan, aceasta devine
mediator al manifestării sacrului în realitate mai ales simbolistica verticalităţii, a
înălţării spre cer, dar şi prin forţa de regenerare perpetuă. Simbolurile vegetale apar
în general ca o codificare culturală a nemuririi, a învierii, a iniţierii (creanga de aur,
salcâmul, ramurile de palmier în credinţele orientale), depăşind decorativul, iar
semnificaţiile locale pe care le capătă într-o anumită cultură nu sunt izolate, ci în
legătură cu valorile culturii universale, vorbindu-se, îndeobşte, despre mit ca despre
substratul comun al umanităţii.

Bibliografie

Antologia poeziei româneşti din Serbia, coord. Ion Deaconescu, Ion Neagu, Pabcevo, Editura
Europa / Craiova, Editura Libertatea, 2003.

Almăjan 2007: Slavco Almăjan, Rigoarea şi fascinaţia extremelor, Pancevo, Editura
Libertatea.

Amado 1982: Alonso Amado, Materie şi formă în poezie, în româneşte de Angela
Teodorescu-Martin, Prefaţă de Mihai Zamfir, Bucureşti, Editura Univers.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:36 UTC)
BDD-V2617 © 2013 Editura Alfa



Esenţializări simbolice în imagologia poetică

221

Barthes 1980: Roland Barthes, Imaginea semnului, în vol. Pentru o teorie a textului,
introducere, antologie şi traducere de Adriana Babeţi şi Delia Şepeţean-Vasiliu,
Bucureşti, Editura Univers.

Chevalier, Gheerbrant 1995: Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dicţionar de simboluri, vol.
III, Traducere de Micaela Slăvescu, Laurenţiu Zoicaş (coord.), Daniel Nicolescu,
Doina Uricariu, Olga Zaicik, Irina Bojin, Victor-Dinu Vlădulescu, Ileana Cantuniari,
Liana Repeţeanu, Agnes Davidovici, Sanda Oprescu, Bucureşti, Editura Artemis.

Eliade 1992: Mircea Eliade, Tratat de istorie a religiilor, Bucureşti, Editura Humanitas.
Eliade 1994: Mircea Eliade, Drumul spre centru, Bucureşti, Editura Univers.
Guénon 1997: René Guénon, Simboluri ale ştiinţei sacre, traducere de Marcel Tolcea,

Bucureşti, Editura Humanitas.
Liiceanu 2005: Gabriel Liiceanu, Om și simbol. Interpretări ale simbolului în teoria și

filozofia culturii, București, Editura Humanitas.

Symbolic Essentialities in the Poetic Imagology.
The Romanian Poetry from Serbia

The paper analyzes the elements of vegetation as components of the cultural-symbolic
anthropology which transform the concrete of the history in the equation regenerative
life/reality. The utilization of the literary motifs of the nature in germination becomes a
research of the Center capable to remake the relationship with the genuine space, cultural
codification for the immortality, transgressing the decorative function. The tree, the flower,
the grass, the seeds connect the life with the death, the cosmos with the telluric, the universal
significances enriched in the local area. The epistemological relativism says that a culture
can be interpreted and understood inside of his system of significations, but a literature
belonging to a national minority its evaluate by report of at least two systems of
significations – in stacked layers with the merged segments. Living in the cultural context of
the other, cause a rich artistic manifestation, getting over the conventions in the meeting with
the deep itself. The creative process and the process of reading and receiving it are more
complex, especially in the past, because the present, in the frame of the globalized
postmodernism vanishes more and more the differences. The literature of the minority
ethnical group brings, also, the search, sometimes unconscious, of the roots.

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:36 UTC)
BDD-V2617 © 2013 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

