
 

 
 
 

Principiul alterităţii în filosofia dialogului 
 (M. Buber, K. Jaspers, M. Bahtin) 

 
Anatol GAVRILOV  

 
Una dintre problemele la care ne îndeamnă să medităm tema Simpozionului 

Comunicare interculturală şi integrare europeană e problema care frământă gândirea 
românească încă din epoca paşoptismului. E dilema care continuă să polarizeze 
mentalitatea românească în România şi în Republica Moldova. Integrarea europeană ne 
solicită, astăzi mai imperios ca oricând, „o schimbare la faţă”, mai mult decât la faţă: o 
schimbare interioară a însăşi „matricei” mioritice multiseculare a fiinţei noastre 
naţionale. Mai exact, a acelei imagini mitico-poetice a românismului inoculată în 
conştiinţa noastră naţională în diferitele ei versiuni culturologice şi ideologico-literare: 
mioritismul romantizat, conservatorismul junimist, dacismul şi păgânismul ca expresie a 
„revoltei fondului nostru nelatin”, ruralismul (neo)sămănătorist şi poporanist (renăscut şi 
chiar dominant în literatura română din Basarabia în anii ’60-70), ortodoxismul gândirist 
opus creştinismului occidental, trăirismul naeionescian, naţional-comunismul ceauşist, 
foarte înrudit cu „comunismul rus”, descusut bine de Berdeaev, protocronismul ş.a. 
Toate aceste doctrine, atât de diferite şi chiar polar opuse în tratarea anumitor probleme, 
au promovat o anumită idee despre „dimensiunea românească” a existenţei noastre, idee 
ce dădea noţiunii de specific naţional o interpretare antioccidentală.  

Această extremă tradiţionalist-conservatoristă de orientare antieuropeană1 a 
surescitat cealaltă extremă – o atitudine critică exagerată faţă de orice idee a 
specificităţii şi originalităţii literaturii şi culturii noastre. Presupune oare integrarea 
europeană o asemenea primenire a fiinţei noastre naţionale care să ne transforme în nişte 
cosmopoliţi fără istorie şi tradiţii naţionale, fără de iubire de ţară şi strămoşi? Dilema – ori 
patriotism narcisiac, ori cosmopolitism mancurtizat – este, credem, neadecvată cu însuşi 
spiritul european.  

Uniunea Europeană, spre deosebire de Uniunea Sovietică şi Comunitatea Statelor 
Independente, creată cu forţa după modelul ei, s-a constituit istoric şi liber mai întâi ca o 
comunitate cultural-spirituală, începând cu umanismul renascentist, apoi ca o comunitate 
economică şi ca o alianţă militară şi politică. Ea oferă fiecărei ţări posibilitatea de a se 
include activ într-un proces de comunicare interculturală europeană, în care fiecare 
cultură, aderând la valorile civilizaţiei europene, îşi poate dezvolta propriile sale tradiţii 
naţionale în consens cu spiritul general european.  

                                                 
1 Ea a constituit obiectul unor studii critice: Z. Ornea, Anii 30: extrema dreaptă românească, L. Boia, 

Istorie şi mit în conştiinţa românească, culegerea colectivă Miturile comunismului românesc, Al. Laignel-
Lavastine, Filosofie şi naţionalism. Paradoxul Noica, A. Gavrilov, Semănătorismul – o expresie specific 
naţională a unui fenomen ideologic-literar internaţional, în „Revista de Lingvistică şi Ştiinţă Literară”, 
1999-2001, nr. 1-6. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:57:18 UTC)
BDD-V2579 © 2006 Editura Alfa



Anatol GAVRILOV 
_____________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 110

Goethe, când lansa la începutul secolului al XIX-lea conceptul de „literatură 
universală”, avea în vedere nu un proces de unificare a literaturilor după un anumit 
model, ca în literatura medievală de limbă latină sau în literatura clasicismului în care 
domnea modelul francez, ci un proces de interacţiune şi îmbogăţire reciprocă dintre 
literaturi. În concepţia marelui scriitor noţiunea de „literatură universală”, cum relevă T. 
Vianu2, este corelativă cu noţiunea de „literatură naţională”, deoarece literatura universală 
nu s-a putut constitui ca un sistem nou de relaţii literare înainte de formarea literaturilor 
naţionale originale. Cu alte cuvinte, literatura universală, ca un nivel superior de comunicare 
interculturală dintre literaturile naţionale, presupune atât o anumită comunitate culturală, cât 
şi diferenţele dintre ale, condiţionate de originalitatea naţională a fiecărei literaturi.  

Ideea caracterului interactiv al comunicării interculturale este una definitorie 
pentru mentalitatea europeană. Această idee şi-a găsit o temeinică şi multilaterală 
fundamentare în curentul filosofic pe care H.G. Gadamer l-a numit „filosofia 
dialogului”3. Reprezentanţii ei au elaborat o nouă teorie a dialogului ca un raport dintre 
identitate şi alteritate în comunicarea umană, interpersonală şi interculturală.  

Pe parcursul secolului al XX-lea s-a produs o mutaţie revoluţionară de la 
paradigma clasică (modernă) la cea postclasică (postmodernă). Această revoluţie 
paradigmatică a demarat cu teoria relativităţii a lui A. Einstein, care nu numai că a pus 
începutul fizicii postclasice, ci a avut implicaţii epistemologice profunde şi de bătaie 
lungă în gândirea filosofică şi în metodologia tuturor ştiinţelor, inclusiv a celor socio-
umane. Teoria relativităţii, transformând radical reprezentările despre tabloul lumii 
(„Weltsbild”), despre spaţialitate şi temporalitate, a dat un imbold puternic şi regândirii 
critice a modului clasic de a înţelege categoriile fundamentale „obiect” şi „subiect”, 
precum şi raportul dintre ele. Însuşi genialul fizician era conştient de aceste implicaţii ce 
transgresau frontierele fizicii. Dovadă sunt cugetările şi eseurile sale despre unele probleme 
de ordin filosofic, social, moral, general cultural pe care le generează noua fizică4.  

Contribuţiile filosofiei dialogului la această revoluţie paradigmatică au început să 
fie valorificate abia la sfârşitul secolului al XX-lea, mai întâi în exegeza bahtiană 
americană5. „Genial de simpla descoperire a lui Buber a deosebirii fundamentale între 
relaţia Eu-Acela şi relaţia Eu-Tu (...) echivalează de fapt cu o răsturnare coperniciană în 
ordinea gândirii...”, scrie Ştefan Augustin Doinaş, în Prefaţă la cartea lui Martin Buber 
intitulată Eu şi Tu, editată în colecţia Marile cărţi mici ale gândirii universale6. 

Una dintre contribuţiile fundamentale ale filosofiei dialogului este noul concept 
de subiect ce şi-a găsit o primă fundamentare în antropologia filosofică a lui Martin 
Buber, care a promovat în lucrările sale ideea despre dualitatea esenţială a fiinţei 
umane7. Spre deosebire de Eul egocentric al egologiei de origine idealistă şi romantică, 
                                                 

2 A. Gavrilov, Conceptul goethean de literatură universală în interpretarea lui T. Vianu, în „Revista de 
Lingvistică şi Ştiinţă Literară”, 1997, nr. 6. 

3 Г.Г. Гадамер, Актуальность прекрасного, Москва, Искусство, 1991, p. 86-87. 
4 A. Einstein, Cum văd eu lumea, antologie, selecţia textelor de M. Flonta, I. Pârvu, D. Stoianovici, 

postfaţă de M. Flonta, Bucureşti, Humanitas, 1992 
5 Despre descoperirea în anii ’80 în exegeza bahtiană americană a „noului Bahtin” vezi В.Л. Махлин, 

Бахтин и Запад, în „Вопросы философии”, 1993, nr. 1. 
6 Ştefan Augustin Doinaş, Prefaţă la Martin Buber, Eu şi Tu, traducere şi prefaţă de Ştefan Augustin 

Doinaş, Bucureşti, Humanitas, 1992, p. 5. 
7 Despre contribuţia antropologică a lui M. Buber la filosofia dialogului vezi М.М. Субботин, 

Проблема сущностного проявления человека в современной философской антропологии // Человек и 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:57:18 UTC)
BDD-V2579 © 2006 Editura Alfa



Principiul alterităţii în filosofia dialogului: M. Buber, K. Jaspers, M. Bahtin 
_____________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 111

care pretinde a cuprinde şi include în sinele său întregul univers8, Eul lui M. Buber nu 
poate fiinţa ca om decât în relaţie existenţială şi comunicativă cu Tu.  

„Pentru om lumea este dublă, după cum şi atitudinea lui este dublă.  
Atitudinea omului este dublă în funcţie de cuvintele fundamentale pe care este în 

stare să le rostească (...). 
Nu există nici un Eu în sine, ci numai Eu din cuvântul fundamental Eu-Tu, şi Eu 

din cuvântul fundamental Eu-Acela”9. 
Eu se afirmă sau nu ca fiinţă întreagă în funcţie de relaţia pe care o are cu Altul. 

„Cuvântul fundamental Eu-Tu poate fi rostit numai cu întreaga fiinţă.  
Cuvântul fundamental Eu-Acela nu poate fi niciodată cu întreaga fiinţă”10.  
Conceptul de relaţie are la Buber un sens ontologic şi antropologic totodată. 

„După Buber, relaţia este un eveniment ontologic, întrucât spaţiul ei este locul de 
manifestare a Spiritului... Orice om posedă, înaintea oricărei experienţe sociale, un 
partener, care este Tu-ul său înnăscut. În sensul acesta cuvântul fundamental Eu-Tu este 
anterior termenilor săi. Spiritul nu se află nici în Eu, nici în Tu, ci între ei”11, adică în 
actul comunicării dialogice între Eu şi Tu.  

Conştiinţa de sine, forma superioară a vieţii spirituale a omului, nu-i este dată, 
imanentă nici lui Eu, nici lui Tu ca indivizi biologici singulari. Ea este anume con-
ştiinţă, adică ştiinţă despre sine şi lume pe care Eu şi Tu o dobândesc numai împreună în 
procesul convieţuirii şi comunicării lor dialogice. Conştiinţa de sine este o interiorizare 
şi trăire psihică a acestei relaţii dialogice existenţiale între Eu şi Tu. Dualitatea 
subiectului nu trebuie confundată cu dedublarea eului care este o expresie psihică 
patologică, schizofrenică, a dualităţii esenţiale a fiinţei umane, la fel cum halucinaţia 
este o formă patologică a imaginaţiei creatoare, care nu confundă imaginarul cu realul.  

În filosofia dialogului comunicarea umană nu este doar o activitate de transmitere 
a unui mesaj de la un emiţător la un receptor, ca în teoria informaţională care stă la baza 
teoriilor semiotice formaliste despre comunicare şi limbaj. Ea este o formă esenţială de 
manifestare a dualităţii subiectului, a dialogismului lui intern, ca mod specific uman de 
existenţă. Această idee fundamentală despre rolul ontologic al comunicării în viaţa 
omului stă la baza teoriei „comunicării existenţiale” a lui Karl Jaspers, unul din 
fondatorii existenţialismului12.  

„Nu poate exista om ca individ izolat, relevă K. Jaspers în Raţiune şi existenţă. 
Comparaţia omului cu animalul ne arată comunicarea ca o condiţie universală a 
existenţei umane. Ea este o esenţă atât de cuprinzătoare încât tot ce este omul şi tot ce 
este pentru om există prin comunicare...”13. Bahtin va formula această idee fundamentală 

                                                                                                                                    
его бытие как проблема современной философии, Москва, Наука, 1978; Şt. Aug. Doinaş, op. cit.; A. 
Gavrilov, Subtextul filosofico-estetic al conceptului bahtinian de dialog. 1.1. Dualitatea subiectului, în 
„Metaliteratură”, Revistă ştiinţifică a Institutului de Literatură şi Folclor al A.Ş.M. şi a Facultăţii de 
Filologie a U.P.S. „Ion Creangă”, 2005, Vol. 11. 

8 Despre această tendinţă titanică a Eului romantic vezi V. Vuia, Novalis, Bucureşti, Univers, 1981; M. 
Cimpoi, Narcis şi Hiperion, Iaşi, Junimea, 1994.  

9 Martin Buber, op. cit., p. 30. 
10 Ibidem. 
11 Ibidem, p. 14-15. 
12 Cf. nota 8. 
13 Apud B.Würtz, op. cit., p. 58. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:57:18 UTC)
BDD-V2579 © 2006 Editura Alfa



Anatol GAVRILOV 
_____________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 112

cu o concizie aforistică: „A fi (pentru om) înseamnă a comunica”14. Manifestându-se ca 
o interacţiune dintre două sau mai multe voinţe şi conştiinţe individuale, comunicarea 
verbală şi nonverbală este în esenţa ei o interacţiune dintre existenţe individuale, adică 
ea îşi are rădăcinile împlântate adânc în structura existenţială a fiinţei umane. Jaspers a 
distins şi definit patru tipuri şi nivele principale ale comunicării, prin care se realizează 
patru moduri de existenţă umană. Primul tip are loc la nivelul Dasein-ului, nivelul de 
existenţă a omului empiric, psihofizic, al necesităţilor lui. Al doilea, la nivelul 
conştiinţei generale, la care individul se cunoaşte ca om în general, ca reprezentant al 
speciei. Al treilea, la nivelul Spiritului, al raţiunii generatoare de idei practice şi 
teoretice. Al patrulea, la nivelul comunicării existenţiale. Acest nivel sau strat superior 
nu este pur şi simplu suprapus celor anterioare, nici nu li se substituie. În comunicarea 
existenţială conştiinţa umană capătă o nouă calitate – conştiinţa de sine a lui „eu însumi” 
(Selbstsein), care „iluminează existenţial” toate modurile de comunicare umană, 
făcându-le conştiente de conţinutul lor existenţial specific uman. „Iluminarea 
existenţială” (conştientizarea înrădăcinării fiecărui tip de comunicare în existenţa 
umană) se produce numai în procesul real al „comunicării dintre două existenţe 
individuale”, în care îşi găsesc realizare însuşiri fundamentale ale subiectului ca 
libertatea, individualitatea ireductibilă, nonsubstituibilă a personalităţii, profunzimea 
inepuizabilă a fiinţei umane, incognoscibilă până la capăt, capacitatea eului de a 
transcende orice stări-limite ş.a. 

Una din trăsăturile definitorii ale comunicării existenţiale este caracterul ei 
intersubiectiv, ea se produce numai între doi subiecţi, fiecare fiind un „Eu însumi”, 
conştient de unicitatea sa. În comunicarea existenţială ceea ce interesează cel mai mult 
este nu identitatea cu sine, ci alteritatea celuilalt. Ceea ce Eu aştept de la co-participarea 
Celuilalt este nu numai şi chiar nu atât o comuniune sufletească, cât o nouă înţelegere a 
rosturilor existenţei mele prin prisma altei existenţe, reflectarea sinelui meu în alteritatea 
Celuilalt, care nu este o oglindă în care mă văd pe mine însumi, ca membru al unei 
comunităţi, ci este o posibilă prelungire existenţială a Eului meu în Eul altuia. Nu numai 
individualitatea mea, ci şi individualitatea diferită de a mea, a Celuilalt, este, relevă 
Jaspers, o condiţie indispensabilă a unei comunicări existenţiale autentice, ca eveniment 
existenţial al afirmării fiinţei umane plenare. „Eu nu pot deveni eu însumi, dacă celălalt 
nu vrea să fie el însuşi, eu nu pot fi liber, dacă celălalt nu poate fi liber... Subordonarea 
celuilalt în ascultare orbească faţă de mine nu mă lasă să devin eu însumi ca şi 
dominarea lui asupra mea. Abia din cunoaştere şi recunoaştere reciprocă partenerii cresc 
spre ei înşişi, numai împreună ei pot atinge ceea ce fiecare şi-a propus”15. 

K. Jaspers avertiza despre pericolul mare pe care îl reprezintă pentru cultură 
căutarea instaurării unei comuniuni spirituale totale între indivizi, adică al identificării 
Eului meu cu Eul celuilalt. Ea este „manifestarea înfrângerii mele, a dorinţei inconştiente de 
a mă lepăda de mine însumi, de a mă ascunde de mine însumi îndărătul identităţii cu 
altul”16. 

Când povara propriei sale individualităţi devine insuportabilă, omul caută s-o 
arunce de pe umerii săi şi să redevină un individ „ca toţi ceilalţi”, un om al masei 

                                                 
14 Ibidem, p. 311. 
15 Ibidem, p. 89. 
16 Ibidem, p. 314. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:57:18 UTC)
BDD-V2579 © 2006 Editura Alfa



Principiul alterităţii în filosofia dialogului: M. Buber, K. Jaspers, M. Bahtin 
_____________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 113

omogenizate total care vorbeşte doar în numele unui „noi” anonim, o expresie a unei 
iresponsabilităţi colective. Această slăbiciune şi tendinţă atavică a individului de a se 
ascunde în anonimatul unui forme gregare capătă caracterul unei epidemii sub 
regimurile totalitare. Dar şi regimurile democratice sunt ameninţate de acest pericol, dat 
fiind faptul că în societăţile supraindustrializate au loc procese de masificare a 
individului uman, de superficializare, standartizare, dezindividualizare a comunicării 
umane. De aceea unul dintre obiectivele principale ale culturii trebuie să fie, relevă K. 
Jaspers, cultivarea responsabilităţii fiecărui individ pentru menţinerea în comunicarea 
existenţială de fiecare zi a caracterului ei intersubiectual, a rezistenţei faţă de ispita unei 
unificări totale, în care individualitatea umană îşi pierde unicitatea, originalitatea sa, 
ceea ce va conduce la o sărăcire generală a culturii spirituale.  

Principiul alterităţii, fundamentat în teoria comunicării existenţiale interpersonale, 
Jaspers îl va dezvolta în ultimele sale lucrări într-un plan culturologic mai larg al 
comunicării dintre epoci istorice diferite şi culturi naţionale.  

Acest principiu pus la baza teoriei jaspersiene a comunicării existenţiale, precum 
şi la baza concepţiei antropologice buberiene despre dualitatea esenţială a fiinţei umane 
şi-a găsit o dezvoltare profundă şi originală în „estetica creaţiei verbale” a lui M. Bahtin, 
în special în teoria sa asupra romanului polifonic, caracterizat prin raportul dialogic 
dintre autor şi erou, prin bivocitatea cuvântului artistic, precum şi în „metalingvistica” sa 
despre enunţul şi textul literar17. Şi M. Bahtin în ultimele sale lucrări din anii ’60-’70 a 
extins principiul alterităţii („другость”, cum l-a tradus el în rusă) la metodologia 
cercetărilor interculturale şi interliterare în contextul „timpului mare”18. „Există o opinie 
foarte persistentă, dar unilaterală şi de aceea neadevărată, după care pentru a înţelege o 
cultură străină trebuie să ne transpunem în ea şi, uitând de propria cultură, să privim 
lumea cu ochii culturii străine. Desigur, o anumită transpunere în cultura străină este un 
moment necesar pentru înţelegerea ei, însă dacă înţelegerea s-ar reduce la acest moment, 
ea ar fi o simplă dublare şi nu ar conţine nimic nou, nu ne-ar îmbogăţi cu nimic. O 
înţelegere creatoare nu renunţă la sine, la locul său propriu în timp, la cultura proprie şi 
nimic nu uită. Un lucru mare pentru înţelegere este extopia (aşa traduce Tz. Todorov 
termenul bahtinian „вненаходимость”, ‘aflarea în afară’) subiectului înţelegerii – în 
timp, spaţiu şi cultură – în raport cu ceea ce vrea să înţeleagă (...). 

În domeniul culturii extopia prezintă cea mai eficientă pârghie a înţelegerii. 
Cultura străină numai în ochii altei culturi se dezvăluie pe sine mai deplin şi mai 
profund (dar niciodată într-o deplinătate totală, deoarece vor veni şi alte culturi care vor 
vedea şi vor înţelege în ea şi mai mult). Un sens îşi dezvăluie adâncimile sale numai 
întâlnindu-se şi venind în contact cu un alt sens, străin; între aceste două sensuri începe 
un dialog care depăşeşte caracterul închis şi unilateral al ambelor sensuri, culturi. Noi 
punem culturii străine întrebări noi pe care ea însăşi nu şi le-a pus, şi cultura străină ne 
răspunde, revelându-ne noi aspecte şi noi adâncimi ale sensului. Fără aceste întrebări 
proprii nu se poate înţelege creator nimic din ceea ce este străin, reprezintă un alt mod 
de a fi. La o asemenea întâlnire dialogică a două culturi, ele nu se contopesc şi nu se 

                                                 
17 Vezi mai concret A. Gavrilov, Metalingvistica sau dialogistica enunţului, în „Revista de Lingvistică 

şi Ştiinţă Literară”, 2005, nr. 1-3. 
18 Vezi despre acest concept în articolul Cu privire la metodologia ştiinţelor umanitare, din culegerea sa 

postumă Эстетика словесного творчества. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:57:18 UTC)
BDD-V2579 © 2006 Editura Alfa



Anatol GAVRILOV 
_____________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 114

amestecă între ele, ci fiecare îşi păstrează unitatea şi totalitatea sa deschisă şi numai 
astfel se îmbogăţesc reciproc”19 [12, р. 334-335]. 

Spre deosebire de alte interpretări ale principiului alterităţii (hermeneutica 
generală a lui F. Schleiermacher, egologia fenomenologică a lui Husserl, hermeneutica 
filosofică (heideggeriană) a lui Gadamer ş.a.), în filosofia dialogului alteritatea este nu o 
stare iniţială, ce provoacă neînţelegerea în actul comunicării, şi care trebuie depăşită în 
vederea reinstaurării unei identităţi depline a poziţiilor partenerilor, ci reprezintă o 
condiţie indispensabilă, permanentă a înţelegerii creatoare în comunicarea 
intersubiectuală, dialogică între persoane, epoci istorice şi culturi naţionale. Nu trebuie 
să ne lepădăm de sine, de propria cultură, dimpotrivă, pentru a ne include într-un dialog 
intercultural activ trebuie să venim cu propriile noastre întrebări esenţiale, cu propriile 
noastre sensuri şi valori culturale, principalul e să nu ne închidem în sine, ci să fim mereu 
disponibili pentru dialog.  

 
Le principe d’altérité dans la philosophie du dialogue 

 (Martin Buber, Karl Iaspers, Mikhail Bakhtin) 
 
L׳intégration éuropéenne est un problème qui obsède l’ésprit roumain depuis de l’époque 

„du pachoptisme” et contenue à concentrer la mentalité roumaine jusqu’à nos jours en Roumanie 
et dans la République de Moldavie. Des doctrines concervatrices de spécifique national se sont 
opposé a l’imperatif „l’échangement au visage” de la matrice séculaire de l’ésprit national. Un 
extrême a provoqué l’autre – une attitude critique nihiliste vis-à-vis même de l’idée de 
l’originalité nationale de la littérature et de la culture roumaine. Ce dilemme est faux et même 
n’est pas adéquate à l’ésprit éuropéen pour lequel l’idée de l’individualité humaine et de 
l’originalité nationale est definitive. 

La communication intérculturelle est un rapport entre identité et alterité. La 
communication est axée sur la distinction de contributions fondamentales de la philosophie du 
dialogue à la révolution paradigmatique de XX-ème siècle et notamment: la consolidation d’un 
nouveau concept du sujet dans l’anthropologie philosophique de M. Buber (le concept „de la 
dualité du sujet”), dans la théorie de la communication existentielle du Karl Jaspers, dans la 
théorie dialogique du roman polyphonique et du text littéraire. 

À la difference des autres interprétations du principe de l’alterité, les représentations de la  
philosophie du dialogue abordent l’altérité pas comme une situation initiale qui provoque 
l׳incompréhension et qui doit être depassée, mais comme une sourse principale et comme une 
condition permanente de la compréhension créative dans le processus du dialogue intérculturel. 

                                                 
19 М.М. Бахтин, Эстетика словесного творчества, Москва, Искусство, 1979, p. 334-335. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 00:57:18 UTC)
BDD-V2579 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

