
 
 
 

Conflictele culturale în Europa – 
realitate supărătoare sau mistificare abilă? 

 
Cornelia CUJBĂ 

 
Auzim tot mai des că secolul al XXI-lea a început, cu adevărat, la 11 septembrie 

2001. Această formulare a romancierului american Paul Auster a ajuns între timp logo-
ul unui scenariu oribil: de atunci încoace gândim în „dimensiuni planetare”, vorbim şi 
gândim în intimitate sau cu glas tare despre lupta „binelui” împotriva „răului”, a 
dreptăţii împotriva nedreptăţii etc. În lupta globală împotriva terorismului există doar 
varianta ori-ori: ori solidaritate nemărginită şi necondiţionată, ori subordonare strictă. 
Pentru mulţi, a te îndoi înseamnă a sabota, iar critica este privită ca o cruntă trădare. 
Asemenea atitudini sunt menite a naşte polemici, iar unul din cei mai atenţi cercetători ai 
fenomenului definit de dihotomia „realitatea lucrurilor – realitatea limbii”, Jürgen 
Wertheim, a urmărit cum războiul din minţile oamenilor ajunge prin intermediul 
războiului cuvintelor la un autentic război al armelor. Este o realitate cutremurătoare 
asupra căreia ar trebui să ne aplecăm cu mai multă răbdare şi pricepere pentru a găsi 
cumva o cale de a comunica şi sentimente de „de-escaladare”, pentru că este remarcabil 
cum o singură frază, ca cea cu începutul de secol la 11 septembrie 2001, a născut un 
sentiment atotcuprinzător şi a fixat parametrii „realităţii” noastre cotidiene. Ni se repetă 
obsesiv că după această dată, problemele se pun cu totul altfel şi că ne aflăm în plină 
explozie pe tărâmul „conflictelor culturale”. Wertheim temporizează în Krieg der 
Wörter elanul deconstructivist şi ne raliem opiniilor enunţate în acest amplu eseu de 
către cercetătorul din Tübingen: cu un plus de obiectivitate şi mai puţină emoţie vom 
observa că atacul asupra Word Trade Center reprezintă, ce-i drept, o nouă dimensiune în 
jocul de forţe ale conflictelor culturale, dar nu este o noutate în sine, ci vine în 
continuarea unui şir deloc neglijabil de luptă pentru simboluri şi cu simboluri. Ceea ce 
este cu totul nou este standardul tehnic atins, altminteri alternanţa războaielor simbolice 
cu cele adevărate este, pare-se, o spirală nesfârşită. 

Astăzi, cu ajutorul mijloacelor media de care dispunem, opinia se construieşte şi 
se controlează de o manieră nemaiîntâlnită până acum. Realitatea se creează virtual, 
elementele reale se aşază în măsură mai mare sau mai mică peste simulări, iar rezultatul 
este o nouă „realitate”, una pe măsura intereselor politice ale momentului. Dacă, mai 
mult sau mai puţin metaforic, pe un câmp de bătălie rămân îndeobşte osemintele 
combatanţilor, pe câmpul războiului culturilor rămâne imaginea relicvelor, ceea ce nu 
este altceva decât încă o treaptă pe spirala escaladării conflictelor. Straturile prefabricate 
de simboluri ajung să acopere astfel, uneori cu desăvârşire, realitatea. Acum, când în 
imediata noastră apropiere victimele răboiului balcanic – pentru a ne referi la un conflict 
care ne-ar fi putu înghiţi şi pe noi – zac de ceva vreme în ţărână, când ne confruntăm 
zilnic cu fetişul autenticităţii (vezi, de exemplu, pescăruşii înecaţi în petrol din primul 
război din Golf, podul bombardat de peste Sava, Bin Laden – „viu sau mort”, papucul în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:55:40 UTC)
BDD-V2575 © 2006 Editura Alfa



Cornelia CUJBĂ 
_____________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 88

capul statuii dictatorului…), prea adesea ne mulţumim cu surogate de realitate. Este 
vremea să luăm atitudine şi să deconspirăm, şi pe această cale, stratagemele prin care se 
ajunge la aşa numitul „război al culturilor”. 

* 
Orice escaladare „spontană” a violenţei, orice „război al culturilor” este precedat 

de un război cultural. Armele sunt hârtia şi cerneala tipografică ori/şi monitoarele TV. 
Locul de desfăşurare a conflictului îl reprezintă limba – ea este software-ul în arsenalul 
de luptă dintre culturi. Parcursurile retorice sunt aproape identice, limbajul analog. Dacă 
privim, aşa cum o face şi Wertheim, la toate genocidele, masacrele şi distrugerile ultimei 
sute de ani, recunoaştem în fiecare scheme relativ asemănătoare, ba uneori chiar şi 
identice. Se întâlnesc într-o grupare, chiar şi foarte mică, nemulţumiţi notorii, extremişti 
labili sau/şi grandomani care inventează un stat ideal. Acest vis al statului cuprinde, mai 
întâi, aceleaşi stereotipii, independente de realităţile concrete. Elementele de bază sunt 
unitatea, simplitatea, puritatea, adevărul, dreptatea, pacea, solidaritatea, lupta împotriva 
corupţiei atotstăpânitoare. Discursurile timpurii ale lui Hitler, declaraţia lui Miloševici 
de la Câmpia Mierlei ori programele partidelor naţionaliste sunt construite după 
asemenea modele. Vorbind aparent în numele tuturor, se construieşte un puternic 
sentiment de apartenenţa la grup, un sentiment de „noi”. 

La intersecţia dintre realitate şi percepţie, dintre fapte şi ficţiuni stă limba. 
Antologică rămâne formularea lui Nietzsche din Über Wahrheit und Lüge im 
außermoralischen Sinne, când vorbeşte despre „mişcătoarea armată de metafore” care 
determină gândirea şi simţirea noastră şi despre valorile noastre culturale, precum 
„iluziile, de care am uitat că la origine asta sunt: iluzii” – doar că le-am îmbrăcat 
lingvistic atât de bine, încât percepţia se modifică şi dă impresia de realitate. 

Războiul cuvintelor nu începe cu înjurături, ci, dimpotrivă, cu promisiuni – 
strategiile „maeştrilor războiului” se aseamănă până la confundare. Pentru că am amintit 
de conflictul din Balcani: el nu a început cu un bombardament, ci cu o temeinică 
înarmare ideologică încă de prin anii ’80 şi a început cu cuvinte frumoase precum 
fraternitate şi unitate. La început, totul suna natural, ca şi cum cineva ar fi dat glas, în 
numele tuturor, revendicărilor unei categorii mari de populaţie. Astfel a sunat şi 
cuvântarea lui Miloševici la mitingul din 24 aprilie 1987: „Să nu permitem ca 
nenorocirea oamenilor nefericiţi să fie exploatată de către naţionalişti, cărora trebuie să 
li se opună orice om cinstit. Trebuie să apărăm fraternitatea şi unitatea. Nu putem şi nu 
vrem să despărţim pe albanezi de sârbi, dar trebuie să tragem o linie între oamenii 
cinstiţi şi progresişti, cei care luptă pentru fraternitate şi unitate şi egalitate naţională, pe 
de o parte, şi contrarevoluţionari, pe de alta”. După chemarea la eliminarea deficienţelor 
şi nedretăţilor se înscenează foarte sugestiv rolul suferinţei colective, prin aducerea 
aminte de momentele „tragice” din istoria naţională şi vorbindu-se despre o „procesiune 
a martirilor neamului începând cu Evul Mediu”. Nici în această etapă a discursului său, 
Miloševici nu suflă un cuvânt despre teze naţionaliste sau etnice. Dimpotrivă, invocă un 
teritoriu multietnic şi imaginea unei trăiri laolaltă demnă şi liberă, independent de 
cultură, rasă ori naţionalitate. Un an şi jumătate mai târziu registrul se nuanţează, 
retorica perfidă integrând comuniştii cu naţionaliştii, intelectualii cu muncitorii şi aşa 
mai departe, sugerând implicarea viitoare într-un război comun şi, cum altfel, decât 
drept. Asemenea tuturor marilor „iluzionişti” de pe scena istorică, şi personajul nostru a 
avut abilitatea de a oferi într-o situaţie de criză economică un sprijin identitar construit 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:55:40 UTC)
BDD-V2575 © 2006 Editura Alfa



Conflictele culturale în Europa: realitate supărătoare sau mistificare abilă? 
_____________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 89

din cuvinte – un teritoriu din limbă, un paradis artificial din sentimente, idei arbitrare şi 
dorinţe intuite. Înscenarea aduce a realitate, chiar dacă este doar un înveliş de semne în 
care vor fi învăluiţi destinatarii. Abia acum începe materializarea realităţii înscenate.  

În cele mai multe războaie culturale părţile în conflict se cunosc foarte bine; de 
cele mai multe ori au mers împreună la şcoală, au locuit şi mai locuiesc pe aceeaşi 
stradă, îşi cunosc slăbiciunile, dar şi punctele forte. Adversar nu este vreun mare 
necunoscut, ci cel prea bine cunoscut, de cele mai multe ori cel cu care s-a trăit până mai 
ieri în armonie sau în supărare, dar oricum, s-a trăit. Wertheim, dar şi Huntington în Der 
Kampf der Kulturen, ori Müller în Das Zusammenleben der Kulturen atrag atenţia că 
arta manipulativă a strategilor războaielor culturale constă tocmai în dizolvarea 
experienţelor individuale primare şi înlocuirea lor cu experienţe colective secundare. 
Orice genocid este precedat de această substituire a realităţii. 

Pentru a ostoi dorinţa omului în a-şi defini cât mai limpede un profil identitar, este 
nevoie de mult mai mult decât simple concepte. Abia cuvintele cu gust de sânge, cele 
care povestesc despre dispariţii, distrugeri şi jertfe transformă lucrurile în semne, faptele 
în mituri. Evenimente istorice, în sine lipsite de mari semnificaţii, sunt ridicate la statut 
de catastrofe naţionale – în exemplul nostru lupta de la 28 iunie 1389 de la Câmpia 
Mierlei. Această dată se va repeta: pe 28. 06. 1914 are loc atentatul de la Sarajevo 
asupra urmaşului la tronul austriac, la 28. 06. 1948 Stalin îl mazileşte pe Tito, iar pe 
28.06.1989, la aniversarea a 600 de ani a luptei de la Câmpia Mierlei, Miloševici 
insinuează în minţile a sute de mii de oameni că ţara se află în faţa unui nou război, ceea 
ce s-a şi întâmplat doi ani mai târziu. În mod simbolic, pe 28. 06. 2001 a fost şi el predat 
curţii de la Haga. Aceste coincidenţe calendaristice sunt false coincidenţe. În fapt, 
artizanii conflictelor culturale au instrumentat de-a lungul secolelor cu egală „măiestrie” 
această ofertă de identificare. Simbolul se suprapune peste lucruri şi înlocuieşte adevărul 
acestora. Miturilor, ca întâmplări culturale colective, le revine astfel un rol 
supraponderal, în ele existând experienţe tragice ale „propriului” grup aflate în opoziţie 
cu o lume străină şi duşmănoasă. Individul cedează de bunăvoie şi în totalitate propria 
percepţie către sistemul cultural, care o absoarbe. În absenţa percepţiei cotidianului, 
realitatea banală este acoperită de mari simboluri, mari semne şi legitimări nedesluşite, 
care tocesc şi fac să dispară sentimentul experienţei concrete. Iar limbii îi revine un rol 
covârşitor: prin ea individul îşi creează imaginea sa asupra lumii, prin ea el este adoptat 
de către o comunitate lingvistică şi legat cu numeroase fire ale sentimentelor de grup. Ea 
falsifică realitatea şi pecetluieşte acest fals, pecetluind astfel un proces funest: în dorinţa 
de a conserva şi salva identitatea, aceasta se pierde. 

* 
Spiritele alese au atenţionat prin scrieri, de cele mai diferite genuri, asupra acestui 

proces de mistificare. Să luăm un exemplu din literatura germană la care se opreşte şi 
Wertheim: Nathan înţeleptul de Lessing. O poveste care începe foarte simplu şi se 
complică într-o manieră înspăimântătoare: o tânără evreică se îndrăgosteşte de un tânăr 
soldat neamţ, ce îi salvase viaţa. Doar că se va dovedi că tânăra este de fapt o creştină 
crescută în credinţa iudaică, pe când băiatul, un creştin pe jumătate arab, îi este frate 
vitreg. Prăpastia de sentimente în care se prăbuşesc personajele la acest „salt mortal” al 
identităţilor este ameţitor de adâncă. Doar că Lessing ne transmite un mesaj lucid, 
dureros de lucid, nu în lectură istorică, ci contemporană, căci problemele sunt de o 
actualitate extremă: pentru că astăzi avem emigranţi, azilanţi, exilaţi şi, desigur, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:55:40 UTC)
BDD-V2575 © 2006 Editura Alfa



Cornelia CUJBĂ 
_____________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 90

indigeni. Soluţia este îndrăzneaţă. Atitudina lui Lessing faţă de diferenţele culturale nu 
are nimic de a face cu morala – nu alină şi nici nu dă speranţă, în schimb este realistă şi 
pragmatică. Baza argumentaţiei sale constă în renunţarea la imaginea naivă despre bine 
şi rău, despre adevărat şi neadevărat, chiar şi în sistemele care trăiesc de pe urma unor 
asemenea categorii: ne referim, mai ales, la religiile monoteiste. Nu toleranţă prin 
teologie, ci toleranţă în pofida teologiei, acesta este mesajul lui Lessing.  

„Nici unul dintre cele trei inele nu este cel adevărat” înseamnă că nu există un 
singur adevăr. La fel de puţin există şi adevărul pur – nici cel iudaic, nici cel creştin, nici 
cel arab. Transpunând parabola asupra culturilor, obţinem următoarea imagine: sisteme 
religioase şi culturale aparent profund diferite, care se războiesc uneori până la genocid, 
ajung să se asemene până la a se confunda, au aceeaşi valoare şi sunt, în acealşi timp, la 
fel de lipsite de valoare. Căci fiecare cultură are propria legitimare/legitimitate internă, 
care legitimare este, însă, legendă: „Nu se bazează oare toate pe istorie? / Scrisă şi 
transmisă! – Şi / Istoria se bazează doar pe loialitate / Şi credinţă? – Nu? –/ Dar numai 
de a cui credinţă / Să ne îndoim mai puţin? De a noastră?” (trad. noastră) (V, 7). 
Argumentaţia lui Nathan vrea să pună capăt nesfârşitelor discursuri tradiţionale despre 
legitimitate, căci orice legitimitate este în egală măsură valoroasă şi lipsită de valoare: 
valoroasă şi obligatorie/angajantă pentru sine şi privită dinspre interior, şi lipsită de 
valoare şi neangajantă/neobligatorie din perspectivă exterioară, obiectivă. 

Cine a trecut printr-o confuzie identitară va gândi altfel despre conflictul cultural, 
chiar şi numai pentru faptul că va voi să afle, asemenea tuturor personajelor din cartea 
lui Wertheim, de ce crede ceea ce crede despre sine şi mediul său la un moment dat. 
Acest lucru se petrece şi cu personajele lui Lessing: unul dintre ele s-a crezut o viaţă 
întreagă un brav cruciat, menit a curăţa templul de ghiauri şi descoperă că este, de fapt, 
pe jumătate arab. Fata se crede evreică şi descoperă că este jumătate creştină şi jumătate 
arăboaică. Învelişul identităţilor artificiale odată pleznit, personajele se vor debarasa de 
identitatea lor aparentă şi se vor apropia de adevărul propriei vieţi. Plătind vama 
psihologică, şi anume aceea de a corespunde mai puţin aşteptărilor colectivităţii şi mai 
mult celor individuale, individul câştigă autonomie personală şi independenţă.  

* 
Revenind la întrebarea din titlu, credem că răspunsul este destul de evident. 

Generaţii de învăţaţi au confruntat publicul, asemenea lui Lessing, cu imaginea 
adevărului strâmb, manipulat şi manipulator, generator de frustrare şi conflicte. Doar că 
substituirea realităţii cu simboluri abil alese este o tentaţie pentru manipulatorii din 
fiecare generaţie, şi acum, când suportul tehnic s-a perfecţionat, desfăşurarea acestui 
proces este de-a dreptul demonic de rafinat. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:55:40 UTC)
BDD-V2575 © 2006 Editura Alfa



Conflictele culturale în Europa: realitate supărătoare sau mistificare abilă? 
_____________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________________ 

 91

Bibliografie 
 
Auster, Paul, Jetzt beginnt das 21. Jahrhundert, în „Die Zeit“, nr. 38, 2001 
Erdheim, Mario, Das Eigene und das Fremde, în „Psyche“, nr. 46, 1992 
Lessing, Gotthold Ephraim Nathan der Weise. Stuttgart ş.a.: Klett, 2003 
Huntington, Samuel P., Der Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21. 

Jahrhundert. München: Goldmann, 2002 
Müller, Harald, Das Zusammenleben der Kulturen. Ein Gegenentwurf zu Huntington. Frankfurt 

am Main: Fischer, 1999 
Wertheim, Jürgen, Krieg der Wörter. Die Kulturkonfliktslüge. Marburg: Verlag 

LiteraturWissenschaft.de., 2003 
Zub, Alexandru (ed.), Identitate / alteritate în spaţiul cultural românesc. Culegere de studii. Iaşi: 

Editura Universităţii «Alexandru Ioan Cuza», 1996 
 

Kulturkonflikte in Europa – bedrückende Realität oder gekonnte 
Täuschung? 

 
 Manipulation durch Kultur und interessenbestimmte "Realitätsbilder" gehören zum 
Arsenal der Diktatoren aller Zeiten. Anhand von Jürgen Wertheims Krieg der Wörter werden 
einige typische Situationen vorgeführt und besprochen, um auf angespannte Situationen unserer 
Zeit aufmerksam zu machen. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 03:55:40 UTC)
BDD-V2575 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

