
 
 
 
Prolegomene pentru o re-definire transdisciplinară  

a conceptului de Tradiție 
 

Marin GRIGOREAN∗ 
 

„Soarele este născut și produs de toate stelele. El 
este lumina extrasă din natura universală și, la 
rândul lui, el strălucește în natura universală a 
acestei lumi, în care este legat cu celelalte stele, ca 
și cum ar face cu ele toate o singură stea”? (Jakob 
Böhme, L’Aurore naissante). 

 
Key-words: transdisciplinarity, spiritual information, levels of Reality, 

complexity, unity, levels of knowledge 
 
Ne propunem în acest microstudiu să descifrăm creator reflecțiile fizicianului 

teoretician și filosof Basarab Nicolescu, fondatorul transdisciplinarității 1, privitoare 
la o re-considerare axiologic-umanistă a Tradiției, în contextul unor inovatoare 
configurații epistemologice care își pun amprenta în direcțiile de cercetare actuale:  

Viziunea transdisciplinară ne propune luarea în considerare a unei Realităţi 
multidimensionale, structurată pe niveluri multiple, care să înlocuiască Realitatea, pe 
un singur nivel, al gândirii clasice (Nicolescu 2007a: 27).  

Scrierea cu majusculă a acestui concept – catalizator hermeneutic al 
problematicii abordate, își poate găsi o justificare în accentuarea dimensiunii 
cosmice, universale a ceea ce se află în interiorul unei culturi sau spiritualități 
particulare, între ele și dincolo de orice posibilitate de raționalizare discursivă a 
conținutului său simbolic. Finalitatea propusă este de a decanta accepțiunile 
termenului de tradiție, din perspectiva diacronică a utilizării sale multi- și 
pluridisciplinare, articulate cu nodurile aplicabilităților sale transdisciplinare, 
focalizate pe relația dintre știință și Tradiție. În cartea Noi, particula și lumea, 
Basarab Nicolescu jalonează succint  traseele distincte ale două niveluri de 
cunoaștere, aflate în permanentă interacțiune: cunoașterea științifică și cunoașterea 
tradițională. 

Cunoașterea tradițională se întemeiază pe revelație, pe contemplație, pe 
percepția directă a Realității. La celălalt pol, cunoașterea științifică… e fundată pe 
comprehensiunea Realității prin mijlocirea mentalului, prin mijlocirea construcțiilor 
logice și matematice… Cercetarea tradițională acordă o mare însemnătate corpului, 

                                                 
∗ Universitatea „Babeș-Bolyai”, Cluj-Napoca, România.   
1 „Apărut acum trei decenii aproape simultan în lucrările unor cercetători atât de diferiţi, 

precum Jean Piaget, Edgar Morin, Eric Jantsch şi mulţi alţii, acest termen a fost inventat în epocă 
pentru a exprima nevoia unei transgresiuni jubilatorii a frontierelor dintre discipline, mai ales în 
domeniul învăţământului, nevoia depăşirii pluri şi interdisciplinarităţii” (Nicolescu 2007a: 5). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:57 UTC)
BDD-V2559 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Marin GRIGOREAN 

 414 

senzației, sentimentelor, credinței, în timp ce cercetarea științifică exclude propriul 
corp al cercetătorului, senzațiile, sentimentele, credința din domeniul observației și al 
formulării „ legilor”… Gândirea tradițională a afirmat mereu că Realitatea nu este 
legată de spațiu-timp: ea este… La celălalt pol, cercetătorul științific este obligat să 
postuleze existența unei Realități „obiective”, separate, independente de orice 
observație sau măsură și care este definită obligatoriu în spațiu și în timp… 
Cercetarea tradițională reclamă dreptul la experiența necomunicabilă prin limbajul 
natural. Experiența tradițională este unică, totală, depășind categoriile logice 
obișnuite. Dimpotrivă, experiența științifică este comunicabilă… Cunoașterea 
tradițională reclamă… dreptul la ineficacitate pe planul materialității spațio-
temporale, pe planul materialității direct observabile… În schimb, știința se 
interesează esențial de „corpul exterior”, de eficacitatea maximă pe planul 
materialității directe (Nicolescu 2002: 159–161). 

Intrând în sfera cunoașterii revelate, Tradiția își extrage conținutul din zona 
alogică a Terțului Ascuns, locul fără loc al tuturor spiritualităților, culturilor și 
religiilor, in-formate de o conștiință transgresivă și fractală a Realului2. Paradoxul 
coexistenței multiplelor coagulări ale informație spirituale la traversarea nivelurilor 
de Realitate3 rezidă în medierea Tradiției ca punct de convergență, dialog și întâlnire 
între epistemele și viziunile despre om și lume care au configurat istoria umanității. 
Rigoarea, dialogul, deschiderea şi toleranţa sunt chei axiologice care deschid 
orizontul transcultural al atitudinii transdisciplinare, configurate în complexitatea lor 
în articolele Cartei Transdisciplinarităţii :  

Rigoarea, deschiderea şi toleranţa sunt caracteristici fundamentale ale 
atitudinii şi viziunii transdisciplinare. Rigoarea în argumentaţie, care ia în seamă toate 
datele existente, este cea mai bună barieră în calea derivelor posibile. Deschiderea 
implică acceptarea necunoscutului, neaşteptatului şi imprevizibilului. Toleranţa este 
recunoaşterea dreptului de a susţine idei şi adevăruri contrare acelora pe care le 
împărtăşim noi înşine (Nicolescu 2007a: Articolul 14). 

Din punct de vedere etimologic, cuvântul tradiție provine din latinescul 
tradere, însemnând a remite, a transmite, integrând în conținutul său semantic o 
contradicție hermeneutică. La un prim nivel de comprehensiune și interpretare 

                                                 
2 Basarab Nicolescu distinge Realitatea de Real, introducând o nouă noţiune: nivel de Realitate. 

Realitatea este ceea ce rezistă experienţelor, reprezentărilor, descrierilor, imaginilor ori formalizărilor 
noastre matematice iar Realul este voalat pentru totdeauna, nefiind accesibil cunoaşterii. Prin 
recuperarea sensului pragmatic şi ontologic al termenului de realitate, se depăşeşte înţelegerea sa ca 
fiind doar rezultatul unui acord intersubiectiv, redându-i-se dimensiunea trans-subiectivă, în măsura în 
care Natura participă ca un principiu activ, cooperant la fiinţa lumii: „Natura este o imensă şi 
inepuizabilă sursă de necunoscut ce justifică însăşi existenţa ştiinţei” (Nicolescu 2007a: 5). 

3 Prin nivel de Realitate înţelegem un ansamblu de sisteme invariant la acţiunea legilor 
generale: „Ceea ce este considerat fundamental la un nivel de Realitate bine determinat, poate fi cu 
totul accidental la un nivel superior. Și invers: ceea ce este accidental într-un anume nivel de Realitate, 
poate fi conform legilor pe alt nivel de Realitate. Este singurul sens rațional pe care, în particular, pot 
să-l acord cuvântului «miracol». Miracol înseamnă intervențiile unor legi de la nivel superior într-un 
nivel inferior. Legile unui nivel inferior depind mai mult de circumstanțele apariției lor decât de legile 
unui nivel superior. [...] Vom spune că două niveluri de Realitate sunt diferite dacă, trecând de la unul 
la celălalt, există opoziţie a legilor şi opoziţie a conceptelor fundamentale (cum este, de pildă, 
cauzalitatea)” (Nicolescu 2007a: 65). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:57 UTC)
BDD-V2559 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Prolegomene pentru o re-definire transdisciplinară a conceptului de Tradiție 

 415 

conceptuală4, semnficația noțiunii de tradiție este legată de un mod de a gândi sau de 
a acționa, care este o moștenire a trecutului, având relații sinonimice cu lexemele 
datină și obicei. Al doilea nivel se articulează în termenii lui Antoine Faivre, potrivit 
cărora tradiția este definită astfel: 

Ansamblul doctrinelor și practicilor religioase sau morale, transmise prin 
veacuri, la început prin cuvânt sau exemplu, și totodată ca ansamblul informațiilor, 
mai mult sau mai puțin legendare, referitoare la trecut, transmise mai întâi oral din 
generație în generație” (Faivre 2007: 13–50). 

În cartea sa Căi de acces la esoterismul occidental, Antoine Faivre distinge 
trei căi de acces la Tradiție:  

• cea puristă sau severă, fundamentată pe existența une Tradiții primordiale, 
de origine non-umană, abandonată și dipărută treptat de-a lungul istoriei 
umanității, având ca reprezentant pe René Guenon;  

• calea istorică, focalizată pe modurile emergenței prin diverse tradiții; 
• calea umanistă, deschisă cosmodernității , care ia drept temei lumea, lumea 

disprețuită de reprezentanții primei căi, deoarece ar fi prudusă de Kali Yuga. 
Basarab Nicolescu optează pentru ultima cale de acces rațional dar 

neraționalizabil la zona ina-acesibilă a Tradiției veritabile, necontaminate de 
produsele artificiale ale gândirii binare, mecanicist-reificate a societății 
contemporane: 

Din coexistența pluralității complexe și a unității deschise își face apariția un 
nou Principiu al Relativității: nici un nivel de Realitate nu constituie un loc privilegiat 
de unde se pot înțelege toate celelalte niveluri de Realitate. Acest Principiu al 
Relativității creează o nouă perspectivă asupra culturii, religiei, politicii, artei, 
educației, vieții sociale. Și fiindcă viziunea noastră asupra lumii se schimbă, atunci și 
lumea însăși se schimbă. Noul Principiu al Relativității ne arată că nici o cultură și 
nici o religie nu constituie locul privilegiat din care pot fi judecate celelalte culturi. 
Ființa umană, în totalitatea sa deschisă, este locul fără de loc al transculturalului și al 
transreligiosului, adică a ceea ce traversează și trece dincolo de diversele culturi și 
religii. Transculturalul și transreligiosul face referire la timpul prezent al trans-
Istoriei, care aparține deopotrivă domeniului inimaginabilului și epifaniei (Nicolescu, 
Dezbaterea 14 – Cosmodernitatea sau provocările unui concept transdisciplinar din 
cadrul Centrului de cercetare a imaginarului Phantasma, Universitatea Babeș-Bolyai, 
Cluj-Napoca). 

Precursorul celei de-a treia căi a Tradiției este Jakob Böhme prin consecințele 
pe plan epistemologic asupra dublei naturi a Naturii. Interacțiunea creatoare dintre 
valorile inepuizabile ale vieții interioare simbolizate prin Tradiție și descoperirile 
științei în corporalitatea sistemelor naturale, generează un izomorfism între ciclurile 
septenare aparținând unor cosmosuri diferite. Știința și Tradiția nu au sens una față 
de alta, deoarece știința se situează în prima parte a ciclului septenar, în timp ce 
Tradiția este integrată totalității ciclului septenar, reducerea ciclului septenar la una 

                                                 
4 „În acest sens, se poate vorbi despre «tradiția academică», despre «tradiția Comediei 

Franceze» sau despre «tradiția newtoniană». În știință, tradiția reprezintă o încercare de mumifiere, de 
păstrare cu orice preț a unei anumite teorii sau maniere de concepere a Realității. Este foarte evident că, 
după această primă clarificare a cuvântului tradiție, știința este, în esență, antitradițională, căci ea 
concepe cercetarea necunoscutului, invenția, sub presiunea faptelor experimentale, a noilor teorii, tot 
mai bine adaptate la descrierea Realității” (Nicolescu 2007c: 54). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:57 UTC)
BDD-V2559 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Marin GRIGOREAN 

 416 

dintre triade fiind echivalentă cu dispariția mișcării, deci cu o realitate 
autodistructivă. Este important de subliniat faptul că problematica abordată în 
demersul nostru nu se identifică cu o sinteză hegeliană între știință și Tradiție, 
rezultată printr-o confuzie a multiplelor niveluri de înțelegeri a unor relații sau a 
unui fenomen, ci concilierea acestor doi poli contradictorii ar putea fi reprezentată 
printr-un semn care trimite întotdeauna la o Realitate unică și indivizibilă.  

Un punct de contact posibil între știință și Tradiție se găsește astfel în limitele 
mentalului însuși, limite ce pot fi găsite la rândul lor de către mentalul însuși, de către 
știința însăși. Mișcarea proprie a științei ajunge la anumite limite, iar de acolo, dacă 
aceste domenii-limită, domenii-frontieră sunt comune științei și Tradiției, se poate 
face un salt înspre alt gen de comprehensiune. Altfel spus, punctele de contact se pot 
găsi în axiomele fundamentale ale științei sau în rezultatele cele mai generale obținute 
de știință (Nicolescu 2007a: 65). 

Limbajul simbolic constituie unul dintre lianturile transdisciplinare dintre 
știință și Tradiție, deoarece pentru a fi înțeles el necesită o aplicabilitate 
translingvistică a logicii trenare structurată pe unitatea contradictoriilor finit-infinit, 
interior-exterior, concret-abstract, mediate de fuziunea subiect-obiect. Semn 
transorizontic al contextualizărilor hermeneutice fertile ale logicii terțului inclus, 
simbolul marchează transgresarea gândirii clasice către o nouă logică, care implică 
un nou limbaj, capabil să exprime trans-semnificativ legile unității în diversitatea 
indefinită. Relativizarea sondării nivelului de organizare simbolică ne permite să 
captăm într-o străfulgerare intuitivă numărul indefinit de aspecte ale unui simbol. 
Însă această relativizare „nu poate fi prezentă decât dacă simbolul este conceput în 
mișcare și dacă este trăit de cel care se afundă în semnificația sa” (Nicolescu 2007c: 
101). Lectura unui simbol este fractală și intim legată de logica terțului inclus, prin 
particularizarea multireferențialității simbolice în corelație cu un principiu general de 
indeterminare, expresie transdisciplinară a aplicabilității relațiilor de incertitudine ale 
lui Heisenberg. Scindarea integrității și unificării nivelurilor de ființă în cunoașterea 
științifică, prin accentul și valorizarea excesiv-reducționistă a gândirii raționale, de tip 
intelectiv, mecanicist, fundamentat pe construcții logice și matematice, a creat în 
societatea consumatoristă actuală condițiile favorabile nașterii unor noi valori 
umaniste, proclamate de homo sui transcendentalis. Realitatea transdisciplinară 
integrează trei componente esenţiale: Terţul Ascuns, Obiectul transdisciplinar 
(nivelurile de Realitate) şi Subiectul transdisciplinar (nivelurile de percepţie).  

Câți dintre căutătorii confortului, securității, câștigului, reputației și 
recunoașterii sociale, sunt deopotrivă căutători ai Tradiției, ai adevărului despovărat 
de dorințele limitate la sfera Ego-ului și împărtășind valori durabile, poate chiar 
imuabile? Câți dintre noi ne re-orientăm atenția spre exersarea unui nou tip de 
inteligență care să aibă aplicabilitatea ternară a rezonanței inovatoare dintre 
inteligența corporală, afectiv-emoțională și cea de tip rațional? Eficacitatea asumării 
Tradiției veritabile, unice și totale constă paradoxal în ineficacitatea ei, tocmai 
datorită saltului discontinuu dinspre domeniul logicului, către zona tainică a 
transraționalului, corespunzătoare nivelului de conștiință transpersonală, singura 
modalitate de resurecție a Subiectului5 în lumea reificată în care trăim azi. Un nou 

                                                 
5 În toate studiile sale, Basarab Nicolescu scoate în relief „problema Subiect/ Obiect care a fost 

în centrul reflecției filosofice a părinților fondatori ai mecanicii cuantice. Heisenberg, Pauli si Bohr 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:57 UTC)
BDD-V2559 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Prolegomene pentru o re-definire transdisciplinară a conceptului de Tradiție 

 417 

paradox ontologic: re-construcția lumii prin acordul ternar dintre subiectivitate-
intersubiectivitate-transubiectivitate prin Tradiție ca mediator absolut. Cum putem 
crea punți între știință și Tradiție, într-o societate în care pericolul reducționismului 
la una dintre cele două tipuri de cunoaștere poate distruge nevoia imperativă de 
toleranță, deschidere și dialog? Liantul transcultural, transreligios și transpiritual 
poate fi creat printr-o re-configurare a postulatelor Tradiției. Prin formularea 
postulatelor ştiinţei moderne, Galileo Galilei introduce un terţ în efortul ființei 
umane de re-valorizare a conștiinței sacralității: natura cu legile ei. 

• Existenţa legilor universale cu caracter matematic 
• Descoperirea acestor legi prin experienţa ştiinţifică 
• Reproductibilitatea perfectă a rezultatelor experimentale  

Basarab Nicolescu propune în Transdisciplinaritatea – manifest o re-definire 
a conceptului de Tradiție, într-o înțelegere ternară transdisciplinară a legăturilor 
invizibile dintre om-cosmos-sacru. 

• Primul postulat al Tradiţiei: existenţa legilor cosmice, universale, de natură 
simbolică. Postulatul presupune că omul care cunoaşte e la rândul lui 
cunoscut. Astfel omul conţine în el, potenţial, toate cosmosurile. 

• Al doilea postulat al Tradiţiei: posibilitatea de a descoperi prin experienţă 
interioară legile cosmice universale de natură simbolică. Omul înţelege 
limbajul Naturii fiindcă, fără om, natura n-ar putea vieţui. 

• Al treilea postulat al Tradiţiei: evenimentele produse de experienţă sunt 
întotdeauna singulare, nereproductibile. De unde necesitatea transmisiunii.  

Ternarul epistemologic care întemeiază structural postulateleTradiției este 
unitate-unificare-unicitate, fiecare componentă indicând orientarea coerentă a 
fluxului de informație spirituală spre realizarea unității deschise a lumii și a 
cunoașterii. O unitate în diversitate și o diversitate în unitate. Primul postulat este cel 
al unității în discontinuitatea legilor care guvernează lumea cuantică, 
microcosmosul și macrocosmosul, conștiința rupturii lor pe niveluri diferite de 
Realitate asigurând continuitatea în discontinuitate prin coeziune și coerență. 
Deopotrivă actualizare și potențializare în domeniul Terțului Ascuns, Tradiția 
conferă oricărui căutător autentic cheia conversiunii exteriorului în interior și 

                                                                                                                              
care, asemenea lui Husserl, Heidegger și Cassirer, au contestat axioma fundamentală a metafizicii 
moderne: separarea totală între Subiect și Obiect. Partiția binară {Subiect, Obiect} care definește 
metafizica modernă, este înlocuită, în cosmodernitate, prin partiția ternară {Subiect, Obiect, Terț 
Ascuns}. Cel de al treilea termen, Terțul Ascuns, nu poate fi redus nici la Subiect nici la Obiect. Natura 
devine astfel vie. Iar viețuirea socială devine posibilă. În analiza problemelor concrete, ternarul axial al 
cosmodernității (niveluri de Realitate, niveluri de percepție și niveluri de terț inclus) este mijlocul 
esențial de investigație, dar el trebuie contextualizat. Putem defini astfel o serie de ternare de niveluri, 
extrem de utile în soluția problemelor considerate: 
niveluri de organizație – niveluri de structurare – niveluri de integrare 
niveluri de confuzie – niveluri de limbaj – niveluri de interpretare 
nivel fizic – nivel biologic – nivel psihic 
niveluri de ignoranță – niveluri de inteligență – niveluri de contemplație 
niveluri de obiectivitate – niveluri de subiectivitate – niveluri de complexitate 
niveluri de cunoaștere – niveluri de înțelegere – niveluri de ființă 
niveluri de materialitate – niveluri de spiritualitate – niveluri de non-dualitate” (Nicolescu, Dezbaterea 
14 – Cosmodernitatea sau provocările unui concept transdisciplinar, din cadrul Centrului de cercetare 
a imaginarului Phantasma, Universitatea Babeș-Bolyai, Cluj-Napoca). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:57 UTC)
BDD-V2559 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Marin GRIGOREAN 

 418 

interiorului în exterior, prin recursul la limbajul simbolic. Articularea simbolic-
imaginală6 a vizibilului la invizibil și invers este mediată de Cuvântul Viu – „fulger 
traversând simultan toate nivelurile de Realitate” (Nicolescu 2007b). Al doilea 
postulat se referă la unificarea nivelurilor de ființă – corp, inimă, spirit, osmoza om-
natură fiind posibilă prin crearea unui nucleu interior flexibil. Al treilea postulat, cel 
al unicității  nereproductibile a actului creator, generator de originalitate și calitate, 
are menirea de a configura operele de artă și individualitatea unei culturi care își 
extrage informația spirituală din conținutul unei Tradiții singulare și universale 
deopotrivă. Tradiția conferă un sens verticalității , la nivelul comprehensiunii 
limbajului simbolic, operând traducerea unui nivel de Realitate în celălalt, în 
creuzetul unei alchimii originare a invizibilului convertit în vizibil. Centrul de forță 
al unei astfel de orientări pe verticală a ființei umane și a lumii este mediat de o 
metafizică a Logosului întrupat în dinamica tuturor interacțiunilor posibile dintre 
nivelurile de conștiință și energie care traversează Realitatea transdisciplinară. 

Domeniile vieţii simbolurilor sunt toate domeniile spiritului: viaţa religioasă, 
văzută în toată complexitatea ei de rituri şi acte sacramentale, cu limbajul ei specific, 
cu miturile şi parabolele constitutive, apoi arta cu tot cortegiul ei de limbaje şi 
modalităţi de înscriere într-o tradiţie ori de creare a unor tradiţii noi. Reprezintă un 
domeniu al simbolurilor tot ceea ce intră în cultura unui popor (obiceiuri, ritualuri, 
mentalităţi etc.), vizând întreaga existenţă reflectată de conştiinţa umană şi 
materializată în semne (Cifor 2006: 244). 

Care este logica în care se înscrie gândirea tradițională? 
Conținutul ontologic de natură simbolică al viziunii tradiționale este întemeiat 

pe logica contradictoriului, scoasă la lumină și valorificată fertil în filosofia culturii 
de Stéphane Lupasco, prin aplicabilitatea logicii terțului inclus7 în domenii diferite 
ale cunoașterii: estetică, filosofia religiilor, antropologie, sociologie. Revendicarea 
unei legături implicite și subsidiare între lumea cuantică și cea tradițională își 
găsește justificarea și raționalitatea prin asocierea dintre acele thëmata care 
                                                 

6 „În gândirea transdisciplinară, imaginalul corespunde punctului X de tangenţă între zonele de 
non-rezistenţă ale Subiectului si Obiectului, care permite comunicarea între Subiect şi Obiect. El ne 
apare astfel ca locul-sursă al imaginilor nezămislite de organele de simţ. Ca punct, entitate geometrică 
fără dimensiuni, X transcende activitatea psihică. Imaginalul nu este deci o activitate psihică 
producatoare de imagini. El este însă accesibil omului aflat într-o stare transpsihică, permiţându-i 
contemplarea imaginilor, cunoaşterea fără intermediar, faţă în faţă. X este locul sursă al tuturor 
imaginilor trecute, prezente şi viitoare, care informează şi dă sens Realităţii, prin buclele de coerenţă 
care traveresează nivelurile de Realitate ale Subiectului si Obiectului. X aparţine Realului aflat în 
comuniune cu Realitatea. El este însăşi cunoaşterea, în dimensiunea sa de trans-cunoaştere, în 
plinătatea ternară a celui ce priveşte (Subiectul), a obiectului privit (Obiectul) şi a viziunii care îngăduie 
respectiva privire (Terţul Ascuns)” (Nicolescu 2006: 76). 

7 După Basarab Nicolescu, introducerea noţiunii de niveluri de Realitate permite înţelegerea 
axiomei terţului inclus. Sensul terţului inclus poate fi explicitat printr-o imagine clară, prin care 
reprezentăm cei trei termeni ai noii logici – A, non-A şi T – şi dinamismele lor asociate printr-un 
triunghi la care unul din vârfuri se află într-un nivel de Realitate iar celelalte două într-altul. Dacă se 
rămâne pe un singur nivel de Realitate, orice manifestare apare ca o luptă între două elemente 
contradictorii (de exemplu, unda A şi particula non-A). Al treilea dinamism, cel al stării T, se exercită 
pe un alt nivel de Realitate, unde ceea ce părea neunit (undă sau particulă) este de fapt unit (cuanton), 
iar ceea ce apărea ca fiind contradictoriu este perceput ca non-contradictoriu. Starea T operează 
unificarea contradictoriilor A şi non-A, însă această unificare se produce la un nivel diferit de acela 
unde se situează A şi non-A. Logica terţului inclus nu suprimă logica terţului exclus: ea îi restrânge 
doar domeniul de valabilitate.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:57 UTC)
BDD-V2559 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Prolegomene pentru o re-definire transdisciplinară a conceptului de Tradiție 

 419 

organizează microuniversul printr-o dinamică a unității contradictoriului și thëmata 
ca fațete ale unui simbol. După Gerard Holton, așa-numitele thëmata sunt 
presupoziții ontologice inconștiente, care domină gândirea oamenilor de știință, sub 
forma unor diade sau triade care persistă în timp. La fel ca entitatea cuantică, infinita 
varietate a fenomenelor simbolice tradiționale ni se dez-văluie ca fiind expresia 
unificării termenilor aflați în opoziție din gândirea binară: continuu și discontinuu, 
simplitate și complexitate, unitate și structură ierarhică, constantă și schimbare. 
Tradiția trimite la reactivarea intuitivă a unui izomorfism coerent al infinitului mare 
și al infinitului mic, semn al unificării multiplelor niveluri de Realitate descrise în 
limbaje spirituale felurite, din zări culturale de pretutindeni. Un rol esențial în 
dimensiunea paideică a Tradiției îl constituie ternarul epistemologic traversare-
transmitere-trans-misiune, catalizator al parcurgerii tuturor nivelurilor de Realitate 
de către informația spirituală. 

Spiritul – care este transmisiunea universală dintre orice trecut şi orice prezent 
ca pasaj al Logos-ului – trebuie să transmită conştiinţei de sine – care este 
transmisiunea singulară a eternităţii Logos-ului în timpul apropriat trupului său – 
transmisiunea însăşi şi, prin urmare, Spiritul ca atare (Ciomoş 2006: 92). 

Comunicarea simbolică implică deopotrivă o articulare a lui logos semantikos 
cu o metafizică a Verbului întrupat în Cuvântul Viu, reflex al „negentropiei 
progresive a limba-jului, o ordine crescândă, o creștere a infor-mației și a puterii de 
înţelegere” (Nicolescu 2007c: 91). Funcția operatorie a gândirii simbolice rezidă în 
revelarea progresivă a structurii pe niveluri a Realității. Basarab Nicolescu oferă ca 
exemplu de corespondență posibilă între o idee științifică și un simbol, o intuiție 
universală a viziunii unității lumii, principiul bootstrap-ului, potrivit căruia  

caracteristicile și atributele unei entități determinate fizic sunt rezultatul 
interacțiunilor acestei entități cu celelalte particule: o particulă este ceea ce este pentru 
că toate celelalte particule există în același timp. Bootstrap-ul concepe deci natura ca 
pe o entitate globală, neseparabilă la nivel fundamental (Nicolescu 2007c: 110).  

Ca sursă simbolică inepuizabilă și ireductibilă, ideea de bootstrap poate să fie 
corelată cu existența unei conștiințe transpersonale necesară autoconsistenței 
întregului, prin unificarea aspectelor contradictorii ale Realității într-o unitate deschisă, 
transimagine arhetipală și actuală a șarpelui ouroboros care își înghite coada.  

Încheiem analiza noastră transdisciplinară cu o concluzie care vine să 
accentueze relația de complementaritate contradictorie dintre știință și Tradiție. 
Chiar dacă ele sunt diferite prin natura, finalitatea, mijloacele, nivelurile de 
organizare și structurare a lor, interacțiunea lor de rezonanță transistorică se 
orientează coerent spre același centru – omul și scara evoluției lui ca dinamică 
simbolică a căutării adevărului din toate timpurile. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:57 UTC)
BDD-V2559 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Marin GRIGOREAN 

 420 

Bibliografie 

Braga 2006: Corin Braga, De la arhetip la anarhetip, Iaşi, Editura Polirom.  
Camus 2002: Michel Camus, Transpoétique. La main caché entre poésie et science, Trait 

d’union, Collection Spirale, Quebec, Les Éditions Lettres vives. 
Cifor 2006a: Lucia Cifor, Principii de hermeneutică literară, Iaşi, Editura Universităţii 

„Alexandru Ioan Cuza”. 
Cifor 2000: Lucia Cifor, Poezie şi gnoză, Timişoara, Editura Augusta. 
Ciomoş 2006: Etre(s) de passage, Bucharest, Zeta Books. 
Corbin 2009: Henry Corbin, Omul şi îngerul său, Bucureşti, Editura Univers Enciclopedic. 
Crăciunescu 2003: Pompiliu Crăciunescu, Strategiile fractale, Iaşi, Editura Junimea. 
Cristea 2005: Simion Doru Cristea, Funcţia simbolic-mitică în textul religios, Cluj-Napoca, 

Editura Gedo.  
Culianu 2006: Ioan Petru Culianu, Gnosticism şi gândire modernă: Hans Jonas, Iaşi, Editura 

Polirom. 
Culianu 1995: Ioan Petru Culianu, Gnozele dualiste ale Occidentului, Bucureşti, Editura 

Nemira. 
Eliade 1981: Mircea Eliade, Istoria credinţelor şi ideilor religioase, Bucureşti, Editura 

Ştiinţifică şi Enciclopedică. 
Eliade 1991: Mircea Eliade, Eseuri. Mitul eternei reîntoarceri. Mituri, vise şi mistere, 

traducere de Maria Ivănescu şi Cezar Ivănescu, Bucureşti, Editura Ştiinţifică. 
Eliade 1994: Mircea Eliade, Imagini şi simboluri, Eseu despre simbolismul magico-religios, 

prefaţă de Georges Dumézil, traducere de Alexandra Beldescu, Bucureşti, Editura 
Humanitas. 

Eliade 1995a: Mircea Eliade, Sacrul şi profanul, Bucureşti, Editura Humanitas. 
Eliade 1995b: Mircea Eliade, Tratat de istorie a religiilor, cu o prefaţă de Georges Dumézil 

şi un Cuvânt-înainte al autorului, traducere de Mariana Noica, Bucureşti, Editura 
Humanitas. 

Faivre 2007: Antoine Faivre, Căi de acces la esoterismul occidental, volumul I–II, traducere 
din limba franceză de Ion Doru Brana, Bucureşti, Editura Nemira. 

Leloup 2008: Jean-Yves Leloup, Profunzimile uitate ale creştinismului, Convorbiri cu Karin 
Andréa de Guise, din colecţia Ştiinţă şi religie, colecţie coordonată de Basarab 
Nicolescu şi Magda Stavinschi, Bucureşti, Editura Curtea Veche. 

Lupasco 1982: Stephane Lupasco, Logica dinamică a contradictoriului, Bucureşti, Editura 
Politică. 

Lupasco 2000: Stephane Lupasco, Universul psihic, Iaşi, Editura Institutul European. 
Nicolescu 2002: Basarab Nicolescu, Noi, particula şi lumea, Iaşi, Editura Polirom. 
Nicolescu 2007a: Basarab Nicolescu, Transdisciplinaritatea manifest, ediţia a 2-a, Colecţia 

Ananta – Studii transdisciplinare, traducere din limba franceză de Horia Mihail 
Vasilescu, Iaşi, Editura Junimea. 

Nicolescu 2007b: Basarab Nicolescu, Teoreme poetice, ediţia a 2-a, Colecţia Ananta – Studii 
transdisciplinare, traducere din limba franceză de L.M. Arcade, Iaşi, Editura Junimea. 

Nicolescu 2007c: Basarab Nicolescu, Ştiinţa, sensul şi evoluţia – Eseu asupra lui Jakob 
Böhme, Bucureşti, Editura Cartea Românească. 

Nicolescu 2009a: Basarab Nicolescu, Ce este realitatea? – Reflecţii în jurul operei lui 
Stéphane Lupasco, traducere din limba franceză de Simona Modreanu, Iaşi, Editura 
Junimea. 

Nicolescu 2009b: Basarab Nicolescu, În oglinda destinului, Eseuri autobiografice, Bucureşti, 
Editura Ideea Europeană.  

Nicolescu, Camus 2004: Basarab Nicolescu, Michel Camus, Rădăcinile libertăţii , București, 
Editura Curtea Veche. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:57 UTC)
BDD-V2559 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Prolegomene pentru o re-definire transdisciplinară a conceptului de Tradiție 

 421 

Scrima 1996: André Scrima, Timpul rugului aprins, Bucureşti, Editura Humanitas.  
Scrima 2005: André Scrima, Antropologia apofatică, Bucureşti, Editura Humanitas. 
Scrima 2008: André Scrima, Experienţa spirituală şi limbajele ei, Bucureşti, Editura 

Humanitas. 
Vasiliu 2010: Anca Vasiliu, Despre diafan, Iași, Editura Polirom. 
Weil 1999: Simone Weil, Oeuvres, Paris, Quatro Gallimard. 

Prolegomenon for a Trandisciplinary Re-definition  
of the Tradition Concept  

 
Proposing, describing and applying the evaluation methods of spiritual information in 

the re-definition of the Tradition concept represents a paradox, because its multiple 
representations from different fields of knowledge need taking into consideration an area of 
non-resistance from the transdisciplinary Reality which can never be evaluated using rational 
instruments being incomprehensible in a discourse. The success of the deep impact which the 
spiritual information can have on the durable development of a society is based on the 
reevaluation of the human spiritual dimension in the context of leveling and materializing of 
the human being, whose vocation comes from his oneness and his destiny of creator. The 
Tradition reflects the Sense of transgression and transmission of spiritual information, 
moving the stress from the informing – forming aspect to the transforming at all the levels of 
Reality of being – body, mind, and heart. The expectations of interaction between science 
and Tradition regard the results expected in the internal evolution of man throughout his life. 
The dynamic complexity of the process of unification of a transforming thinking with a 
transforming heart can be achieved only in axiological connection with the need of the 
experience knowledge and world unity. The plurality of the spiritual experiences  leads 
necessarily to the recognition of its multiple ways of expressing and transmission. The 
mission of transdisciplinarity is to generate bonds and acquire coherence inside possible 
links between different levels of knowledge. A double establishing of transdisciplinarity 
might be possible by scanning some pairs of conceptual compatibilities: transdisciplinary 
view, transdisciplinary closeness, trans-disciplinary openness, transdisciplinary attitude. 
Assuming transdisciplinarity involves also the compiling of a new language, a new logic, 
new concepts to allow emerging a new dialogue between different fields of knowledge. 
Understanding transdisciplinarity correctly may bring together and direct these innovations 
in the field of knowledge with all the major consequences in our daily life. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 05:54:57 UTC)
BDD-V2559 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

