
 
 
 

Traduceri româneşti ale Cântării cântărilor :  
observaţii exegetice1 

 
Valeriu GHERGHEL∗ 

 
Key-words: Song of Songs, crux interpretum, Romanian translations of Song 

of Songs, interpretation, principle of simplicity 
 
1. Notă introductiv ă 
De-a lungul timpului, mulţi istorici, interpreţi şi traducători au propus 

conjecturi cu privire la statutul acestui enigmatic2 poem care este Cântarea 
cântărilor . Poemul a fost redactat, probabil, în epoca alexandrină. Întâlnim în câteva 
rânduri cuvinte (este citat adesea termenul „palanchin”) care vin probabil din 
greceşte. În secolul I p.Ch., savanţii masoreţi l-au inclus în canon. A contat probabil 
şi prestigiul imens al lui rabbi Akiba ben Joseph, care considera Cântarea cântărilor  
a fi „Sfânta sfintelor” din cuprinsul întregii Scripturi. Includerea în canon a deschis, 
negreşit, mai multe probleme decât a rezolvat. Nimeni n-a putut opri controversa cu 
privire la poem. Cântarea cântărilor  reprezintă, cum vom vedea, una dintre puţinele 
cărţi din Biblie în care numele lui Dumnezeu nu este menţionat. Numele divin nu 
apare nici în Esther. Majoritatea exegeţilor nu a observat decât foarte târziu această 
ciudată absenţă. Shir ha-shirim conţine destule versete în care semnificaţia unor 
termeni nu se cunoaşte încă foarte precis. Exemplul cel mai discutat ar fi versetul 
2:1. Dar la acest verset voi reveni mai jos. 

Pentru o prezentare generală a cărţii, aş consemna, în acest articol, foarte 
rapid, ipotezele lui David J.A. Clines (1995: 94–121) cu privire la titlul şi la 
finalitatea Cântării cântărilor . Poemul a fost redactat cu siguranţă de un bărbat, 
susţine savantul ebraist, deşi versetele rostite de „fată” sunt mai numeroase decât 
versetele rostite de „păstor”. Publicul poemului – continuă Clines – a fost de la 
început unul masculin. Titlul ebraic Shir ha-shirim se referă la un cântec, la 
supremul cântec. Repetarea termenului „cântare” în sintagma cântare a cântărilor , 
este, ştim de la Baruch Spinoza şi de la Tratatul teologico-politic, o modalitate de a 
sublinia superlativul în ebraică.  

E bine să observăm însă că titlul sugerează (şi) o competiţie. El presupune, 
aşadar, un spectacol-întrecere pentru a decide cel mai reuşit dintre mai multe cântece 

                                                           
1
 This paper is supported by the Sectoral Operational Programme Human Resources 

Development (SOP HRD), financed from the European Social Fund and by the Romanian Government 
under the contract number POSDRU/89/1.5/S/56815. 

∗ Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi, România. 
2
 Literalmente şi în toate sensurile enigmatic. O caracterizare foarte plastică în Radu & 

Galaction (1934: 6): „În Sfânta Scriptură sunt enigme şi rămân enigme până la consumarea secolelor. 
Cântarea cântărilor  este în chip eminent comoara enigmelor”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:06:09 UTC)
BDD-V2558 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Valeriu GHERGHEL 

 406 

prezentate unui „juriu”. Este posibil însă ca această competiţie muzicală să fi fost 
una doar fictivă. Contextul social implicat de Shir ha-shirim este unul al bărbaţilor 
aflaţi într-o competiţie poetică şi într-o lume care cultivă întrecerea, confruntarea, 
exerciţiul ludic. Cântarea nu a fost redactată neapărat pentru a elogia iubirea (deşi 
are şi acest scop), spune David Clines, ci pentru a câştiga un concurs, pentru a obţine 
preţuirea unui auditoriu. Asta sugerează titlul.  

În treacăt fie spus, noi percepem astăzi Canticum canticorum, Cântarea 
cântărilor , ca text. Shir ha-shirim a supravieţuit ca text. Poemul înseamnă astăzi un 
„eveniment” în primul rând vizual. Percepţia originară a Cântării … a fost de bună 
seamă cu totul alta. În Antichitate, Shir ha-shirim conta îndeosebi ca „eveniment” 
sonor, ca interpretare şi performanţă. Muzica instrumentelor însoţea un „recitator”, 
un cântăreţ, un actor. Cântarea cântărilor , mai spune David Clines, răspunde 
nevoilor de literatură erotică ale unui public masculin. Titlul sugerează că au existat 
şi alte texte (cântece, cântări) de o factură asemănătoare. Această sugestie e întărită 
şi de interdictul lui rabbi Akiba: „Cine va rosti Cântarea cântărilor  cu voce vibrantă 
în sala de ospăţ [la o petrecere] profanând-o astfel [e vorba de profanarea cântării], 
acela nu va avea parte de lumea viitoare”. În consecinţă, măcar o vreme, Cântarea 
cântărilor  a fost utilizată în alte împrejurări decât cele solemne, liturgice. Rabbi 
Akiba recomanda un context diferit al lecturii (interpretării, performanţei). 

 
2. Traduceri româneşti 
Shir ha-shirim este o carte redactată în ebraică. A fost tradus în greacă 

(Septuaginta), apoi în latină (Vulgata). Sfântul Ieronim a preluat o versiune mai veche. 
Există aproximativ treizeci de traduceri ale poemului în limba română3. Cele mai 
multe dintre aceste tălmăciri urmează versiunea elină a Septantei. Ele urmează şi 
traduc aşadar traducerea grecească. Interpretează o interpretare. De la Biblia de la 
1688 (care folosea, cu siguranţă, versiuni mai vechi) şi până la Petru Creţia şi 
Valeriu Anania, mulţi au procedat astfel. Există în româneşte traduceri realizate 
după versiunea latinească a Vulgatei. Până târziu, textul originar, ebraic, a fost 
consultat rar (sau deloc). Din acest motiv, multe dintre dificultăţile şi „crucile” 
hermeneutice ridicate de poem (există o imensă literatură dedicată acestor 
dificultăţi) nu au fost sesizate de către traducători. Doar exegeţii recenţi (şi în special 
Ioan Alexandru, care a tradus după textul ebraic) au sesizat în toată limpezimea lor 
aceste probleme.  

În articolul de faţă, m-am oprit la două. Cea dintâi problemă exegetică e 
ridicată de versetul 2:1. A doua de versetul 8:6. 

 
3. Prima problemă exegetică: versetul 2:1 
Versetul 2:1 din Cântarea cântărilor  ridică traducătorului probleme 

redutabile. Vorbeşte fata: „Eu sunt un trandafir din Sharon, un crin al văilor”. Al ţii 
au tradus: „Eu sunt o narcisă, un crin”. De unde vine această deosebire 
considerabilă, atâta vreme cât trandafirul şi narcisa nu sunt flori pe care să le 

                                                           
3
 Menţionez la sfârşit întreaga bibliografie folosită. Pentru traducerea de la 1688 şi pentru aceea 

a lui Samuil Micu am urmat versiunile consemnate de Ioan Alexandru (1977: 115–131). Tot aici textul 
ebraic, traducerea greacă şi cea latină. Am verificat, desigur, şi antologia lui Radu Cârneci (2009). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:06:09 UTC)
BDD-V2558 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Traduceri româneşti ale Cântării cântărilor: observaţii exegetice 

 407 

confunzi foarte uşor? În original, e vorba de numele a două flori indeterminate, nici 
trandafir, nici narcisă, nici crin. Sau şi roză, sau şi narcisă, sau şi crin. Într-o 
traducere literală, versetul afirmă: „Eu, x din Sharon, y din (a, al) văi(lor), din (a, al) 
câmp(ului)”. În ebraică, verbul „a fi” lipseşte din frazele la timpul prezent. 
Propoziţia 2:1 din Canticum… conţine, probabil, termeni botanici şi se referă la 
două entităţi florale. Din păcate, nu putem identifica plantele. În transliterare latină, 
termenii în cauză (x şi y) sunt habatselet şi shoshanah. Fata afirmă, cu modestie (aş 
sublinia modestia ei), că este asemenea acestor flori obişnuite. Nu este Floarea (cu F 
mare), cum traduc mulţi exegeţi (Valeriu Anania, printre ei), e numai una dintre 
numeroasele flori sălbatice, de câmp. Dar la ce flori (plante) face „mireasa” aluzie 
cu adevărat, nimeni nu ştie. Ignoranţa e întotdeauna chinuitoare. Nu e o fericire să 
nu ştii. De aceea vorbim de o crux interpretum. În pofida tuturor eforturilor, enigma 
acestor flori persistă după două milenii (ca şi mireasma lor). Septuaginta a tradus în 
chip foarte abstract „ego anthos tou pediou, krinon ton koiladon”. Dar nici sensul 
termenului grec krinon nu a fost stabilit cu certitudine: to krinon numeşte orice 
floare de câmp. Dicţionarele (clasicul A. Bailly, de exemplu) trimit la crinul alb. 
Când au tradus versul 2:1, de-a lungul vremii, exegeţii au propus aproape la 
întâmplare: trandafir (deşi acum două milenii şi jumătate, rosa canina nu creştea în 
ţinutul Palestinei), iris, şofran, anemonă, narcisă galbenă, nufăr, lotus, crin de apă, 
crin sălbatic etc. Strădania lor nu a avut succes. Dificultatea versetului 2:1 s-a păstrat 
intactă. Shoshanah trimite, poate, la o floare cu petale roşii, rubinii (nicidecum la 
crinul alb al lui Bailly), fiindcă în versetul 5:13 din Cântarea cântărilor  stă scris: 
„Buzele lui crini”. Dar şi aceasta e o simplă conjectură…  

Versetul 2:1 din originalul ebraic al Cântării cântărilor  este, în transliterare 
latină, „Ani habatselet hasharon shoshanat haamaqim”. A fost tradus, de obicei, prin 
fraza: „Eu sunt un trandafir din Sharon, un crin din văi”. Această echivalare nu are 
prea mult temei. Totul este nesigur în vers. Nu este cert dacă trebuie să citim 
substantivele cu articol hotărât sau nehotărât (o roză sau roza, un crin sau crinul?). 
Nu e sigur ce câmpie desemna numele Sharon (şi nici dacă „Sharon” este nume 
comun sau propriu). Şi, în fine, nu este deloc stabilit ce plante desemnau termenii 
ebraici habatselet şi shoshannah. În Vulgata (traducerea în latină a întregii Biblii) 
găsim: „Ego flos campi, et lilium convallium”, precum în Septuaginta. O floare 
nedeterminată şi crinul. 

În textul de faţă, voi recenza câteva din traducerile româneşti ale versetului 
2:1 din Cântarea cântărilor . În Biblia de la Bucureşti, 1688, citim următoarea 
versiune: „Eu floarea câmpului, crinul văilor” (cf. Alexandru 1977: 116; Cârneci 
2009: 18). Traducerea urmează fidel, după cum vedem, Septanta. 

Biblia de la Blaj a lui Samuil Micu Clain, publicată în 1795, oferă: „Eu, 
floarea câmpului, crinul văilor” (cf. Alexandru 1977: 123; Cârneci 2009: 46). 
Urmează aşadar tot textul Septuagintei (sau al Vulgatei). În traducerea Cântării 
cântărilor  din 1898, I.S. Spartali propune: „Eu sunt trandafirul câmpiilor şi crinul 
care creşte în vale” (cf. Cârneci 2009: 74). Iuliu Dragomirescu (1901: 10) susţine că 
a tradus din ebraică şi propune echivalarea: „Sunt roza din Şaron,/ sunt floarea din 
vale”. În versiunea publicată în numărul 8 pe anul 1934 al „Revistei Fundaţiilor 
Regale”, Vasile Radu şi Gala Galaction traduc versul 2:1 astfel: „Sunt narcisul din 
câmpie, crinul din vâlcele sunt” (11). Opţiunea pentru termenul „narcis” este primul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:06:09 UTC)
BDD-V2558 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Valeriu GHERGHEL 

 408 

semn că exegeţii au fost conştienţi de greutăţile ridicate de versetul în cauză. 
Cântarea cântărilor  nu putea numi roza, adică o floare inexistentă cu două mii de 
ani în urmă în Israel. În traducerea patriarhului Nicodim (1944: 34), găsim: „Eu îs 
zarnacadea de câmp,/ Crin de prin vâlcele-s eu”. Atâta vreme cât numele florii nu 
poate fi stabilit cu certitudine, orice termen botanic este în aceeaşi măsură legitim şi 
ilegitim. Putem primi aşadar zarnacadeaua. Ar fi fost nevoie, totuşi, de o notă în care 
să se precizeze că substantivul „zarnacadea” (care provine din turceşte: zerenkada) 
desemnează în limba română narcisa4. Ioan Alexandru (1977: 32) a tradus: „Eu sunt 
o narcisă din Sharon,/ Un crin al văilor”. Poetul Imnelor este singurul exeget care 
enunţă dificultatea cu limpezime într-o notă: „ce fel de floare este nu-i încă stabilit” 
(Alexandru 1977: 52). Prin urmare, narcisa şi crinul sunt desemnări arbitrare. Dar 
acest fapt nu mai este notat. 

Petru Creţia (1995, 2009), care a urmat după propria mărturisire Septanta, 
propune următoarea frază: „Sunt un trandafir din Şaron, sunt un crin, crinul văilor”. 
Un singur verset, două inexactităţi de traducere. Nu poate fi vorba aici (şi am văzut 
pricina) de trandafir. Iar fata nu afirmă nicidecum că ar fi Crinul văilor. Ea spune 
doar că este una, cea mai neînsemnată dintre florile şi fiin ţele obişnuite. În versiunea 
revizuită după Septuaginta a Cântării cântărilor , Valeriu Anania (1998: 29) propune 
următoarea soluţie: „Eu iată-mă în câmp: sunt floarea lui;/ eu iată-mă în văi: sunt 
crinul lor”. Traducerea lui Valeriu Anania impune o observaţie afină. Fata nu este 
Floarea (cu F mare), nu este Crinul cu C mare, ci este doar una din mulţimea fetelor 
frumoase, doar una dintre nenumăratele flori de câmp. Ea arată cu umilinţă şi sfială 
spre sine, dar nu spune câtuşi de puţin: iată! 

Poetul Şerban Foarţă (2008: 61) echivalează într-un mod mult prea îndrăzneţ 
versetul în cauză şi îl atribuie eronat „păstorului”: „O rujă-n câmp şi, între cete/ de 
mărăcini, un crin în văi,/ aşa-i iubita-mi între fete”. Modestia fetei nu este întru totul 
respectată, iar atribuirea versetului vocii masculine din poem nu se poate scuza. Este 
o gravă neatenţie. În plus, autorul (doar presupus) al Cântării cântărilor  nu 
aminteşte nimic de mărăcini şi nu compară floarea cu nimic altceva (decât cu ea 
însăşi). În mod foarte curios, din antologia lui Radu Cârneci (2009), lipsesc cele mai 
folosite traduceri în spaţiul românesc: versiunea Dumitru Cornilescu şi versiunea 
BOR. Nici Ioan Alexandru nu reproduce aceste versiuni. Voi completa, aşadar, lista 
antologatorului cu încă două ilustraţii. Versiunea Cornilescu propune soluţia 
consacrată de timp: „Eu sunt un trandafir din Sharon, un crin din văi”. Versiunea 
BOR sună astfel: „Eu sunt narcisul din câmpie, sunt crinul de prin vâlcele”. 
Traducătorii urmează astfel versiunea propusă de preoţii Radu şi Galaction, în 1934. 

 
4. A doua problemă exegetică: versetul 8:6 
Unii comentatori nu au nici cea mai mică îndoială că numele lui Dumnezeu 

este menţionat, cel puţin o dată, în strofele poemului. Ei cred că măcar termenul 
ebraic „shalhebetyah” (din versetul 8:6), dacă nu şi numele „bi-tseba‘ot” (din 2:7 şi 
3:5), cuprind fără tăgadă o parte (măcar) din numele divin: Yahweh. Pentru a 
pricepe acest adevăr, sufixul „yah” din „shalhebetyah” trebuie citit, spun interpreţii, 
ca un cuvânt separat. În acest caz, „shalhebetyah” s-ar traduce prin sintagma „flacăra 

                                                           
4
 Limba turcă a moştenit termenul „zerenkada” probabil din persană (cf. Graur 1978: 152). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:06:09 UTC)
BDD-V2558 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Traduceri româneşti ale Cântării cântărilor: observaţii exegetice 

 409 

lui Yah” (id est „flacăra lui Yahweh”), cum a propus nu de mult Richard M. 
Davidson (2007), păstrând expresia chiar în titlul unei cărţi. În acest chip, iubirea 
invocată de protagonişti, în Shir ha-Shirim, reprezintă, realmente, o forţă „puternică 
precum moartea” (dar nu mai tare decât ea!); iubirea este eternă asemenea „flăcării 
mistuitoare a lui Yah[weh]”. Aceasta e prima interpretare a poemului: lectura lui 
sacrală, să zicem. Într-o lectură mundan-literală însă, cuvântul „shalhebetyah” e luat 
ca întreg (fiind un singur nume) şi înseamnă, pur şi simplu, o „flacără copleşitoare”, 
o „vâlvătaie imensă”. O astfel de vâlvătaie este iubirea. De această dată, „yah” nu 
mai este privit ca semn indubitabil al numelui divin (abreviat, totuşi). Funcţia lui 
gramaticală (deloc modestă!) e aceea de a marca superlativul, intensitatea, hiperbola. 
Folosirea lui „yah” ca modalitate emfatică (şi fără implicaţii teologice) nu iese, 
totuşi, din tiparele gramaticii ebraice. Savanţii au marcat astfel, de mult, o seamă de 
ocurenţe „profane” ale sufixului în cauză. De exemplu, în imprecaţia din Ieremia 
2:31 („Au fost-am Eu o ţară plină de întuneric beznă?”), sufixul „yah” subliniază 
tocmai profunzimea de neînchipuit a întunericului (evidenţiată aici prin tautologia 
„întuneric beznă”). Un alt exemplu banal: termenul „halleluyah” semnifică o „rugă 
puternică, intensă, vehementă”. Chiar şi un comentator pios şi atent, precum Robert 
Gordis (1954: 26), recunoaşte: „În substantivul shalhebetyah, o ‘flacără a lui Yah’, 
numele divin este folosit pentru a exprima superlativul; cuvântul [‘shalhebetyah’] 
semnifică, de fapt, ‘o flacără puternică’ [sau ‘o flacără trufaşă’; sau/ şi „un foc 
cumplit]’. O atare înţelegere [a termenului în cauză şi a sufixului ‘yah’] are o 
mulţime de analogii în ebraica biblică”5. Să rezum: chiar dacă am traduce termenul 
„shalhebetyah” prin „focul lui Yah[weh]”, expresia ar rămâne doar o imagine 
sugestivă, neîndoios, cu privire la intensitatea deosebită a iubirii evocate, în Shir ha-
Shirim, de poet: „Cărbunii ei [ai iubirii] cărbuni de foc/ Flacără mistuitoare a lui 
Yah”. Opţinea gramaticală – pentru o traducere sau alta a termenului „shalhebetyah” 
– este de cele mai multe ori o opţiune hermeneutică şi abia apoi una semantică. Cred 
ca ar trebui să fie pe dos. 

Aş aminti în acest context şi versiunea Vulgatei: „quia fortis est ut mors 
dilectio, dura sicut infernus aemulatio; lampades ejus lampades ignis atque 
flammarum”. Dumnezeu nu e pomenit deloc nicăieri. În Biblia lui Şerban (1688), 
găsim: „căci tare e ca moartea dragostea, grea e ca iadul răvnirea. Prejur peanele ei, 
ca prejur peanele focului, cărbuni de foc văpăile ei” (cf. Alexandru 1977: 121; 
Cârneci 2009: 26). Problema ridicată de termenul shalhebetyah este complet 
ignorată, fiindcă a fost ignorată şi de traducătorii Septuagintei, şi de către cei ai 
Vulgatei. 

În 1795, Samuil Micu echivala astfel pasajul cu pricina: „că tare iaste ca 
moartea dragostea, grea ca iadul râvna, aripile ei ca aripile focului, cărbuni înfocaţi 
flacările ei” (cf. Alexandru 1977: 130; Cârneci 2009: 55). Autorul respectă, precum 
vedem, Vulgata. Peste mai bine de un secol, Iuliu Dragomirescu (1901: 25) versifică 
astfel: „Căci iubirea este ca moartea de tare,/ Patima ei ca focul e de arzătoare;/ Văpaie 
de flăcări ca săgeţi din focul/ Domnului Iahve purtate-n tot locul”. Este, probabil, cea 
dintâi traducere care semnalează prezenţa lui Dumnezeu în versetul 8:6 (Dragomirescu 

                                                           
5
 Pentru întreaga problemă, a se vedea Thomas (1953: 221, 223); Thomas (1968: 120–124); 

Brin (1992: 116); Gledhill (1994: 233n). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:06:09 UTC)
BDD-V2558 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Valeriu GHERGHEL 

 410 

citează, de altfel, într-o notă versetul ebraic). Dar dacă este vorba de prezenţa lui 
Yahweh, ea este (în poem) una foarte discretă. Prin echivalare făţişă, Iuliu 
Dragomirescu face ca prezenţa lui Dumnezeu să fie una fermă, tare. Şi nu este cazul. 

Vasile Radu şi Gala Galation traduc, în 1934, după cum urmează: „Căci 
iubirea e ca moartea de puternică şi gelozia cumplită ca Şeolul. Vipia ei ca vipia 
focului şi ca flăcările cerului” (1934: 19). Şeolul nu e înlocuit cu mormânt sau tărâm 
al morţilor, cum se procedează de obicei, iar aluzia la transcendenţă rămâne, în mod 
firesc, foarte discretă: „fl ăcările cerului”. Ioan Alexandru (1977: 42–43) înţelege 
versetul astfel: „Căci puternică precum moartea este iubirea/ Grea precum imperiul 
morţii [e vorba de Sheol, n.m.] gelozia/ Cărbunii ei cărbuni de foc/ Flacără 
mistuitoare a lui Yahweh”. Ioan Alexandru completează termenul „yah” (care nu 
este decât sufix) şi atribuie iubirea lui Dumnezeu. Nu sunt deloc sigur însă că 
poemul acesta „omenesc, prea-omenesc” exaltă o iubire de ordin divin.  

Petru Creţia (1995, 2009) traduce fără a ţine seama de textul grec, unde nu 
este menţionat Dumnezeu: „Căci dragostea e tare ca moartea,/ Neostenită ca moartea 
este patima ei./ Fulgerul ei este fulger de foc,/ Flacără iscată de Domnul”. Flacăra 
iscată de Domnul este o precizare suplimentară, un adaos al exegetului. Când 
„tocmeşte pre stihuri” pasajul 8:6 din Cântarea cântărilor , Şerban Foarţă (2008: 86) 
realizează, de fapt, o poezie personală, fără prea mare legătură cu originalul: „Că 
dragostea-i la fel de tare/ ca moartea, iar acei ce-şi cad/ dragi unul altuia, n-au vad/ 
decât spre rugul cel ce are/ să-i mistuie cu vipie mare”. În textul ebraic, iubirea e 
impersonală, abstractă6. Varianta lui Şerban Foarţă se referă brusc la cei doi 
îndrăgostiţi fără a fi necesar. Traducătorul a fost prea temerar7. 

Să considerăm şi versiunea lui Dumitru Cornilescu: „căci dragostea este tare 
ca moartea,/ şi gelozia este neînduplecată ca locuinţa morţilor;/ jarul ei este jar de 
foc,/ o flacără a Domnului”. Mult mai potrivită, în acest caz, este traducerea BOR 
(în proză): „Că iubirea ca moartea e de tare şi ca iadul de grozavă este gelozia. 
Săgeţile ei sunt săgeţi de foc şi flacăra ei ca fulgerul din cer”. Trimiterea la 
transcendenţă (fulgerul din cer) este, aşa cum se şi cuvine, palidă.  

 
5. Concluzii 
Aş încheia cu următoarele minime observaţii. Multe, prea multe din 

traducerile româneşti ale Cântării cântărilor  sunt realizate după Septuaginta 
(majoritatea). În consecinţă, ele nu pot exprima (şi nu pot vădi) ambiguitatea şi 
dificultaţile din originalul ebraic. Abia traducătorii moderni realizează problemele 

                                                           
6
 Spre a observa mai bine diferenţa, ofer o traducere literală aproximativă: „Pune-mă asemenea 

unei peceţi pe inima ta, asemenea unei peceţi pe braţul tău, căci iubirea [este] puternică precum 
moartea, gelozia neclintită precum Sheolul, flacăra ei [este] o flacără de foc, o flacără a lui Yah 
[atotmistuitoare]”. 

7
 Când iniţiativa traducătorului este prea mare, poemul devine de nerecunoscut. Versetul 8:6 

este parafrazat, în Targum (un comentariu din secolul al VII-lea, redactat în aramaică) în chipul 
următor: „În această zi, fiii lui Israel vor spune stăpânului: Rugămu-ne Ţie, aşază-ne precum pecetea 
unui inel pe inima Ta, precum sigiliul unui inel pe braţul Tău, ca să putem reveni din exil, căci iubirea 
[care vine de la] sfinţenia Ta este precum moartea de tare, în timp ce gelozia celorlalte neamuri faţă de 
noi este asemenea [focului nestins din] Sheol. Duşmănia lor e asemenea cărbunilor aprinşi din Sheol, 
pe care Dumnezeu i-a creat în a doua zi a genezei, spre a-i arde [şi chinui] acolo pe închinătorii la idoli” 
(cf. Manns 1991: 299). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:06:09 UTC)
BDD-V2558 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Traduceri româneşti ale Cântării cântărilor: observaţii exegetice 

 411 

ridicate de textul original. Ei le rezolvă în chip tacit (mă refer, de pildă, la Radu & 
Galaction). Şi numai Ioan Alexandru le discută (deşi foarte sumar). 

Ca atare, a devenit necesară o ediţie critică a traducerilor româneşti, pornind 
de la textul original, însoţită de un comentariu verset cu verset al poemului, aşa cum 
există în spaţiul anglo-saxon (exemplul canonic a devenit Pope, 1977, dar se poate 
consulta şi Exum, 2005). Şi nu numai. 

Bibliografie  

a. Surse 
Biblia sau Sfânta Scriptură, tipărită sub îngrijirea şi cu purtarea de grijă a Prea Fericitului 

Părinte Teoctist, cu aprobarea Sfântului Sinod, Bucureşti, Societatea Biblică 
Interconfesională din România, 1988. 

Biblia sau Sfânta Scriptură a Vechiului şi Noului Testament, traducere de Dumitru 
Cornilescu, Societatea Biblică Interconfesională, 1992. 

Cântarea cântărilor , traducere de Vasile Radu şi Gala Galaction, Bucureşti, Fundaţia pentru 
Literatură şi Artă, 1934. 

Cântarea cântărilor a regelui Solomon, traducere de Nicodim Patriarhul României, 
Bucureşti, Tipografia Cărţilor Bisericeşti, 1944. 

Cântarea cântărilor , traducere, note şi comentarii de Ioan Alexandru, Bucureşti, Editura 
Ştiinţifică şi Enciclopedică, 1977. 

Cinci cărţi din Biblie, traduse şi comentate de Petru Creţia, Bucureşti, Humanitas, 1995, 
2009. 

Cântarea cântărilor , versiune revizuită după Septuaginta, redactată şi comentată de 
Bartolomeu Valeriu Anania, Bucureşti, Editura Anastasia, 1998. 

Ecclesiastul. Cântarea cântărilor , pre stihuri retocmite acum de Şerban Foarţă, Bucureşti, 
Editura ART, 2008.  

b. Literatur ă de specialitate 
Brin 1992: Gershon Brin, The superlative in Hebrew Bible: Additional Cases, în „Vetus 

Testamentum”, 42, 1, p. 115–118. 
Cârneci (ed.) 2009: Radu Cârneci (ed.), Cântarea cântărilor , antologie de…, cuprinzând 16 

variante în limba română, 1688–2008, Bucureşti, Editura Hasefer. 
Clines 1995: David J.A. Clines, Why is There a Song of Songs and What Does It Do to You 

If You Read It?, în Interested Parties: The Ideology of Writers and Readers of the 
Hebrew Bible, Sheffield, Sheffield Academic Press, p. 94–121.  

Davidson 2006: Richard M. Davidson, Is God Present in the Song of Songs?, în „Perspective 
Digest”, 11, 4, p. 18–24. 

Davidson 2007: Richard M. Davidson, Flame of Yahweh: A Theology of Sexuality in the Old 
Testament, Peabody, MA, Hendrickson. 

Day 1995: Lucille Day, In the Hidden Garden: Two Translations of the Songs of Songs, în 
„The Hudson Review”, 48, 2, p. 259–269.  

Dragomirescu 1901: Iuliu Dragomirescu, Cântarea cântărilor : Poemă ebraică, Bucuresci, 
Tipografia Lucrătorilor asociaţi. 

Exum 2005: Cheryl J. Exum, Song of Songs, Louisville, Westminter John Knox. 
Gherghel 2006: Valeriu Gherghel, Porunca lui rabbi Akiba, Iaşi, Editura Polirom, p. 81–85. 
Gherghel 2012: Valeriu Gherghel, Crux interpretum, în Breviarul sceptic. Şi alte eseuri 

despre simplitate, Iaşi, Editura Polirom, p. 40–47. 
Gledhill 1994: Tom Gledhill, The Message of the Song of Songs, Downers Grove, 

InterVarsity Press.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:06:09 UTC)
BDD-V2558 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Valeriu GHERGHEL 

 412 

Gordis 1954: Robert Gordis, The Song of Songs and Lamentations: A Study, Modern 
Translation and Commentary, New York, KTAV. 

Graur 1978: Al. Graur, Dicţionar de cuvinte călătoare, Bucureşti, Editura Albatros. 
Manns 1991: F[rederic] Manns, Le Targum du Cantique des Cantiques. Introduction et 

traduction du codex Vatican Urbinati 1, în „Studium Biblicum Franciscanum”, XLI, 
p. 223–301. 

Pope 1977: Marvin H. Pope, Song of Songs: A New Translation with Introduction and 
Commentary, Garden City, Doubleday.  

Thomas 1953: Winton D. Thomas, A Consideration of Some Unusual Ways of Expressing 
the Superlative in Hebrew, în „Vetus Testamentum”, 3, 3, p. 209–224.  

Thomas 1968: Winton D. Thomas, Some Further Remarks on Unusual Ways of Expressing 
the Superlative in Hebrew, în „Vetus Testamentum”, 18, 1, p. 120–124. 

Romanian Translations of the Song of Songs:  
Some Remarks on Two Exegetical Problems 

Song of Songs is a book written in ancient Hebrew. It was first translated into Greek 
(the Septuagint) and later into Latin (the Vulgate). Saint Jerome used an older version of the 
book. So far, there are about thirty translations of this poem in the Romanian language. Most 
of these translations are made after the Greek text of the Septuagint. Therefore, they follow 
and translate the Greek version. They interpret an interpretation. From the translation of the 
Bible in 1688 (which was definitely using older versions) to Petru Cretia and Valeriu Anania, 
most of the translations follow this pattern. There are also Romanian translations of the Latin 
version of the Vulgate. For the longest time, the original Hebrew text was ignored or used 
sporadically. For this very reason, most of the interpretative difficulties brought forth by the 
poem were not obvious to the translators. It was only with the recent exegets (as is the case 
with Ioan Alexandru who used the original Hebrew text in his translation) that these 
problems were brought to light. The article at hand deals with two issues. The first exegetical 
problem concerns line 2:1. The second one, line 8:6. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:06:09 UTC)
BDD-V2558 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

