
 
 
 

Alterarea formulei sămănătoriste:  
modalitatea de realizare a parodiei în proza lui I.L. Caragiale 
 

Otilia URSACHE∗ 
 

Key-words: Caragiale, parody, irony, Sămănătorism 
 

La începutul secolului al XX-lea condiţiile socio-politice favorizează apariţia 
în cultura românească, a două mari orientări ce stau sub semnul tradiţionalismului: 
sămănătorismul şi poporanismul. Se urmăreşte crearea unei literaturi-reflecţie a 
spiritualităţii naţionale, satul fiind văzut ca unic mediu în care spiritualitatea 
românească  s-a păstrat nealterată. Universul rural imaginat este mult depărtat de 
coordonatele sale reale: ca liman fericit al armoniei sociale şi depozitar al virtuţilor 
vitejeşti, satul se opune oraşului, văzut ca loc al pierzaniei, expresie a noilor 
rânduieli. Refuzul de a accepta civilizaţia citadină conduce înspre motivul 
dezrădăcinării. Apare un nou tip de personaj: inadaptatul ce se conturează din ce în 
ce mai mult ca un înfrânt al destinului. În încercarea de a păstra specificul naţional, 
Nicolae Iorga militează pentru purificarea culturii româneşti de orice influenţă 
străină, afirmând că o cultură naţională trebuie clădită pe o separaţie completă de 
altele. De aceea, unii critici au apreciat sămănătorismul drept un moment de criză în 
istoria literaturii şi culturii române, argumentul de bază fiind acela că acum s-a rupt 
brutal raportul dintre naţional şi universal. Începând cu 1867, Junimea a impus 
separarea între politic, social şi estetic, accentuând criteriul estetic în aprecierea 
valorii operelor literare, dar sămănătorismul reintegrează cele trei aspecte cu scopul 
de a crea fapte de cultură care să susţină idealurile naţionale, sociale şi politice. 
Adepţii noului curent considerau că mesajul operelor literare trebuie să se 
caracterizeze prin facilitate pentru a mobiliza masele. În 1910 revista „Sămănătorul” 
îşi încetează apariţia, după ce reuşise să dea amploare sămănătorismului pe care l-a 
transformat într-un curent bine reprezentat în viaţa culturală şi literară din epocă. În 
acest context se înscrie o parte semnificativă a prozei lui I.L. Caragiale, scrisă 
aparent în cheia tradiţionalismului, dar recursul la parodie presupune, de fapt, 
deturnarea sensului ficţional. Sunt urmărite intrigi simple, discursul sămănătorist 
fiind asumat doar pentru a fi repudiat ulterior. Naratorul adoptă o atitudine ironică 
pe care o păstrează de-a lungul întregului demers ficţional metamorfozat într-o 
orientare maliţioasă spre un autor − Barbu Ştefănescu Delavrancea −  şi o şcoală 
literară. 

Înainte de a analiza textele ce propun o rescriere parodică a principiilor 
sămănătoriste se impune o definire a conceptului de parodie. Mult timp considerată 
un gen minor, trăind parazitar în jurul operelor consacrate, parodia devine treptat o 

                                                           
∗ Colegiul Tehnic de Electronică și Telecomunicații „Gh. Mârzescu”, Iași, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:32:13 UTC)
BDD-V2554 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Otilia URSACHE 

 364 

modalitate de autoreglare a literaturii. În lucrarea intitulată Comicologia, Marian 
Popa pune accent pe latura distructivă a acestei strategii literare şi apreciază că 
parodistul nu este înzestrat cu capacitate de creaţie. Dar istoria literară a demonstrat 
contrariul: iniţial se pleacă de la ridiculizarea unui model anterior, însă această 
perspectivă negativă se transformă într-una pozitivă când, valorificând legătura 
dintre trecut şi prezent, parodistul ajunge la originalitate, dovedind dorinţă de creaţie 
proprie. Parodia se defineşte printr-un statut hibrid deoarece este discurs literar şi 
critic, literatură şi interogaţie asupra literaturii, în acelaşi timp. Parodistul se 
raportează la texte anterioare de care se depărtează treptat ironic, apelând în cele din 
urmă la o re-scriere critică ce vizează expunerea mecanismelor de producere a 
ficţiunii. Este redimensionată concepţia tradiţională conform căreia literatura este o 
oglindă a realului. Pentru o mai bună definire a conceptului de intertextualitate, 
apelăm la terminologia propusă de G. Genette: hipotext – hipertext. Astfel, parodia 
presupune un text A ce este (re)valorificat într-un text B, acest proces urmărind 
sublinierea strategiilor literare. Hipotextul ajunge la un dublu statut: ţintă şi armă a 
parodistului deoarece este vizat de demersul eminamente critic, concomitent fiind 
folosit ca instrument al devalorizării. Consecinţă a excesului de sofisticare, parodia 
delimitează un nivel de saturaţie a literaturii de procedeele anterioare şi propune un 
dialog între texte, fiind un act comunicativ ce stă sub semnul intertextualităţii. 
Indiciu al epuizării şi al oboselii culturale, generează remanieri culturale realizate cu 
ajutorul simţului critic. Această formă revoluţionară de scriitură-lectură are în centru 
conflictul autor – literatură, toate mecanismele anterioare fiind supuse unei analize 
riguroase, redimensionate şi folosite pentru producerea unor opere noi cu 
personalitate distinctă. Apelul la etimologie, explică şi mai mult mecanismul de 
producere a parodicului.  În limba greacă parodien este un cuvânt compus ce 
reuneşte doi termeni: ode (cântec) şi para (lângă, de-a lungul), trimiţând astfel la 
acţiunea de a cânta pe un alt ton, fals. Prefixul para desemnează opoziţia, 
apropierea, dar şi asemănarea parţială. 

Confruntarea cu textul original este urmată de o demontare ce uneori poate 
ajunge până la o distrugere din interior. Parodia nu are eminamente „aspiraţie 
distructivă, pentru că dacă şi-ar distruge obiectul s-ar autosuprima prin lipsa 
termenului de raportare” (Popa 1975: 54). Ca tehnici principale sunt folosite sugestia 
şi imitaţia pe baza cărora textul iniţial este deturnat, iar mecanismele de producere 
sunt expuse, apoi preluate, rezultatul fiind un nou text. Astfel, discursul parodic 
devine unul critic deghizat într-o formă literară ce a evoluat de la ridiculizarea 
modelului anterior până la originalitate. Parodia instituie primatul libertăţii deoarece 
ignoră orice fel de autoritate textuală, iar discursul său se concretizează într-un „act 
subversiv, total eliberat de constrângerile ierarhice ale trecutului” (Petroşel 2006: 
42). Pentru a defini acest dublu statut, Daniela Petroşel foloseşte sintagma „intertext 
metatextual” (Petroşel 2006: 42), subliniind astfel cele două dimensiuni ale 
parodistului: autor şi evaluator, de unde rezultă dublul caracter al acestui procedeu 
literar ce este inocent şi profanator. Esenţială în receptarea intenţiei parodice este 
raportarea lectorului la contextul ideologic şi cultural al epocii, demers ce este 
îngreunat de distanţa temporală dintre cititorul actual şi referentul textului parodic. 
De fapt, un astfel de text îşi creează şi educă propriul model de cititor ce trebuie să 
depună un efort interpretativ solicitant şi devine alături de narator constructor al 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:32:13 UTC)
BDD-V2554 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Alterarea formulei sămănătoriste: realizarea parodiei în proza lui I.L. Caragiale 

 365 

sensului ficţional. În cadrul jocului parodic, naratarului i se atribuie un rol 
interpretativ major – de capacitatea sa de a descifra şi înţelege depinde realizarea 
intenţiei parodice. Matei Călinescu defineşte actul re-lecturii ca unul al 
redescoperirii unui text deja ştiut prin abordarea dintr-un alt punct de vedere. Astfel 
se ajunge la un exerciţiu al reconsiderării textului iniţial după o primă „lectură 
lineară” (Pascu 2006: 34), iar tonul acestei raportări este adesea contaminat de 
parodie, dimensiune intrinsecă a literaturii, latură constitutivă a ficţiunii.  

Parodistul se distanţează de propriul text ce fiinţează aparent  în absenţa sa, 
rolul principal revenind acum lectorului. „Naşterea cititorului” este un alt concept 
asociat strategiei parodice, profilul receptorului model fiind construit cu atenţie. 
Aparent, naratorul nu mai păstrează funcţiile de regie şi de control, naratarul având 
aceste atribuţii. Totuşi, lectorul nu are libertatea absolută de a crea  o semnificaţie a 
textului. Percepţia sa este în permanenţă manipulată – în text sunt plasaţi indici ce 
orientează procesul de interpretare. Se impune redefinirea conceptului de ironie ce 
devine parte constitutivă din discursul parodic, o tehnică centrală deoarece 
presupune răsturnare semantică şi transformare a unui sens anterior. În acest proces, 
actanţii (autor – lector – ţinta ironiei) sunt într-o relaţie de interdependenţă. Intenţia 
ironică este realizată numai cu ajutorul complice al receptorului ce trebuie să se 
raporteze la acelaşi context ideologic precum emiţătorul. În absenţa sesizării 
tonalităţii ironice, textul rămâne sterp, lipsit de dimensiunea sa de bază. În cazul 
autoironiei, actanţii (locutorul, receptorul, ţinta) pot coincide. Liliana Hoinărescu în 
lucrarea Structuri şi strategii ale ironiei în proza postmodernă românească 
subliniază că în concepţia clasică ironia şi parodia erau considerate mecanisme 
complet diferite, deoarece se luau în considerare modalităţile de realizare. Ironia 
mizează pe modificare semantică, în timp ce parodia este echivalentă cu imitaţia. 
Ulterior s-a produs o apropiere între cele două concepte, argumentul principal fiind 
acela că amândouă „se bazează pe un mecanism de citare” (Hoinărescu 2006: 67)  şi, 
din punct de vedere al atitudinii, se observă o similaritudine între ironist şi parodist. 

Parodistul va recurge întotdeauna la ironie pentru a distruge din interior 
referentul. Astfel demiurgul se distanţează parodic de lumea clişeelor textuale prin 
ironia ce dobândeşte un rol corectiv şi echivalează cu afirmarea superiorităţii. 
Clişeele sămănătoriste sunt dezavuate de I.L. Caragiale în Dă-dămult... mai dă-
dămult unde naratorul adoptă tehnica basmului doar pentru a ironiza textul-ţintă 
Stăpânea odată de Barbu Ștefănescu Delavrancea. Acţiunea se construieşte pe 
câteva motive populare tradiţionale: un împărat pleacă la război, iar în absenţă fiica 
sa naşte un copil cu părul de aur. Tatăl nu se cunoaşte, mai ales că fata locuia în 
palatul împărătesc, supravegheată îndeaproape de mama sa. Explicaţia aparţine 
fantasticului: într-o zi prinţesa fusese zărită de porcarul curţii domneşti şi un peşte 
de aur pe care tânărul îl salvase anterior îi împlineşte acestuia dorinţa nerostită. O 
ţigancă îl ajută pe împăratul întors acasă să afle numele tatălui şi când acesta se 
dovedeşte a fi porcar, porunceşte ca tânăra familie să fie trimisă pe apă într-un butoi 
închis. Deznodământul este unul fericit: acelaşi peşte fermecat îl transformă pe 
porcar într-un prinţ ce are multe bogăţii şi în cele din urmă împăratul îşi acceptă 
ginerele. Ultima scenă − nunta celor doi tineri – reia un motiv literar extrem de 
întâlnit în literatura populară. Elementele semnificative ale operei-ţintă sunt alterate, 
iar coerenţa narativă a textului referent − distrusă, textul fiind împărţit în scurte 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:32:13 UTC)
BDD-V2554 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Otilia URSACHE 

 366 

fragmente ( peste douăzeci), iar firul narativ trebuie ghicit de lector. Accentul nu mai 
cade pe evenimenţial, ci pe dialogul ce se înscrie în sfera comicului: 

− De ce mârâie Lăbuş, mamă? – Că nu s-ajunge, mamă. – Cu ce să s-ajungă? – 
Cu laba. – Şi mai cu ce? – Cu botul. – Unde să s-ajungă, mamă? – Unde s-a ascuns 
purecele, mamă. – Unde s-a ascuns? – Unde nu-l ajunge (Caragiale 1962: 23). 

Alt text caragialian − Smărăndiţa parodiază pas cu pas textul lui Delavrancea 
− Sultănica, preluând şi apoi dezavuând fiecare tehnică narativă: descrierile de 
natură, detaliile etnografice cu ajutorul cărora în opera iniţială era realizată culoarea 
locală. Însăşi poziţia naratorului heterodiegetic este subminată – cel ce povesteşte îşi 
rezervă acum o ipostază pasivă. Devine în unele pasaje un simplu fotograf al 
realităţii, a ceea ce se petrece în faţa ochilor săi. Uneori nu mai este creator al unei 
lumi, ci se limitează la a descrie cu lux de amănunte ceea ce există deja, aparent 
independent de voinţa sa. Lectorul se obişnuieşte în cele din urmă cu această 
modalitate prolixă de relatare, contaminată evident de foarte multe amănunte 
nesemnificative pentru desfăşurarea epică, fapt ce împiedică acumularea 
suspansului. Apoi brusc tonul narativ se schimbă, devenind ironic şi parodic, iar 
personajele se dovedesc lipsite de consistenţa din textul primar. Scriitorul 
sămănătorist abordase o istorie comună în spaţiul rural, ce va fi reluată, peste ani, cu 
noi valenţe de Liviu Rebreanu în romanul Ion: o fată este sedusă şi apoi părăsită de 
un flăcău, totul în urma unui pariu. Sultănica este fiica mamei Stanca. Capul familiei 
– Kivu – murise de mai mult timp, lăsându-şi familia săracă. Ajunsă la vârsta 
măritişului, Sultănica respinge jocurile erotice din sat, ceea ce îi face pe flăcăi să o 
duşmănească. Fata se îndrăgosteşte de Drăgan Căprarul care o seduce cu o lipsă de 
scrupule ce se va regăsi mai târziu în motivaţia lui Ion al Glanetaşului. O părăseşte 
pe Sultănica în faţa întregului sat, ceea ce îi provoacă moartea mamei Stanca. 
Bătrâna se prăpădeşte de inimă rea, nu înainte de a-i reproşa fetei că a pierdut 
cinstea casei. După înmormântare, Sultănica părăseşte satul în încercarea de a uita 
tot răul care i s-a întâmplat. 

Din punct de vedere al tehnicilor narative, se observă în textul lui Delavrancea 
predilecţia pentru descrieri amănunţite cu scopul de a recrea atmosfera rurală. 
Lectura textului parodic trebuie făcută în paralel cu cea a textului parodiat, deoarece 
unul este oglinda (deformată) a celuilalt. Doar prin raportare la textul iniţial poate fi 
înţeleasă pe deplin, în mecanismele sale intime, intenţia parodică. Caragiale 
alterează prin supralicitare atributele personajelor. Expoziţiunea aduce în atenţie 
prezentarea personajului eponim printr-o aglomerare de comparaţii:  

Fata mamii Ilinchii era bălană, plăviţă, cu părul galben auriu ca spicul grâului 
copt, răscopt, tocmai cum e bun de secerat, cum e pâinea a bună de mâncat şi-i place 
puiului golaş de pitpalac să-l ciugulească şi să-l înghită pe nemestecate în guşa lui 
îmbrăcată în puf bogat, moale şi dulce (Caragiale 1962: 21). 

Ținta parodiei devine acel autor ce nu elimină niciun detaliu, mizând pe 
cantitate. Uneori un singur cuvânt atrage o lungă serie explicativă ce este, de fapt, 
inutilă pentru sensul evenimenţial. Descrierea exhaustivă nu face decât să obosească, 
iar firul epic este întrerupt înainte de a începe. Iniţial naratorul îşi rezervă o poziţie 
detaşată, aparent complet în afara diegezei – consemnează tot ceea ce vede, toate 
detaliile, fără a selecta, iar atmosfera liniştită este tipic sămănătoristă. Fiecare 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:32:13 UTC)
BDD-V2554 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Alterarea formulei sămănătoriste: realizarea parodiei în proza lui I.L. Caragiale 

 367 

trăsătură a Smărăndiţei (părul bălai, tinereţea, ochii negri, silueta subţire, hărnicia) 
este prezentată în câte un  paragraf, folosindu-se multe comparaţii corelate 
suplimentar cu explicaţii. Al doilea termen al comparaţiilor este foarte îndepărtat de 
termenul A: explicaţiile pun încă de la început sub semnul parodicului imaginea 
personajului. Portretul fizic şi cel moral al fetei se realizează exclusiv pe baza 
calităţilor atât de accentuate, încât devin neverosimile: 

Subţirică de se-ncovoia ca o nuia de corn verde, când o fluieri în vânt cu 
putere, şi răsărită ca o ramură de garoafă bătută. Căreia stă să i se deschiză-n vârf 
bobocelul ascuns, care de-abia aşteaptă să-i plesnească gogoaşa ca să te îmbete cu 
mirosul său din destul, arătându-şi vesel frunzuliţele catifelate şi creţe ca o horboţică 
de borangic subţire de poţi să-l spargi cu limba (Caragiale 1962: 22). 

Portretul Smărăndiţei aminteşte de cel al Sultănicii: amândouă sunt frumoase, 
harnice şi ascultătoare. Orfane de tată, se diferenţiază iniţial prin calităţi de restul 
fetelor din sat, pentru ca în final poveştile de iubire pe care le trăiesc să le coboare în 
mundan (Sultănica) şi parodic (Smărăndiţa). 

Sămănătorismul se concentrează exclusiv asupra universului rural şi prezintă 
legătura omului cu natura, creându-se o atmosferă calmă, liniştită. În textul lui 
Caragiale această legătură este ridiculizată, naratorul insistă asupra unei acţiuni 
repetate de fată în fiecare zi: „Şi Smărăndiţa cânta şi mâna pe Murgana la izvor, la 
şipot să-i dea apă proaspătă, rece şi curată din inima pământului, şi Murgana făcea: 
MUU! Muu! după ce bea” (Caragiale 1962: 24). Efectul creat este opus celui din 
textul lui Delavrancea, unde mugetul Miercanei din final subliniază încă o dată 
suferinţa stăpânei. În textul iniţial, naratorul îşi asumă pe deplin omniscienţa − după 
ce consemnează zvonurile din sat, îşi lămureşte cititorul, precizând că Sultănica este 
îndrăgostită, nu pradă vreunei vrăji: „când e să te biruie dragostea [...] toate durerile 
trupului le uiţi pe lângă focul dragostei, de este foc cu adevărat. Şi aşa fusese să fie 
şi cu Sultănica” (Ştefănescu Delavrancea 1954: 24). În textul lui Caragiale, naratorul 
îşi refuză omniscienţa – nu dezvăluie trările intime ale personajului, limitându-se la 
a-i prezenta reacţiile exterioare: „La ce se gândea Smărăndiţa? ... La ce?” (Caragiale 
1962: 30). Punctele de suspensie din discursul naratorului ridiculizează personajele 
ce sunt lipsite de credibilitate, iar insistenţa pe detalii etnografice care, mai mult, 
sunt diminutivate, coboară sentimentele în derizoriu şi dă impresia de inautentic. 

Parodistul prezintă demonstrativ aspecte de viaţă sătească, ceea ce duce la 
subminarea pitorescului: adesea firul epic este suspendat pentru descrieri ce se 
bazează pe aglomerarea de sinonime. Spaţiul narativ se transformă într-unul 
neverosimil şi mesajul dispare. Comuniunea om-natură, motiv literar extrem de 
frecvent în literatura populară este parodiată prin comparaţiile constante între regnul 
uman şi cel animal:  

 
te adorm ca pe un copilaş gingaş, mititel, bun, blând şi iubitor, cum adoarme 

cloşca puişorul ei auriu şi micuţ cât o gâgâlice sub aripele ei călduroase şi-i guguneşte 
din cioc, şi el, somnoros, chiorţăie mărunţel din guşuliţă tot încet şi iar încet şi mai 
încet, domol de tot... (Caragiale 1962: 41). 
 
În nuvela lui Delavrancea, destinul fetei rămâne neîmplinit: după moartea 

mamei sale părăseşte satul natal şi pleacă spre muntele Popău. Se observă astfel o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:32:13 UTC)
BDD-V2554 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Otilia URSACHE 

 368 

situaţie paradoxală: în Sultănica satul este exclusiv loc al suferinţei, al răutăţii celor 
din jur ce îi urmăresc şi îi judecă fetei fiecare gest, vorbă. Idilică este doar natura ce 
veghează impasibilă zbuciumul fetei îndrăgostite, nu şi oamenii ce sunt degradaţi 
din punct de vedere moral. În deznodământ, eroina părăseşte acest veritabil loc al 
pierzaniei – a fost înşelată fără remuşcări de un flăcău în a cărui dragoste a crezut, 
ceea ce determină reacţia de respingere a ei de întreaga comunitate. Se refugiază la 
munte – loc al înălţimilor pure, departe de durere.  

Din punctul de vedere al finalului, textul lui Caragiale aderă aparent la 
doctrina sămănătoristă – spaţiul rural rămâne liniştit, netulburat de vreo dragoste 
neîmpărtăşită. De fapt, în text nu există niciun indiciu pentru lector cu privire la 
povestea de iubire pe care aflăm în final că Smărăndiţa o trăieşte. Naratorul insistă 
în permanenţă pe naivitatea şi curăţenia sufletească a personajului său ce s-ar afla 
încă la vârsta copilăriei când este fascinată de basme cu Feţi-Frumoşi şi Ilene 
Cosânzene. Viaţa celor două personaje – Smărăndiţa şi mama Ilinca – ilustrează un 
schematism demonstrativ. În acelaşi nucleu epic, în casa umilă fata ascultă cuminte 
un basm, de fapt povestea vieţii ei, în timp ce în conacul boieresc de pe deal se 
desfăşoară o petrecerea deşănţată organizată de iubitul ei. Firul epic tipic ce se 
finalizează cu nunta celor doi tineri este parodiat de Caragiale – tânărul boier, pe 
nume Mişu Soresco de Grozeny, mărturiseşte că s-a îndrăgostit de ţărăncuţa 
Smărăndiţa, ceea ce îl determină pe unul dintre tovarăşii lui să exclame: „– A! Strigă 
Costică. Avem dar o idilă! Şi cum se numeşte juna păstoriţă, domnule Fănică?” 
(Caragiale 1962: 52). Acest anunţ este făcut de Mişu Soresco la „un chiolhan 
straşnic cu nişte baletiste de la Operă” (Caragiale 1962: 52), ceea ce răstoarnă 
complet sentimentele clamate şi parodiază întreaga idilă. Statutul social al celor doi 
nu este asemănător, ci incompatibil. Firul epic ironizează acut moralitatea excesivă 
cultivată de sămănătorişti ce sacrificau esteticul în faţa eticului şi a etnicului. Însuşi 
numele – Smărăndiţa – fiind diminutivat, pune sub semnul imaturităţii şi al 
ridicolului toate manifestările personajului. 

I.L. Caragiale foloseşte pedepsirea prin parodie pentru a-şi enunţa doctrina 
literară și pentru a teoretiza pe marginea exagerărilor din literatura epocii. 
Repudierea clişeelor sămănătoriste se face prin plasarea ironică a autorului deasupra 
textului ţintă, dar şi deasupra propriului text. Aşteptările naratarului sunt în 
permanenţă înşelate şi această predispoziţie ludică a naratorului este dublată de 
asumarea iniţială a principiilor sămănătoriste, doar pentru a fi demontate ulterior 
prin supralicitare. Parodistul vizează anihilarea unui anumit mod de a face literatură 
şi degradarea unor concepte considerate superioare. Autorul joacă rolul naratorului 
sămănătorist de care se detaşează, de fapt, prin insistenţa asupra detaliilor lipsite de 
importanţă pentru desfăşurarea evenimenţială. Demiurgul se plasează ironic 
deasupra textului parodiat pe care îl recreează în cele mai intime mecanisme, tocmai 
pentru a-i demonstra facilitatea. Orice demers parodic este „o ucidere ritualică a 
autorului textului ţintă” (Petroşel 2006: 82) pentru că se ajunge la anihilarea 
autorului în „condiţia lui specială de creator de lume” (Petroşel 2006: 103). Fiecare 
abordare parodică îşi construieşte propriul lector care citeşte pe două planuri – al 
textului prim şi al textului secundar. Neîncrederea în validitatea textului iniţial este 
dublată de un proces de de-construire ce motivează o permanetă căutare a unui 
principiu integrator şi mereu valabil. Astfel, cititorul ajunge să se identifice cu eroul 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:32:13 UTC)
BDD-V2554 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Alterarea formulei sămănătoriste: realizarea parodiei în proza lui I.L. Caragiale 

 369 

literar. Matei Călinescu în A citi, a reciti aseamănă lectura cu jocul „ce-ar fi dacă” 
(Călinescu 2003: 71), argumentând că lectorul are libertatea, practic nelimitată, de a 
crea o semnificaţie a textului. O primă lectură lineară este adesea înlocuită de „o 
relectură metaforic – circulară” (Călinescu 2003: 71), prin care sunt descoperite şi 
recreate sensurile intenţionate de autor. Parodia presupune şi o educare a lectorului 
ce se realizează prin complicitatea dintre acesta şi parodist. Stabilirea unui nou set 
de reguli are efect constructiv şi presupune testarea lectorului, menţinerea acestuia 
într-o permanentă stare de alertă pentru a înţelege. Procesul lecturii se transformă 
adesea într-unul de aşteptare înşelată a lectorului. Aglomerările de cuvinte şi 
termenii alăturaţi haotic solicită din partea lectorului arta montajului. Naratarul 
devine co-participant la conturarea sensului parodic deoarece el este cel ce trebuie să 
ordoneze lexical această lume. 

Parodistul are o relaţie complexă cu cititorii săi: le înşală în mod constant 
aşteptările deoarece niciodată finalul nu aduce o rezolvare a conflictului şi naratarul 
devine părtaş la de-construcţia textului iniţial. Naratorul dă informaţii despre 
cititorul virtual al textelor sale, complice la tenta parodică şi îi face educaţie de critic 
– îl învaţă să se detaşeze de textul literar, să observe artificiul. În Smărăndiţa 
lectorul are un rol solicitant: trebuie să nu  piardă în hăţişul de detalii descriptive 
firul epic. Ritmul lent al evenimentelor şi detaliile etnografice din textele 
sămănătoriste sunt particularităţi hiperbolizate neverosimil şi de multe ori este 
necesară reluarea lecturii sub formă selectivă, omiţând pasajele descriptive. Reacţiile 
receptorului din interiorul textului Smărăndiţa le oglindesc fidel pe cele ale 
receptorului din exterior: fata pune mamei diverse întrebări, încercând să lămurească 
diverse aspecte. Dar mama Ilinca amână mereu răspunsul: „Ai să vezi tu, aşteaptă” 
(Caragiale 1962: 48). Întrebările rămân în esenţă retorice – ipoteticul răspuns viitor 
devine absurd când Smărăndiţa îşi întreabă mama: „– Dar eu de câţi ani sunt, mamă? 
– Tu?... Lasă, ai să vezi asta mai târziu; îţi spun eu ţie, mamă dragă, răspunse Ilinca” 
(Caragiale 1962: 48). Tehnica acumulării tensiunii narative produce frustrare şi 
intensificare a ritmului lecturii – pentru naratar şi solicită atenţia sporită a fetei. 
Basmul se întrerupe brusc când sunt menţionate numele personajelor (Ileana şi 
Mitran au o fetiţă pe nume Smărăndiţa) şi receptorul intern – însăşi Smărăndiţa − 
conştientizează că ceea ce ascultă este povestea vieţii ei. Se produce astfel o 
suprapunere nefirească între fantastic şi real. 

Paratextualitatea este relaţia pe care textul propriu-zis o întreţine cu alte tipuri 
de texte care-l însoţesc, fără a-i aparţine efectiv: titlul, subtitlul, prefaţa, postfaţa, 
note marginale, epigrafe. Acestea se constituie într-un ghid de lectură. Unul dintre 
exemplele cele mai elocvente îl constituie Smărăndiţa (Roman modern) ce aduce în 
atenţie elemente de metatextualitate. Subtitlul „roman modern” se constituie, de 
fapt, într-un comentariu critic aflat în interdependenţă parodică cu textul propriu-zis. 
Daniela Petroşel apreciază că textul caragialian Smărăndiţa se transformă într-un 
„dicţionar de clişee sămănătoriste” (Petroşel 2006: 37) ce repudiază, de fapt, 
modelele narative ale epocii. Subtitlul trebuie receptat în sens ironic deoarece face 
trimitere la năzuinţa sămănătoriştilor de a adera la modernism, dar şi la faptul că 
prin parodia caragialiană, acest curent literar este depăşit.  

În concluzie, opera lui Caragiale îşi construieşte propriul receptor pe care îl 
familiarizează treptat cu intenţia parodică. Pentru o descifrare intimă a textului, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:32:13 UTC)
BDD-V2554 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Otilia URSACHE 

 370 

naratarul îşi abandonează poziţia tradiţională de martor al diegezei şi se plasează 
alături de narator pentru a descifra împreună destinul personajelor. I.L. Caragiale 
rămâne un scriitor total ce îşi creează propriul univers prin corectarea lumii şi 
distanţare parodică de nonvalori. Parodia are la acest scriitor o finalitate satirică 
deoarece în epocă proliferau texte slabe şi se simte adesea intenţia moralizatoare. 
Limbajul devine obiect de lucru, se recurge la demitizare la nivel lexical, folosind, 
de exemplu, neologisme pentru a descrie aspecte ale vieţii rurale. Lumea lui 
Caragiale are toate atributele unui semn vidat de sens. Semnificantului, aglomerării 
de obiecte, de fiinţe, conglomeratului referenţial nu i se alătură nici un semnificat. 
Carenţa acestei lumi provine, fără îndoială, din absenţa unui sens ordonator, ca şi din 
vidul semantic ilustrat atât de elocvent. Prin cultivarea parodiei ca formă a jocului şi 
a imitării, opera lui Caragiale aparţine modernismului: „Conştiinţa literară modernă 
nu se mai îndreaptă cu un ochi amuzat spre tradiţia literară cu intenţia de a-i 
deconspira exagerările pentru că parodia devine prilej de obiectivare a propriilor 
artificii artistice” (Petroşel 2006: 37). I.L. Caragiale se defineşte ca o conştiinţă 
modernă scindată între două dimensiuni: ludică şi ironică, dedublare susţinută de 
atributele duble ale autorului de literatură serioasă, dar şi celui care abordează 
strategii literare a căror facilitate o demonstrează. 

Bibliografie 

Bahtin, Belaia 1979: Mihail Bahtin, Galina Belaia, Poetică. Estetică. Sociologie, Bucureşti, 
Editura Univers. 

Buduca 1998: Ioan Buduca, După Socrate (eseuri despre spiritul ironic în literatură), 
Bucureşti, Editura Cartea românească. 

Caragiale 1962: I.L. Caragiale, Opere, vol. III, Nuvele, povestiri, amintiri, versuri, parodii, 
varia, ediţie critică de Al. Rosetti, Şerban Cioculescu, Liviu Călin, cu o introducere 
de Silvian Iosifescu, Bucureşti, Editura pentru Literatură. 

Călinescu 1986: Al. Călinescu, Biblioteci deschise, Bucureşti, Editura Cartea Românească. 
Călinescu 1996: G. Călinescu, Istoria literaturii române de la origini până în prezent, 

Bucureşti, Editura Academiei Române. 
Călinescu 2003: Matei Călinescu, A citi, a reciti. Către o poetică a (re)lecturii, traducere din 

limba engleză de Virgil Stanciu, Iaşi, Editura Polirom. 
Cioculescu 1986: Şerban Cioculescu, Viaţa lui I.L. Caragiale, Bucureşti, Editura Minerva. 
Ciopraga 1997: Constatin Ciopraga, Personalitatea literaturii române, Iaşi, Editura Institutul 

european. 
Elvin 1980: B. Elvin, Modernitatea clasicului I.L. Caragiale, Bucureşti, Editura Minerva. 
Genette 1994: Gerard Genette, Introducere în arhitext, ficţiune şi dicţiune, traducere şi 

prefaţă de Ion Pop, Bucureşti, Editura Univers. 
Hoinărescu, 2006: Liliana Hoinărescu, Structuri şi strategii ale ironiei în proza postmodernă 

românească, Bucureşti, Editura Universitas. 
Maiorescu 1967: Titu Maiorescu, Din „critice” , studiu introductiv de prof. Liviu Rusu, 

ediţie îngrijită de Domnica Filimon-Stoicescu, Bucureşti, Editura Tineretului. 
Marino 1973: Adrian Marino,  Dicţionar de idei literare, Bucureşti, Editura Eminescu. 
Ornea 1998: Z. Ornea, Junimea şi junimismul, Bucureşti, Editura Minerva. 
Ornea 1970: Z. Ornea, Sămănătorismul, Bucureşti, Editura Minerva. 
Panaitescu 2003: Val. Panaitescu, Humorul (Sinteză istorico − teoretică), Iaşi, Editura 

Polirom. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:32:13 UTC)
BDD-V2554 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Alterarea formulei sămănătoriste: realizarea parodiei în proza lui I.L. Caragiale 

 371 

Panu 1998: George Panu, Amintiri de la Junimea din Iaşi, ediţie, prefaţă şi tabel cronologic 
de Z. Ornea, Bucureşti, Editura Minerva. 

Pascu 2006: Carmen Pascu, Scriiturile diferenţei. Intertextualitatea parodică în literatura 
română contemporană, Craiova, Editura Universitaria. 

Petroşel 2006: Daniela Petroşel, Retorica parodiei, Bucureşti, Editura Ideea europeană. 
Popa 1975: Marian Popa, Comicologia, Bucureşti, Editura Univers. 
Săndulescu 1976: Al. Săndulescu (coord.), Dicţionar de termeni literari, Bucureşti, Editura 

Academiei R.S.R.. 
Ştefănescu Delavrancea 1954: Barbu Ştefănescu Delavrancea, Opere, vol. I, Proză, ediţie 

îngrijită, prefaţă şi bibliografie de Aurel Martin, Bucureşti, Editura de Stat pentru 
Literatură şi Artă. 

Tomaşevski 1973: Boris Tomaşevski, Teoria literaturii. Poetica, traducere, prefaţă şi 
comentarii de Leonoda Teodorescu, Bucureşti, Editura Univers. 

The Distortion of Sămănătorism Formula:  
a Means of Achieving Irony in I.L. Caragiale’s Prose 

At the beginning of the 20-th century the social and political context encouraged the 
appearance of two new traditionalist orientations in the Romanian culture: the Sămănătorism 
and the Poporanism. Under the influence of these orientations the literature reflected the 
national spirit which was believed to be found only in the village, a space opposed to the 
town, seen as a place of degradation. Some literary critics considered the Sămănătorism a 
moment of crisis in our culture, their main argument being this very brutal breach between 
the national and the universal. An important part of I.L. Caragiale’s prose is written, 
apparently, within the confines of the Sămănătorist movement, but using parody and irony 
the author changes the fictional message dramatically. The previous patterns are adopted by 
I.L. Caragiale only to be reevaluated and transformed and thus originality is achieved. In this 
process irony plays an important part, especially because the parodist brings the relation 
between the author and his text into focus.  

The parodic text creates and trains its own type of reader which has a major 
interpretative role – it is on his capacity of understanding the ultimate fictional message that 
the achievement of parody depends. Nevertheless, the reader’s perception is constantly 
manipulated by the author who places clues in his text to help the reader grasp the ultimate 
ironic message. In I.L. Caragiale’s prose, parody is part of his literary doctrine and using it 
the writer rejects the exaggerations that often occured in the traditionalist literature. The 
narrator ironically places himself above the text he ironizes, but, in the same time, he places 
himself even above his own text. Caragiale remains a complete and modern writer that builds 
his fictional world resorting to innovative strategies − parody, imitation and irony − by 
means of which the worthless aspects are rejected. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:32:13 UTC)
BDD-V2554 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

