
 
 
 

Paradigma labirintului în literatura lui Mircea Elia de 
 

Mihaela TEODOR (CHIRIBĂU-ALBU) ∗ 
 

Key-words: labyrinth, library, symbol, archetype, space, time, Mircea Eliade 
 

Labirintul apare ca o zonă situată între două lumi, un teritoriu în care 
contrariile coexistă: desparte şi apropie, este simultan închidere şi deschidere, 
continuitate şi discontinuitate şi presupune rătăcire şi regăsire. Parcurgerea 
labirintului şi a complicaţiilor sale reprezintă o paradigmă a modului în care fiinţa 
rătăceşte înainte de instalarea în propriul centru sau în „paradisul pierdut”. 
Considerat de către Mircea Eliade o paradigmă a oricărei existenţe care „trecând 
prin numeroase încercări înaintează spre propriul centru, spre sine însuşi” [Eliade 
2007: 179], labirintul este, în primul rând, simbolul liberului arbitru, din cel puţin 
două perspective: prima, de natură centripedă, are în vedere atingerea centrului, în 
vreme ce a doua, centrifugă, presupune evadarea, eliberarea de constrângeri/limitări 
de orice natură, într-o libertate fizică sau a fiinţei echivalentă, chiar dacă temporar, 
cu ieşirea din burta balenei soresciene, indiferent dacă la orizont se profilează alte 
labirinturi-balenă1. A prefera una sau alta dintre cele două perspective reprezintă, 
dincolo de alegere, un stil, un Weltanschauung care traduce in facto ideea de iniţiere 
ce echivalează deopotrivă cu atingerea centrului şi evadarea spre noi orizonturi. 

Drumul spre centru ca drum spre sine sau spre sacru poate fi reprezentat prin 
figura labirintului, imagine a iniţierii şi simbol al condiţiei umane: 

[…] labirintul este imaginea prin excelenţă a iniţierii... Pe de altă parte, consider că 
existenţa omenească este alcătuită dintr-o serie de încercări iniţiatice; omul se face 
printr-un şir de iniţieri inconştiente sau conştiente. 

Pentru Mircea Eliade sintagma încercarea labirintului constituie „expresia destul de 
exactă a condiţiei umane” (Eliade 2007: 35). Suferința umană provine din ignorarea 
centrului și a sacrului care există în noi și în lume. Pentru a depăși această amnezie, 
în urma căreia omul nu-și mai recunoaște anima, este nevoie de traversarea unui 
labirint (sau a mai multora), de trecerea unor „probe” labirintice care dezvăluie 
anamnezic „nodurile și semnele”2 sacrului și care implică nostalgia paradisului 
pierdut. În termenii lui John Milton, labirintul și drumul spre centru se configurează 
între „paradisul pierdut” și „paradisul regăsit”.  

De-a lungul istoriei umanităţii, labirintul apare în ipostaza unui „cameleon” 
care îşi poate modifica forma, aparenţa, dar păstrează intactă esenţa: aspectul pe care 
îl are într-un anumit context istoric, geografic, cultural, social relevă, de fapt, un 
                                                           

∗ Universitatea „Ștefan cel Mare”, Suceava, România. 
1 „[...] viaţa nu e făcută dintr-un singur labirint: încercarea se reînnoieşte” (Eliade 2007: 179). 
2 Sintagma apare în titlul cărții dedicate de Eugen Simion prozei lui Mircea Eliade. Criticul, la 

rândul lui, a dezvăluit de ce a împrumutat titlul de la Nichita Stănescu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:31 UTC)
BDD-V2553 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Mihaela TEODOR (CHIRIBĂU-ALBU)  

 356 

anume stil, o etichetă a modului de a fi al omului în lume. Labirintul, chiar şi fără 
Minotaur, reprezintă o paradigmă a iniţierii. Cine pătrunde în el trece prin stări 
diferite declanşate de trăsăturile spaţiului ca atare: un spaţiu care consacră 
prizonieratul şi care separă pe cel odată intrat de toţi ceilalţi care rămân în exterior 
(dihotomia exterior−interior), o mişcare progresivă care impune îndepărtarea şi care 
solicită control fizic şi psihic, adaptabilitate, răbdare pentru a ajunge în centru. 
Înaintarea către centru, pentru obţinerea cunoaşterii, se desfăşoară gradat, traversând 
şapte trepte (cele şapte circumvoluţiuni ale labirintului cretan), pentru a pătrunde în 
inima realităţii ultime, pentru a depăşi condiţia umană şi a o recâştiga pe cea divină. 
Aşadar, omul găseşte în centrul labirintului ceea ce doreşte să găsească, iar cei mai 
mulţi dintre noi se găsesc pe ei înşişi ca reflex al dorinţei de autocunoaştere.  

Ultima cunoştinţă este aceea de sine, înţelegerea propriului eu, oglindit în 
propria conştiinţă. Iată motivaţia profundă a faptului că în fundul labirintului este 
aşezată deseori o oglindă, pentru ca omul care s-a învârtit timp îndelungat prin 
cotiturile drumului, ajungând în sfârşit la ţinta călătoriei sale, descoperă că ultimul 
mister al căutării sale, «Deus absconditus» sau monstrul, este el însuşi (Santarcangeli 
1974: 46).  

Omul care intră în labirint participă, odată ajuns în centru, la o confruntare cu sine, 
cel care iese fiind de fapt altul – câştigătorul duelului cu forţele obscure ale 
inconştientului. 

Mircea Eliade este, prin opera literară, un creator de labirinturi, ca reflex al 
capacității fiin ței umane de a traversa nenumărate „încercări labirintice”. Chiar dacă 
labirintul nu este numit direct în textele sale ficționale, cum se întâmplă, de 
exemplu, în creația lui Jorge Luis Borges, acesta se dezvăluie treptat și se constituie 
într-o imagine-arhetip3 sau într-un sentiment-arhetip care inundă întregul text. 
Labirintul devine o structură ce organizează materialul literar și pe care cititorul o 
descoperă pe măsură ce înaintează în lectura sau re-lectura creațiilor eliadești. 
Lectorul își creează propriul labirint mental în încercarea de a găsi cea mai potrivită 
cale către „centrul” operei, către înțelesul/înțelesurile ce îl poate/pot conduce spre 
propria centralitate: 

Pe plan psihologic, labirintul concentrează căutarea centrului spiritual, această 
căutare fiind legată de rătăciri şi riscuri; ieşirea din labirint ar reprezenta învierea 
spirituală (Benga 2006: 10). 

Referindu-se la sensul labirintului interior, René Guénon consideră că ființa care 
parcurge labirintul sau orice altă reprezentare echivalentă acestuia ajunge finalmente 
la identificarea propriului centru, indiferent dacă el echivalează cu centralitatea unei 
stări particulare sau a ființei totale. Parcurgerea propriu-zisă, cu toate meandrele și 
complicațiile pe care le implică, este evident „o reprezentare a multitudinii stărilor 
sau modalităților existenței manifestate, prin a căror serie indefinită a trebuit «să 

                                                           
3 Adrian Marino, în Hermeneutica lui Mircea Eliade (Cluj-Napoca, Editura Dacia, 1990, 

capitolul Cercul hermeneutic, subcapitolul Tipologia sacrului, p. 161−200), consideră că scriitorul este 
preocupat excesiv de ideea de tip, arhetip, pattern spiritual, toate acestea concepute drept „permanențe 
spirituale și ontologice”, a căror realitate este deopotrivă obiectivă, previzibilă și surprinzătoare. 
Scriitorul însuși a recunoscut în necesitatea de a identifica individul (istoric) cu un arhetip întoarcerea 
la filonul gândirii arhaice, populare.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:31 UTC)
BDD-V2553 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Paradigma labirintului în literatura lui Mircea Eliade 

 357 

rătăcească» ființa înainte de a se putea stabili în centru” (Guénon 2008: 476). 
Călătoria labirintică, răscrucile, bifurcaţiile, coridoarele oarbe reprezintă atât un 
teritoriu exterior, cât şi unul interior, sufletesc. Sufletul nedesăvârşit parcurge pentru 
deplina sublimare întru sacru o călătorie labirintică care îi va permite regenerarea4. 

În spaţiul ini ţierii, personajul trebuie să se confrunte cu ceea ce Mircea Eliade 
numeşte descensus ad inferos, o coborâre în întunericul propriei fiinţe, unde este 
supus anumitor încercări, pe care, dacă le trece cu succes, primeşte un alt statut 
existenţial – se naște pentru a doua oară, învingând astfel moartea eternă. Această a 
doua naştere nu se poate produce fără o moarte necesară, fără o renunţare – 
echivalentă morţii – şi fără o coborâre în infern. Gavrilescu, profesorul din nuvela 
La ţigănci, ratează această coborâre pentru că nu a „ghicit ţiganca”, nu a descoperit 
esenţa dincolo de jocul iluzoriu al aparenţelor. Personajul ratează, de fapt, această 
probă a profunzimii şi a lucidităţii nu doar „la ţigănci”, ci şi în trecut, când a făcut 
concesii de ordin moral şi material, nerealizând alături de iubita predestinată, 
Hildegard, arhetipul adamic, unitatea primordială.  

Nicolae Baltă a observat că Mircea Eliade topeşte în viziunea sa două modele 
distincte: primul de factură arhetipală (descensus ad inferos), al doilea de factură 
psihanalitică (regressus ad uterum) (Baltă 1988: 198). Acest regressus ad uterum, 
urmat de o re-naştere, este clar sugerat în La ţigănci şi în Tinereţe fără de tinereţe: la 
un moment dat, simţindu-se gol, Gavrilescu se face mic şi începe să înainteze de-a 
buşilea, pipăind cu palmele covorul, iar după accident Dominic Matei începe să 
vadă, îi cresc dinţii şi începe să pronunţe cu dificultate cuvinte scurte. Uneori 
coborârea este doar sugerată de o fereastră aşezată „neobişnuit de sus”, ca în 
labirintul din La ţigănci sau în clinica în care va muri Orobete, de scăderea treptată a 
luminii: „am început să coborâm, şi acum, când s-a întunecat […]”, îi spune 
Ashaverus lui Orobete. Gavrilescu pătrunde de la început într-o „penumbră 
curioasă”, iar în bordei este „semiîntuneric”, pentru ca mai târziu să-şi dea seama că 
„a rămas singur şi că în odaie s-a făcut aproape întuneric”. Privind „dincolo de 
paravane”, lui Gavrilescu i se face brusc „teribil de sete” şi, zărind cana cu apă, o 
apucă cu ambele mâini şi o duce la gură: „bău îndelung, gâfâind, dându-şi capul pe 
spate”. În casa ţigăncilor, Gavrilescu cere mereu apă, fiindu-i teribil de sete, aşa 
cum, în Nouăsprezece trandafiri, Anghel D. Pandele bea şi el direct din cană, „ca un 
animal”, iar Sergiu Andronic, din Şarpele, bea „cu sete, lacom, înghiţind parcă în 
somn”. Coroborând texte din tratatele de mitologie ale lui Mircea Eliade, Ion 
Neagoş leagă recurenţa apei de regenerarea thanatică: „această întoarcere la izvor 
semnifică o regăsire a clipei atemporale care precede cosmogonia” (Neagoş 1999: 
65). Datorită funcţiei germinative şi purificatoare, apa sintetizează sensul 
începutului şi al regenerării: „apele simbolizează substanţa primordială, din care 
toate formele se nasc şi în care toate se reîntorc, prin regresiune” (Eliade 1992: 183). 
Acest regressus ad uterum trebuie legat de simbolismul apei care regenerează prin 
disoluţie: 

                                                           
4 „Le parcourir en entier représente bien une aventure, un voyage, dont le but est la découverte 

de la porte du mystère ultime, celui de la régénération permanente”/ „A-l parcurge în întregime 
reprezintă o aventură, o călătorie al cărei scop este descoperirea porţii misterului ultim, acela al 
regenerării permanente” (Hover 2006: 22). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:31 UTC)
BDD-V2553 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Mihaela TEODOR (CHIRIBĂU-ALBU)  

 358 

[...] imersiunea în apă simbolizează regresiunea în preformal, regenerarea 
totală, noua naştere, căci o imersiune echivalează cu o disoluţie a formelor, cu o 
reintegrare în modul nediferenţiat al preexistenţei; iar ieşirea din ape repetă gestul 
cosmogonic al manifestării formale (Eliade 1992: 183).  

În nuvela Pe strada Mântuleasa, Iozi nu poate evada din timp şi spaţiu decât 
prin întoarcere ab initio, scufundându-se în apa unei peşteri, ca simbol al disoluţiei 
şi renaşterii. Apa care vindecă şi întinereşte apare şi în Les trois Grâces, Aurelian 
Tătaru tratându-şi pacientele cu un elixir incolor despre care le spune că este luat de 
la „fântâna tinereţii”. În Imagini și simboluri (Eliade 1994: 190), Mircea Eliade 
evindențiază puterea regenerativă a apei, cufundarea în apă având drept efect 
moartea omului vechi și nașterea unei ființe noi, regenerate. 

Un labirint interior parcurge şi Dominic Matei, personajul principal din 
nuvela Tinereţe fără de tinereţe, care părăseşte oraşul natal, Piatra-Neamţ, cu un 
scop bine definit – sinuciderea. Această evadare spaţială şi spirituală se va converti 
într-un labirint, deopotrivă geografic şi spiritual, pe care eroul îl va parcurge în 
dorinţa inconştientă de a atinge „centrul” fiinţei sale, de a se regăsi pe sine. Spaţiile 
străbătute, dincolo de realismul toponimic, au o valoare simbolică şi sacră, oferind 
călătoriei sale prin lume statutul arhetipal sau psihanalitic de descensus ad inferos 
ori de regressus ad uterum. Prima „coborâre în infern” a lui Dominic Matei apare 
chiar în incipitul nuvelei, într-un spaţiu profan prin excelenţă – Gara de Nord –, dar 
care dobândeşte valenţe sacre pentru că, în proximitatea imediată, personajul va 
învinge timpul profan prin experienţa traumatică al cărei erou este şi care „repară” 
fractura dintre planul personal, profan (gândul de a-şi lua viaţa) şi planul 
transpersonal, sacru. El are nevoie de un alt „timp”, pe care îl dobândeşte în mod 
miraculos prin intermediul fulgerului ce simbolizează iluminarea spirituală: „pe plan 
spiritual, fulgerul naşte o lumină lăuntrică, obligându-l pe cel în cauză să închidă 
ochii, să se reculeagă deci. Fulgerul îl însemnează” (Chevalier, Gheerbrant 2003: 
75). Fulgerul este asociat cu ploaia care „îl lovea sălbatică”, focul şi apa 
fertilizându-l pe cel lovit şi activând în el „o energie şi o încredere pe care nu o mai 
cunoscuse”. Orbirea temporară suferită în urma fulgerării sugerează schimbarea de 
condiţie suferită de protagonist, manifestată la mai multe niveluri: fizic, psihic, 
social. Dominic Matei încetează a privi doar cu „ochii eului”, cu organul senzorial 
care are rolul de a-l conecta la realitatea exterioară şi începe a vedea cu „ochii 
sinelui”, prin întoarcere înlăuntru şi intuiţie, ancorând astfel într-o realitate profundă. 
Să nu uităm că incipitul nuvelei stă sub semnul sacrificiului de sine, Dominic 
dorindu-şi o eliberare din limitele trupului şi o reinvestire în spirit, în „lumină” în 
sensul sorescian al ideii. Fulgerul aduce transformări uluitoare nu doar din punct de 
vedere fizic prin instalarea unei „tinereţi eterne”, ci şi psihic, prin capacitatea 
personajului de a intra în dialog cu sine însuşi, cu dublul său spiritual. Din descensus 
ad inferos, experienţa personajului se trasformă în regressus ad uterum, pentru că 
biserica închide în simbolismul ei şi pe acela al mamei (Chevalier, Gheerbrant 2003: 
197). Regressus ad uterum trebuie legat de asemenea de simbolismul apei (ploaia), 
care regenerează prin disoluţie. 

După fulgerare, lui Dominic Matei îi cresc cresc alţi dinţi, „o adevărată 
sinecdocă a omului” (Evseev 2007: 56). Regressus ad uterum se materializează şi în 
experienţa Veronicăi, care, lovită de fulger, devine amnezică şi se identifică cu 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:31 UTC)
BDD-V2553 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Paradigma labirintului în literatura lui Mircea Eliade 

 359 

avatarul Rupini, care murise într-o peşteră – „arhetip al uterului matern” (Chevalier, 
Gheerbrant 2003: 74). Loc al naşterii şi regenerării, peştera devine, dintr-un spaţiu 
ce sugerează arhetipul regressus ad uterum, unul al descinderii în infern, pentru că 
Veronica va fi prizoniera unui infern al neliniştilor, atâta timp cât se va afla în 
proximitatea bărbatului iubit. Prizonieră a iubirii şi a experinţelor lui Dominic, ea 
trăieşte într-un purgatoriu terestru şi spiritual din care va ieşi prin forţa sacrificiului, 
amintindu-ne că orice „coborâre în infern este întotdeauna şi pretutindeni, un simplu 
preambul al noii naşteri” (Chevalier, Gheerbrant 2003: 79). Se eliberează de 
Dominic şi de „peştera” în care a fost aruncată de soartă, reuşind să contemple 
„adevărata lume a realităţilor” în spirit platonician: „Peştera la Platon întruchipează 
lumea noastră, unde drumul spre înţelegere este, pentru suflet, descătuşarea şi ieşirea 
din peşteră” (Chevalier, Gheerbrant 2003: 75).  

René Guénon, analizând legătura dintre grotă şi labirint, ajunge la concluzia 
că locul în care se săvârşeşte iniţierea este grota, iar labirintul reprezintă „locul 
încercărilor prealabile”, „drumul spre iniţiere şi în acelaşi timp obstacolul” (Guénon 
2008: 246), care pune piedici neiniţiaţilor, profanilor ce încearcă să se apropie de 
spaţiile iniţiatice. Din această perspectivă, grota echivalează cu centrul labirintului, 
deoarece „corespunde perfect ideii de centru spiritual, fiind în egală măsură în 
concordanţă cu simbolismul echivalent al inimii” (Guénon 2008:247), inima fiind în 
esenţă un simbol al centrului5. Un labirint veritabil nu există în afara ideii de centru. 
Acesta constituie aşadar un element esenţial al complexului mitic al labirintului, este 
locul unde sălăsluieşte mysterium tremendium, zeul, monstrul, sinele, iar potrivit 
unor credinţe, vidul care conţine în el viaţa. „Centrul labirintului îl reprezintă pe 
UNUL” (Conty 2002: 166). Dar cine este acest unul? Nu poate fi decât: 

focarul de unde purced mişcarea lui unu către multiplu, al interiorului către exterior, al 
nemanifestatului către manifestat, al veşnicului către temporal, toate procesele de 
emanaţie şi de divergenţă, şi unde se întâlnesc, ca într-o obârşie, toate procesele de 
întoarcere şi de convergenţă, în căutarea unităţii lor (Chevalier, Gheerbrant 2003: 280). 

Înţeles, aşadar, drept coincidentia oppositorum, centrul este locul unde coexistă forţe 
opuse şi multiplicitatea în unicitate6. 

Rătăcirea prin labirint presupune căutare, alegere şi repetiţie, deci iniţiere. 
„Captator al supliciilor timpului istoric, dar şi [...] factor iniţiatic şi eliberator” 
(Benga 2006: 133), labirintul nu este decât rareori numit direct, fiind însă sugerat de 
o multitudine de simboluri şi arhetipuri. Vom numi această substituire a labirintului 
cu alte realităţi  labirint-alegorie. O concretizare a labirintului alegorie, ca topos 
dual, regat al Vieţii şi al Morţii, o reprezintă biblioteca. Iniţial topos consacrat, 
sacru, căci adăposteşte cărţile ca depozitare ale cunoaşterii de sorginte divină, 
biblioteca funcţionează la Eliade drept încercare cu caracter iniţiatic, inclusiv din 
perspectiva interpretărilor autobiografice. Aşa apare în Lumina ce se stinge, Noaptea 
de Sânziene, dar mai ales în Secretul doctorului Hőnigberger. Biblioteca doctorului 
Zerlendi reprezintă paradisul cunoaşterii, promisiunea acestuia. Pătrunderea este 

                                                           
5 În 1631, Comenius publică un poem intitulat Labirintul lumii şi paradisul inimii. 
6 „Les enchevêtrements ou circonvolutions representent la multiplicité issue de ce centre 

unique” (Hover 2006: 25)/ „Dezordinea (încâlceala, confuzia) sau circumvoluţiile reprezintă 
multiplicitatea rezultată din acest centru multiplu”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:31 UTC)
BDD-V2553 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Mihaela TEODOR (CHIRIBĂU-ALBU)  

 360 

condiționată de o „ușă masivă de stejar” ce reprezintă pragul pe care îl pot trece doar 
cei aleși: „am auzit vorbindu-se de dumneavostră și v-am citit unele lucrări. […] am 
înțeles un lucru: că mă pot adresa cu încredere d-voastră...”, îi spune doamna 
Zerlendi naratorului după ce îl introduce în bibliotecă. Astfel, acest spațiu își 
dezvăluie de la începutul nuvelei valența de topos-atopos: ea există doar pentru cei 
inițiați în lectură; pentru lumea profană toposul este desființat de atitudine, de 
acultură, de orbirea interioară provocată prin refuzul cunoașterii.  

Ca orice prag din ritualurile inițiatice, și cel al bibliotecii funcționează dual, 
oprindu-i pe cei care aparțin prin toate fibrele ființei lor profanului, permițând 
accesul doar celor care au deschidere spre sacru: 

Biblioteca ascunde şi, simultan, dezvăluie; permite şi, concomitent, interzice. 
Mai mult: ea există şi nu există. Existenţa ei, ca a oricărui alt principiu arhetipal, 
primeşte consistenţă doar prin intermediul calităţii ochiului care o priveşte. Acesta îi 
dă formă, îi conferă materialitate şi îi descifrează funcţionalitatea. Aşa cum labirintul 
poate fi numai o structurare pământeană a haosului (care nu aparţine în fapt fiinţei 
umane şi pe care aceasta o neagă, ontologic, a priori), biblioteca riscă să rămână şi ea 
un no man’s land (Benga 2006: 15).  

În ce măsură însă devine biblioteca o încercare labirintică prin care ființa umană își 
descoperă centralitatea și se desăvârșește? Doar în măsura în care cel care pătrunde 
în acest topos sacru conștientizează că ea închide misterul întregului univers. 
Identificată de Jorge Luis Borges cu Universul (Biblioteca Babel), biblioteca este „o 
sferă al cărei centru exact e constituit din oricare hexagon și a cărei circumferință e 
inaccesibilă” (Borges 2006: 423). În termenii lui Umberto Eco, este labirintul de tip 
reţea, extensibil la infinit și care nu are nici exterior, nici interior, în care parcurgerea 
urmează de fiecare dată linii diferite, având, prin urmare, o structură diferită de la un 
moment la altul.  

Biblioteca există ab aeterno și este un labirint al cuvintelor, al literelor, al 
sensurilor. Chiar dacă obiectele care îi determină structura sunt profane în 
materialitatea lor (cartea este un obiect palpabil și care poate fi distrus, având 
început și sfârșit), cuvintele și literele din interiorul cărții au o valoare spirituală și 
sacră (la început a fost Cuvântul), întemeietoare și infinită. În manieră borgesiană, 
Grațiela Benga evidențiază faptul că dinamica eternă şi, în mod particular, dialectica 
viaţă-moarte pot fi surprinse, printr-un aparent paradox, între coperţile limitative ale 
cărţii, conţinutul fiind însă infinit. Cuvântul și litera poartă în sine lumina, sacrul, 
dezvăluirea, cunoașterea, creația, într-un cuvânt − iniţierea:  

Alfabetul, sistemul de coduri prin care se pot comunica tainele, reiterează 
ordinea cosmică; este ecuaţia micro-universală şi literală a Marii Ordini. Fiecare literă 
a alfabetului conturează formele manifeste ale Verbului, aparenţe fizice ale Logosului 
divin. În ansamblul lor disciplinat, literele recapitulează forţa creatoare, inaccesibilă 
fiin ţei umane, dar şi misterul omului în unitatea sa fundamentală, împreună cu 
diversitatea nesfârşită a manifestărilor lui (Benga 2006: 17). 

Biblioteca doctorului Zerlendi dezvăluie prin partea ei materială − cărțile − dorința 
acestuia de a cuprinde absolutul, de a avea acces la tot ceea ce înseamnă cunoaștere; 
el adună în rafturile bibliotecii sute de tomuri „din cele mai diverse ramuri ale 
culturii: medicină, istorie, religie, călătorii, ocultism, indianistică”. Naratorul descrie 
cu detalii, oferind nume de autori, titluri de volume care ilustrează atât cultura 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:31 UTC)
BDD-V2553 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Paradigma labirintului în literatura lui Mircea Eliade 

 361 

temeinică a lui Zerlendi, cât și a celui care le admiră și care este pătruns de o emoție 
adâncă în fața unei biblioteci din care „nu lipsea niciun autor important, nicio carte 
de seamă”. „Secretul” doctorului își dezvăluie astfel una dintre fațete chiar din 
primele pagini: nimic esențial sau neesențial (adună și volumele scriitorilor farsori) 
din domeniile care l-au preocupat nu a scăpat lui Zerlendi. Secretul lui este experința 
totală, completă pe care dorește să o trăiască prin intermediul bibliotecii și pe care 
naratorul o descoperă treptat: „Cărțile lui îmi dovedeau că voise el însuși să se 
convingă de adevărul păstrat atât de bine ascuns în tradiția ermetică”.  

Jurnalul lui Zerledi, scris în românește, dar cu litere sanscrite, este camuflat 
printre alte manuscrise; el dezvăluie indirect că Litera ascunde în spatele ei ceva 
profund, ceva care scapă celor care nu știu să caute sau nu doresc realmente 
decodarea aparențelor. Jurnalul dezvăluie naratorului pașii pe care doctorul Zerlendi 
i-a străbătut pentru a pătrunde în tărâmul Shambala, modul în care a reușit să 
domine Timpul și Spațiul, prin diferite experimente (moartea aparentă, 
invizibilitatea) pentru a putea dobândi o conștiință impersonală care să-i ofere 
posibilitatea de eluda „drama sufletului după moarte”, labirintul interior în care 
pătrund cei care pășesc dincolo fără a fi inițiați: „toate infernele și purgatoriile  prin 
care ni se spune că se chinuiesc spiritele celor morți se datoresc tocmai acestei 
incapacități de a realiza, încă în viață fiind, o conștiință impersonală”. Așadar, putem 
percepe prin jurnalul lui Zerlendi potențialul cuvântului și al subunității sale – litera. 
Acestea pot fi superioare însuși conceptului de timp și spațiu, materialului în genere, 
pentru că reușesc să îl capteze și să îl metamorfozeze în imaterial, în cunoaștere, în 
inițiere pentru cei care descifrează sensul Literei. 

Biblioteca din Secretul doctorului Hőnigberger interzice accesul neinițiaților, 
dezvăluind secrete tulburătoare celor care pătrund în spațiul ei. Între bibliotecă și 
labirint relația este una organică, pentru că ambele au forța necesară pentru a marca 
destinul uman:  

Numai după ce am rătăcit multă vreme pe străzi și mi-am venit în fire, mi s-a 
părut că înțeleg tâlcul acestei uluitoare întâmplări. Dar n-am îndrăznit să-l mărturisesc 
nimănui, și nici în această povestire nu îl voi dezvălui. 

 Cel care intră în spațiul bibliotecii se pătrunde de tainele acesteia, dar, în același 
timp, se vede el însuși aruncat în miezul unei taine pe care nu o poate descifra 
integral: „m-am îndreptat spre capătul străzii, aproape îndurerat de taina aceasta, pe 
care nu o puteam în niciun chip pătrunde până la capăt”. O taină care poate îi va 
măcina destinul și îl va arunca în inima altor încercări labirintice. Prin urmare, 
biblioteca-labirint nu este universul, ci versiunea noastră asupra universului, 
aparținând deopotrivă materialului, umanului, dar și sacrului, divinului. 

În concluzie, labirintul poate fi văzut ca un filon unificator şi dătăror de sens 
al creaţiilor literare eliadeşti. Privit din perspectiva semnificaţiilor sale universale, 
labirintul ar putea fi conceput drept o paradigmă a ordinii cosmice, deoarece spaţiul 
labirintic sintetizează in nuce dialectica originară şi universală a coincidenţei 
contrariilor: moarte − viaţă, profan − sacru, pierdere de sine − regăsire de sine, 
ignoranţă − cunoaştere, haos – ordine, margine − Centru. Ieşirea din nesemnificativ, 
din iluzoriu, din moarte presupune drumul către sine, către „centru”, către realitatea 
absolută. Iar obstacolele, primejdiile şi luptele pe care le implică acest drum sunt 
pentru fiecare dintre noi o „încercare labirintică”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:31 UTC)
BDD-V2553 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Mihaela TEODOR (CHIRIBĂU-ALBU)  

 362 

Bibliografie 

Baltă 1988: Nicolae Baltă, Labirintul interpretării , în „Caiete critice”, nr. 1–2, Bucureşti, 
Editura „Viaţa Românească”. 

Benga 2006: Grațiela Benga, Traversarea cercului – Centralitate, iniţiere, mit în opera lui 
Mircea Eliade, Timişoara, Editura Hestia. 

Borges 2006: Jorge Luis Borges, Moartea și busola, în „Proza completă”, vol. I, cuvânt 
înainte, tabel cronologic, prezentări şi ediţie îngrijită de Andrei Ionescu, traducere şi 
note de Irina Dogaru, Cristina Hăulică, Andrei Ionescu, Iași, Editura Polirom. 

Chevalier; Gheerbrant 2003: Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dicţionar de simboluri, 
versiune românească, traducere de Micaela Slăvescu, Laurenţiu Zoicaş –coordonatori, 
Bucureşti, Editura Artemis. 

Eliade 1992: Mircea Eliade, Tratat de istorie a religiilor, versiune românească, prefaţă de 
Georges Dumezil şi un Cuvânt înainte al autorului, traducere de Mariana Noica, 
Bucureşti, Editura Humanitas. 

Eliade 1994: Mircea Eliade, Imagini și simboluri, versiune românească, prefaţă de Georges 
Dumezil, traducere de Alexandra Beldescu, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Eliade 2007: Mircea Eliade, Încercarea labirintului: Convorbiri cu Claude-Henri Rocquet, 
versiune românească, prefaţă de Claude-Henri Rocquet, traducere din franceză de 
Doinea Cornea, Bucureşti, Editura Humanitas. 

Eliade 1992: Mircea Eliade, Proza fantastică, Bucureşti, Editura Fundaţiei Culturale 
Române. 

Evseev 2007: Ivan Evseev, Dicționar de simboluri, București, Editura Vox. 
Guénon 2008: René Guénon, Simboluri ale ştiinţei sacre, versiune românească, traducere de 

Marcel Tolcea şi Sorina Şerbănescu, Bucureşti, Editura Humanitas.  
Hover 2006: Marie Hover,  Le Labyrinthe: Un chemin initiatique, Maison de Vie. 
Marino 1990: Adrian Marino, Hermeneutica lui Mircea Eliade, Cluj-Napoca, Ed. Dacia.  
Neagoş 1999: Ion Neagoş, Mircea Eliade. Mitul iubirii, Piteşti, Editura Paralela 45. 
Patrick 2002: Conty Patrick, The Genesis and Geometry of the Labyrinth, Arhitecture, 

Hidden Language, Myths, and Rituals, Inner traditions, Rochester, Vermont, Inner 
Traditions International, US. 
 

The Paradigm of the Labyrinth in Mircea Eliade’s Li terary Work 
 
The present paper emphasises the idea that the labyrinth is a paradigm of Mircea 

Eliade’s literature as in his literary works the reader identifies different types of labyrinth. 
This gives way to a conscious or unconscious insertion of the myth of labyrinth in the story, 
which becomes a prototype, due to its recurrence. Thus, his literary works lead to the 
identification of spatial, temporal, narrative, linguistic, allegoric etc labyrinths. The present 
paper presents two of them: the interior and the allegoric labyrinths identified in creations 
such as Secretul doctorului Hőnigberger/ The Secret Of Dr. Hőnigberger, La ţigănci/ With 
the Gypsy Girls, Pe strada Mântuleasa/The Old Man and the Bureaucrats, Tinereţe fără de 
tinereţe/ Youth without Youth, Les trois Grâces. The labyrinth offers the possibility of 
distinguishing the fundamental oppositions of Eliade’s literary works and the universal 
pattern coincidentia oppositorum, as a dominant of the human mind: life and death, the 
sacred and the profane, losing oneself and finding oneself, ignorance vs. knowledge, order 
vs. disorder, the centre vs. the margin. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:31 UTC)
BDD-V2553 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

