Paradigma labirintului Tn literatura lui Mircea Elia de

Mihaela TEODOR (CHIRIBXU-ALBU)D
Key-words: labyrinth, library, symbo] archetype spacetime Mircea Eliade

Labirintul apare ca o zansituati ntre dod lumi, un teritoriu in care
contrariile coexist despartesi apropie, este simultan Tnchidese deschidere,
continuitate si  discontinuitate si presupune atacire si regasire. Parcurgerea
labirintului si a complicaiilor sale reprezirit 0 paradigra a modului in care fiig@a
raticeste Tnainte de instalarea Tn propriul centru sau,paradisul pierdut”.
Considerat de atre Mircea Eliade o paradigima oricirei existeme care ,trecand
prin numeroase ncemd Tnaintea spre propriul centru, spre sine TgiSYEliade
2007: 179], labirintul este, Tn primul rand, simidoliberului arbitru, din cel pgn
doui perspective: prima, de nalucentriped, are in vedere atingerea centrului, Tn
vreme ce a doua, centrifiigpresupune evadarea, eliberarea de constrangeirli
de orice natur, intr-o libertate fizid sau a fiimei echivalert, chiar dag temporar,
cu issirea din burta balenei soresciene, indiferentidacorizont se profiledzalte
labirinturi-baleri’. A prefera una sau alta dintre cele #iqerspective reprezint
dincolo de alegere, un stil, WWeltanschauungare traducen factoideea de iniere
ce echivaleazdeopotri cu atingerea centrulgi evadarea spre noi orizonturi.

Drumul spre centru ca drum spre sine sau spre gaaie fi reprezentat prin
figura labirintului, imagine a ifiierii si simbol al condiei umane:

[...] labirintul este imaginea prin excelgna iniierii... Pe de ait parte, considerac
existena omeneagceste alétuita dintr-o serie de Tncekd initiatice; omul se face
printr-unsir de iniieri incorstiente sau cagliente.

Pentru Mircea Eliade sintagriiacercarea labirintuluiconstituie,expresia destul de
exact a condjiei umane” (Eliade 2007: 35). Sufeggnuma provine din ignorarea
centruluisi a sacrului care ex&fn noisi in lume. Pentru a dég aceast amnezie,
in urma dreia omul nusi mai recunoste anima este nevoie de traversarea unui
labirint (sau a mai multora), de trecerea unor hefolabirintice care dezie
anamnezic ,nodurilesi semnele® sacruluisi care implici nostalgia paradisului
pierdut. Tn termenii lui John Milton, labirintyl drumul spre centru se configuréaz
intre ,paradisul pierdut§i ,paradisul regsit”.

De-a lungul istoriei umariitii, labirintul apare n ipostaza unui ,cameleon”
care §i poate modifica forma, aparen dar fistrea intact esefa: aspectul pe care
il are Tntr-un anumit context istoric, geograficltaral, social rele¥, de fapt, un

UUniversitatea Stefan cel Mare”, Suceava, Romania.

1 I...] viata nu e fcuti dintr-un singur labirint: incercarea se reingtE(Eliade 2007: 179).

2 Sintagma apare 1n titlukigii dedicate de Eugen Simion prozei lui Mircea Edia€riticul, la
randul lui, a deziuit de ce a imprumutat titlul de la NichitaaBéscu.

BDD-V2553 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:31 UTC)



Mihaela TEODOR (CHIRIBU-ALBU)

anume stil, o etich&ta modului de a fi al omului in lume. Labirintukiar si fara
Minotaur, reprezirit o paradigra a initierii. Cine gtrunde in el trece prin &t
diferite declagate de fisiturile spaiului ca atare: un spia care consadr
prizonieratulsi care sepdirpe cel oddt intrat de tgi ceilali care Eman n exterior
(dihotomia exterior—interior), 0 ptare progresiv care impune indéptareasi care
solicita control fizic si psihic, adaptabilitate,abdare pentru a ajunge n centru.
Inaintarea atre centru, pentru gimerea cunogerii, se desfsoari gradat, traversand
sapte trepte (celgapte circumvoltiuni ale labirintului cretan), pentru dtpunde n
inima realititii ultime, pentru a defsi condkia umari si a o recétiga pe cea divia
Asadar, omul gseste Tn centrul labirintului ceea ce d¢te € giseasg, iar cei mai
multi dintre noi se gsesc pe ei #isi ca reflex al dorigei de autocunatere.

Ultima cunatinta este aceea de sinetdlegerea propriului eu, oglindit Tn
propria cougtiinta. lati motivaia profundi a faptului @ in fundul labirintului este
asezati deseori o oglingl pentru ca omul care s-a invartit timp Tndelungah
cotiturile drumului, ajungénd Tn sfdir la tinta cilatoriei sale, descop#rca ultimul
mister al @utirii sale, «Deus absconditus» sau monstrul, estesali (Santarcangeli
1974: 46).

Omul care intk Tn labirint particid, odat ajuns in centru, la o confruntare cu sine,
cel care iese fiind de fapt altul —stigatorul duelului cu forele obscure ale
incorstientului.

Mircea Eliade este, prin opera litetaun creator de labirinturi, ca reflex al
capacittii fiin tei umane de a traversa neriwate ,incerdri labirintice”. Chiar dag
labirintul nu este numit direct in textele saletifinale, cum se intamypl de
exemplu, in craga lui Jorge Luis Borges, acesta se dézre treptatsi se constituie
intr-o imagine-arhetib sau intr-un sentiment-arhetip care inurittregul text.
Labirintul devine o structérce organizedgzmaterialul literarsi pe care cititorul o
descoper pe masu@ ce inainteaz in lectura sau re-lectura ctilar eliadesti.
Lectorul &i creeaz propriul labirint mental in incercarea deasigcea mai potrivit
cale d@tre ,centrul” operei, atre rtelesul/inelesurile ce 1l poate/pot conduce spre
propria centralitate:

Pe plan psihologic, labirintul concentréazutarea centrului spiritual, aceast
cautare fiind legat de #taciri si riscuri; iesirea din labirint ar reprezenta nvierea
spirituak (Benga 2006: 10).

Referindu-se la sensul labirintului interior, Re@é&énon considérca fiinta care
parcurge labirintul sau orice alteprezentare echivalé@micestuia ajunge finalmente
la identificarea propriului centru, indiferent dasl echivaleaz cu centralitatea unei
stari particulare sau a fipei totale. Parcurgerea propriu&isu toate meandrelg
complicaiile pe care le implig, este evident ,0 reprezentare a multitudirdrigir
sau modalittilor existenei manifestate, prin aamor serie indefin a trebuit «3

3 Adrian Marino, inHermeneutica lui Mircea Eliad€Cluj-Napoca, Editura Dacia, 1990,
capitolul Cercul hermeneutjcsubcapitolulTipologia sacruluj p. 161-200), consid&ica scriitorul este
preocupat excesiv de ideeatie arhetip, patterrspiritual, toate acestea concepute drept ,permanen
spirituale si ontologice”, a éror realitate este deopotiivobiectiva, previzibik si surprinztoare.
Scriitorul Tnsgi a recunoscut in necesitatea de a identifica iddiistoric) cu un arhetip intoarcerea
la filonul gandirii arhaice, populare.

356

BDD-V2553 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:31 UTC)



Paradigma labirintului n literatura lui Mircea Edide

rataiceas@» fiinta inainte de a se putea stabili Tn centru” (Guépoas: 476).
Calatoria labirintici, rascrucile, bifurcdile, coridoarele oarbe reprezinatat un
teritoriu exterior, cagi unul interior, sufletesc. Sufletul nedearsit parcurge pentru
deplina sublimare ntru sacru #@latorie labirintici care i va permite regeneratea

In spaiul initierii, personajul trebuieisse confrunte cu ceea ce Mircea Eliade
numeate descensus ad inferoe coborare in ntunericul propriei fign unde este
supus anumitor incefd, pe care, dacle trece cu succes, prigte un alt statut
existenial — se ngte pentru a doua agrinvingand astfel moartea etérceasi a
doua ngtere nu se poate produceérd o moarte necesarfara o renumare —
echivalert motii — si fard o coboréare in infernGavrilescu, profesorul din nuvela
La riganci, rateaZ aceast coborare pentruicnu a ,ghicittiganca”, nu a descoperit
esefa dincolo de jocul iluzoriu al apangtor. Personajul rateazde fapt, aceast
proki a profunzimiisi a luciditatii nu doar ,latiganci”, ci si in trecut, cand aatut
concesii de ordin mora$i material, nerealizand @lri de iubita predestinat
Hildegard, arhetipul adamic, unitatea primordlial

Nicolae Bal# a observatzMircea Eliade topgte n viziunea sa daumodele
distincte: primul de factdrarhetipad (descensus ad inferpsal doilea de factar
psihanalitiad (regressus ad uterum{Balti 1988: 198). Acestegressus ad uterym
urmat de o re-ridere, este clar sugeratlia figanci si in Tinerge fira de tinerge: la
un moment dat, sitindu-se gol, Gavrilescu se face midncepe § Tnainteze de-a
busilea, pigiind cu palmele covorul, iar dapaccident Dominic Matei Tncepei s
vada, 7i cresc dimi si Tncepe & pronune cu dificultate cuvinte scurte. Uneori
coborérea este doar sugérate o fereasir asezali ,nheobinuit de sus”, ca in
labirintul dinLa figanci sau in clinica Tn care va muri Orobete, d&lscea treptata
luminii: ,am Tnceput & coboram,si acum, cand s-a intunecat [...]", Ti spune
Ashaverus Iui Orobete. Gavrilescuitiunde de la inceput intr-o ,penurdbr
curioad”, iar In bordei este ,semiintuneric”, pentru cainéaziu si-si dea seamaic
.a ramas singursi ca in odaie s-adcut aproape intuneric”. Privind ,dincolo de
paravane”, lui Gavrilescu i se face brusc ,teriél sete”si, zirind cana cu ap o
apud cu ambele mainji o duce la gut: ,bau indelung, gafaind, dandicapul pe
spate”. n casaigancilor, Gavrilescu cere mereu @diindu-i teribil de sete, @
cum, InNow:sprezece trandafifiAnghel D. Pandele baael direct din ca#, ,ca un
animal”, iar Sergiu Andronic, difarpele bea ,cu sete, lacom, ingind pard n
somn”. Coroborand texte din tratatele de mitologle Ilui Mircea Eliade, lon
Neaga leag recurera apei de regenerarea thanati@ceast intoarcere la izvor
semnific o redisire a clipei atemporale care precede cosmogoiNaagg 1999:
65). Datorii fungiei germinative si purificatoare, apa sintetizeazsensul
nceputuluisi al regenetrii: ,apele simbolizeax substata primordiak, din care
toate formele se nastin care toate se reintorc, prin regresiune” @#ia992: 183).
Acestregressus ad uterurtnebuie legat de simbolismul apei care regenérpan
disoluie:

4 Le parcourir en entier représente bien une avenun voyage, dont le but est la découverte
de la porte du mystére ultime, celui de la régémd#rapermanente”/ ,A-l parcurge n intregime
reprezini 0 aventu, o dcilatorie al drei scop este descoperirea giomisterului ultim, acela al
regeneirii permanente” (Hover 2006: 22).

357

BDD-V2553 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:31 UTC)



Mihaela TEODOR (CHIRIBU-ALBU)

[...] imersiunea in ap simbolizeaz regresiunea in preformal, regenerarea
totald, noua natere, cici o imersiune echivaleazcu o disoltie a formelor, cu o
reintegrare Tn modul nedifergat al preexistegei; iar isirea din ape repgtgestul
cosmogonic al manifesii formale (Eliade 1992: 183).

In nuvelaPe strada Mantuleasdozi nu poate evada din tingpspaiu decat
prin intoarcereab initio, scufundandu-se n apa unegtee, ca simbol al disoliei
si rengterii. Apa care vindecsi intinereste aparesi in Les trois GracesAurelian
Tataru tratAndyi pacientele cu un elixir incolor despre care largp@ este luat de
la fantana tinerd@”. In Imagini si simboluri (Eliade 1994: 190), Mircea Eliade
evindeniaza puterea regeneraiva apei, cufundarea in @mvand drept efect
moartea omului veclsi nasterea unei fiige noi, regenerate.

Un labirint interior parcurgesi Dominic Matei, personajul principal din
nuvelaTinerge fira de tinerge, care @raseste orgul natal, Piatra-Neamcu un
scop bine definit — sinuciderea. Acaéasvadare spila si spirituak se va converti
intr-un labirint, deopotriv geograficsi spiritual, pe care eroul il va parcurge in
dorinta incogtientd de a atinge ,centrul” fiitei sale, de a se ri&gj pe sine. Spale
strabatute, dincolo de realismul toponimic, au o valosimbolic si sac#, oferind
calatoriei sale prin lume statutul arhetipal sau psitlitin de descensus ad inferos
ori deregressus ad uteruniPrima ,,coborare in infern” a lui Dominic Matei &
chiar Tn incipitul nuvelei, intr-un spa profan prin excelga — Gara de Nord —, dar
care dobandge valene sacre pentruac in proximitatea imedidf personajul va
Tnvinge timpul profan prin experigmtraumatié al cirei erou estai care ,repai”
fractura dintre planul personal, profan (gandul aei lua viaa) si planul
transpersonal, sacru. El are nevoie de un alt timpp care il dobangee in mod
miraculos prin intermediul fulgerului ce simboliz&éaluminarea spiritudl: ,pe plan
spiritual, fulgerul ngte o lumira launtrica, obligandu-l pe cel in calizi inchick
ochii, si se reculeagdeci. Fulgerul 1l insemne&z(Chevalier, Gheerbrant 2003:
75). Fulgerul este asociat cu ploaia care il lowatbatica”, focul si apa
fertilizandu-I pe cel lovisi activand in el ,,0 energig o incredere pe care nu o mai
cunoscuse”. Orbirea tempo#aguferi Tn urma fulgeirii sugereaZ schimbarea de
condiie suferii de protagonist, manifestata mai multe niveluri: fizic, psihic,
social. Dominic Matei inceteaz privi doar cu ,ochii eului”, cu organul senzdria
care are rolul de a-l conecta la realitatea exierigi incepe a vedea cu ,ochii
sinelui”, prin intoarcere Talintrusi intuitie, ancorand astfel intr-o realitate profand
Sa nu uim & incipitul nuvelei st sub semnul sacrificiului de sine, Dominic
dorindusi o eliberare din limitele trupului o reinvestire in spirit, In Jumil in
sensul sorescian al ideii. Fulgerul aduce transfdroiuitoare nu doar din punct de
vedere fizic prin instalarea unei ,tingireeterne”, cisi psihic, prin capacitatea
personajului de a intra in dialog cu sine fscu dublul §u spiritual. Dindescensus
ad inferos experiega personajului se trasfoinin regressus ad uterunpentru &
biserica inchide Tn simbolismul gipe acela al mamei (Chevalier, Gheerbrant 2003:
197).Regressus ad uterutrebuie legat de asemenea de simbolismul apehi§)lo
care regenereaprin disolyie.

Dupa fulgerare, lui Dominic Matei i cresc cresctiadlinti, ,0 adewrata
sinecdod& a omului” (Evseev 2007: 56Regressus ad uteruse materializedizsi in
experiega Veronici, care, lovit de fulger, devine amnezici se identifié cu

358

BDD-V2553 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:31 UTC)



Paradigma labirintului n literatura lui Mircea Edide

avatarul Rupini, care murise intr-ogpea — ,arhetip al uterului matern” (Chevalier,
Gheerbrant 2003: 74). Loc al gterii si regeneidrii, pestera devine, dintr-un spa
ce sugeredzarhetipulregressus ad uterynunul aldescinderii in infernpentru @
Veronica va fi prizoniera unui infern al nektiior, atata timp cat se va afla in
proximitatea Brbatului iubit. Prizonief a iubirii si a experigelor lui Dominic, ea
traieste intr-un purgatoriu terestgu spiritual din care va i prin forta sacrificiului,
amintindu-ne & orice ,coborére n infern este intotdeagngaretutindeni, un simplu
preambul al noii ngeri” (Chevalier, Gheerbrant 2003: 79). Se elibeiede
Dominic si de ,petera” in care a fost arun@atle soatt, reyind sa contemple
.-adevirata lume a realitilor” in spirit platonician: ,Psetera la Platon intruchipeaz
lumea noast, unde drumul spre felegere este, pentru suflet, deegareasi iesirea
din pstera” (Chevalier, Gheerbrant 2003: 75).

René Guénon, analizand #gra dintre grat si labirint, ajunge la concluzia
ca locul in care seasarseste initierea este grota, iar labirintul reprezintocul
incerdirilor prealabile”, ,drumul spre iieresi in acelai timp obstacolul’(Guénon
2008: 246), care pune piedici nefi@tilor, profanilor ce Tnceaicsi se apropie de
spaiile initiatice. Din acea&tperspecti¥, grota echivaledizcu centrul labirintului,
deoarece ,corespunde perfect ideii de centru gplitfind Tn egal misuta n
concordati cu simbolismul echivalent al inimii” (Guén@®08:247), inima fiind Tn
esemd un simbol al centrul@i Un labirint veritabil nu exigtin afara ideii de centru.
Acesta constituiesadar un element esgad al complexului mitic al labirintului, este
locul unde 8lasluieste mysterium tremendiunezeul, monstrul, sinele, iar potrivit
unor credie, vidul care cogine n el viaga. ,Centrul labirintului 1l repreziit pe
UNUL” (Conty 2002: 166). Dar cine este acest urili?poate fi decét:

focarul de unde purced soarea lui unu dre multiplu, al interiorului &tre exterior, al
nemanifestatului are manifestat, al waicului citre temporal, toate procesele de
emange si de divergers, si unde se intalnesc, ca intr-o ofiér toate procesele de
intoarcersi de convergeg, Tn cGiutarea unitii lor (Chevalier, Gheerbrant 2003: 280).

inteles, aadar, dreptoincidentia oppositoruprcentrul este locul unde coexsigorte
opusssi multiplicitatea in unicitate

Ratacirea prin labirint presupuneiutare, alegerai repettie, deci intiere.
~Captator al supliciilor timpului istoric, dagi [...] factor iniiatic si eliberator”
(Benga 2006: 133), labirintul nu este decat rareomit direct, fiind Tn& sugerat de
o multitudine de simbolugi arhetipuri. Vom numi aceassubstituire a labirintului
cu alte realiiti labirint-alegorie. O concretizare a labirintulaiegorie, ca topos
dual, regat al Vigi si al Mortii, o reprezini biblioteca. Iniial topos consacrat,
sacru, &ci adipostate artile ca depozitare ale cungerii de sorginte divia,
biblioteca fungoneaz la Eliade drept incercare cu caractetiatic, inclusiv din
perspectiva interpratilor autobiografice. Aa apare Tumina ce se sting&loaptea
de Sanzienedar mai ales TiBecretul doctorului Bnigberger Biblioteca doctorului
Zerlendi reprezirit paradisul cunagerii, promisiunea acestuia.atPunderea este

®1n 1631, Comenius pubticun poem intitulat.abirintul lumii si paradisul inimii

6 Les enchevétrements ou circonvolutions represenie multiplicité issue de ce centre
unique” (Hover 2006: 25)/ ,Dezordinea (incalcealegnfuzia) sau circumvolile reprezing
multiplicitatea rezultdit din acest centru multiplu”.

359

BDD-V2553 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:31 UTC)



Mihaela TEODOR (CHIRIBU-ALBU)

condiionat de o ,a masivi de stejar” ce reprezipragul pe care il pot trece doar
cei alai: ,am auzit vorbindu-se de dumneavasirv-am citit unele ludiri. [...] am
inteles un lucru: £ ma pot adresa cu incredere d-voastf, i spune doamna
Zerlendi naratorului dup ce 1l introduce in bibliotec Astfel, acest spal Tsi
dezuluie de la Tnceputul nuvelei valendetopos-atoposea exist doar pentru cei
initiati n lectud; pentru lumea profd@ntoposul este desfiiat de atitudine, de
acultuti, de orbirea interiodrprovocad prin refuzul cunogterii.

Ca orice prag din ritualurile inatice, si cel al bibliotecii fungioneaz dual,
oprindu-i pe cei care apar prin toate fibrele fiigei lor profanului, perméand
accesul doar celor care au deschidere spre sacru:

Biblioteca ascundsi, simultan, deziuie; permitesi, concomitent, interzice.
Mai mult; ea exist si nu existi. Existena ei, ca a orirui alt principiu arhetipal,
primeste consistetd doar prin intermediul calitii ochiului care o privgte. Acesta fi
da forma, 1i confei materialitatesi 7i descifreaz fungionalitatea. Aa cum labirintul
poate fi numai o structurareipantea a haosului (care nu apiae n fapt fiinei
umanesi pe care aceasta 0 néagntologic,a priori), biblioteca risé si ramari si ea
unno man’s landBenga 2006: 15).

In ce misus Insi devine biblioteca o Tncercare labiriritiprin care fiina umas Tsi
descoper centralitateai se desvarseste? Doar in risura in care cel cardéitpunde
in acest topos sacru cpientizeaz ca ea inchide misterul intregului univers.
Identificat de Jorge Luis Borges cu UniversBilglioteca Babg)l, biblioteca este ,,0
sferd al cirei centru exact e constituit din oricare hexagoa cirei circumferini e
inaccesibii” (Borges 2006: 423). In termenii lui Umberto Eeste labirintul de tip
retea, extensibil la infinigi care nu are nici exterior, nici interior, Tn cgr@curgerea
urmeaz de fiecare datlinii diferite, avand, prin urmare, o struciutiferitd de la un
moment la altul.

Biblioteca exisi ab aeterncsi este un labirint al cuvintelor, al literelor, al
sensurilor. Chiar ddc obiectele care 1i determdinstructura sunt profane 1in
materialitatea lor (cartea este un obiect palpabitare poate fi distrus, avand
inceputsi sfarit), cuvintelesi literele din interiorul &rtii au o valoare spiritualsi
sack (la Tnceput a fost Cuvantul), intemeietogirénfinita. In manie# borgesiaa,
Graiela Benga evidaiaza faptul a dinamica eterisi, in mod particular, dialectica
viata-moarte pot fi surprinse, printr-un aparent paradotte copeile limitative ale
cartii, conginutul fiind Tngi infinit. Cuvantulsi litera poard in sine lumina, sacrul,
dezwluirea, cunosterea, crega, intr-un cuvant — iierea:

Alfabetul, sistemul de coduri prin care se pot coioa tainele, reitereaz
ordinea cosmit; este ecuga micro-universdl si literala a Marii Ordini. Fiecare litér
a alfabetului conturedaZormele manifeste ale Verbului, apagefizice aleLogosului
divin. Tn ansamblul lor disciplinat, literele redapeaz forta creatoare, inaccesibil
fiintei umane, dari misterul omului in unitatea sa fundameataimpreud cu
diversitatea nesféitda a manifestrilor lui (Benga 2006: 17).
Biblioteca doctorului Zerlendi deiluie prin partea ei material cirtile — dorina
acestuia de a cuprinde absolutul, de a avea a&@tesdeea ce inseamounoatere;
el adura in rafturile bibliotecii sute de tomuri ,din celmai diverse ramuri ale
culturii: medicirg, istorie, religie, &latorii, ocultism, indianistig”. Naratorul descrie
cu detalii, oferind nume de autori, titluri de vola care ilustredzatat cultura

360

BDD-V2553 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:31 UTC)



Paradigma labirintului n literatura lui Mircea Edide

temeinic a lui Zerlendi, cai a celui care le admiirsi care este firuns de o emee
adand in faa unei biblioteci din care ,nu lipsea niciun autmportant, nicio carte
de seard’. ,Secretul” doctorului §i dezwluie astfel una dintre fate chiar din
primele pagini: nimic eseial sau neeseial (adurd si volumele scriitorilor farsori)
din domeniile care I-au preocupat nu apst lui Zerlendi. Secretul lui este expeain
totaki, complet pe care dorge i o traiasa prin intermediul biblioteciki pe care
naratorul o descopertreptat: ,Girtile lui Tmi dovedeau & voise el insgi sa se
convingi de ade#rul pastrat atat de bine ascuns n tredermetia@”.

Jurnalul lui Zerledi, scris in romégte, dar cu litere sanscrite, este camuflat
printre alte manuscrise; el déhvie indirect @ Litera ascunde Tn spatele ei ceva
profund, ceva care scapelor care nustiu i caute sau nu doresc realmente
decodarea aparggtor. Jurnalul deziluie naratorului pgi pe care doctorul Zerlendi
i-a st@batut pentru a ftrunde Tn drdmul Shambala, modul in care a giesa
domine Timpul si Spaiul, prin diferite experimente (moartea apa#ent
invizibilitatea) pentru a putea dobandi o sfiinta impersonal care &-i ofere
posibilitatea de eluda ,drama sufletului dumoarte”, labirintul interior in care
patrund cei care zescdincolofara a fi initiati: ,toate infernelesi purgatoriile prin
care ni se spuneicse chinuiesc spiritele celor niiose datoresc tocmai acestei
incapaciéti de a realiza, iricin viga fiind, o cortiinta impersonal”. Asadar, putem
percepe prin jurnalul lui Zerlendi potgadul cuvantuluisi al subuniitii sale — litera.
Acestea pot fi superioare Tgsgonceptului de timgi spaiu, materialului Tn genere,
pentru @ rewesc 4 il captezesi sa il metamorfozeze in imaterial, in cugtee, in
initiere pentru cei care descifrassensul Literei.

Biblioteca dinSecretul doctorului Bnigbergerinterzice accesul netmtilor,
dezwluind secrete tulbdtoare celor carerund in spdul ei. Intre biblioted si
labirint relgia este una orgariicpentru & ambele au faa necesarpentru a marca
destinul uman:

Numai dup ce am #tacit multi vreme pe siizi si mi-am venit in fire, mi s-a
parut ci inteleg talcul acestei uluitoare intarimpl Dar n-am indiznit si-I marturisesc
nimanui, si nici Tn aceast povestire nu il voi dezui.

Cel care init In spaiul bibliotecii se @atrunde de tainele acesteia, dar, in atela
timp, se vede el insuaruncat in miezul unei taine pe care nu o poascifta
integral: ,m-am indreptat spre capl strazii, aproape indurerat de taina aceasta, pe
care nu o puteam in niciun chigtpunde paa la capt”. O taimd care poate ii va
macina destinulsi 1l va arunca in inima altor incerc labirintice. Prin urmare,
biblioteca-labirint nu este universul, ci versiuneaasti asupra universului,
apatinand deopotri& materialului, umanului, dai sacrului, divinului.

In concluzie, labirintul poate fiazut ca un filon unificatosi datiror de sens
al crediilor literare eliadeti. Privit din perspectiva semnifigdor sale universale,
labirintul ar putea fi conceput drept o paradigaordinii cosmice, deoarece gpha
labirintic sintetizeaZ in nuce dialectica originat si universai a coincidetei
contrariilor; moarte — vi@, profan — sacru, pierdere de sine —asdg de sine,
ignorana — cunoatere, haos — ordine, margine — Centrgiréa din nesemnificativ,
din iluzoriu, din moarte presupune drumatre sine, &tre ,centru”, étre realitatea
absolui. lar obstacolele, primejdiilgi luptele pe care le implicacest drum sunt
pentru fiecare dintre noi o ,incercare labirigtic

361

BDD-V2553 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:31 UTC)



Mihaela TEODOR (CHIRIBU-ALBU)

Bibliografie

Balta 1988: Nicolae Bait, Labirintul interpretirii, Tn ,Caiete critice”, nr. 1-2, Bucuy&
Editura ,Viata Romaneast.

Benga 2006: Gteela Benga,Traversarea cercului- Centralitate, infiere, mit in opera lui
Mircea Eliade, Timisoara, Editura Hestia.

Borges 2006: Jorge Luis Borgddoartea si busola in ,Proza complat, vol. I, cuvant
Tnainte, tabel cronologic, prezaeritsi editie Tngrijiti de Andrei lonescu, traducese
note de Irina Dogaru, Cristinaablica, Andrei lonescu, ka, Editura Polirom.

Chevalier; Gheerbrant 2003: Jean Chevalfdain Gheerbrant,Dicfionar de simboluri
versiune romaneasctraducere dMlicaela Sfivescu, Lauretiu Zoicas —coordonatori,
Bucurati, Editura Artemis.

Eliade 1992: Mircea Eliadélratat de istorie a religiiloy versiune roméaneascprefai de
Georges Dumeziki un Cuvant Tnainte al autorului, traducere de i@ Noica,
Bucursati, Editura Humanitas.

Eliade 1994: Mircea Eliaddmagini si simboluri, versiune roméaneascprefga de Georges
Dumezil, traducere de Alexandra Beldescu, Bugijreditura Humanitas.

Eliade 2007: Mircea Eliaddncercarea labirintului: Convorbiri cu Claude-HenRocquet
versiune romaneascprefaa de Claude-Henri Rocquet, traducere din fraricele
Doinea Cornea, Bucw®, Editura Humanitas.

Eliade 1992: Mircea EliadeProza fantasti¢, Bucurati, Editura Fundgaei Culturale
Romane.

Evseev 2007: lvan Evsedictionar de simboluriBucurati, Editura Vox.

Guénon 2008: René Guénd@imboluri alestiingei sacre versiune romaneasctraducere de
Marcel Tolceai SorinaSerbinescu, Bucurgi, Editura Humanitas.

Hover 2006: Marie HoverLe Labyrinthe: Un chemin initiatiguéaison de Vie.

Marino 1990: Adrian Marinotiermeneutica lui Mircea Eliad&;luj-Napoca, Ed. Dacia.

Neaga 1999: lon Neagg Mircea Eliade. Mitul iubirii Pitesti, Editura Paralela 45.

Patrick 2002: Conty PatrickThe Genesis and Geometry of the Labyrinth, Arhitect
Hidden Language, Myths, and Rituals, Inner tradifoRochester, Vermont, Inner
Traditions International, US.

The Paradigm of the Labyrinth in Mircea Eliade’s Literary Work

The present paper emphasises the idea that theintbys a paradigm of Mircea
Eliade’s literature as in his literary works theder identifies different types of labyrinth.
This gives way to a conscious or unconscious ifwsedf the myth of labyrinth in the story,
which becomes a prototype, due to its recurrendrisT his literary works lead to the
identification of spatial, temporal, narrative,diristic, allegoric etc labyrinths. The present
paper presents two of them: the interior and thegatic labyrinths identified in creations
such asSecretul doctoruluHdénigberger/ The Secret Of Dr.ddigberger La figanci/ With
the Gypsy GirlsPe strada Mantuleagéhe Old Man and the Bureaucratfinerge fira de
tinerge/ Youth without YouthLes trois GracesThe labyrinth offers the possibility of
distinguishing the fundamental oppositions of Edadliterary works and the universal
patterncoincidentia oppositorumas a dominant of the human mind: life and detth,
sacred and the profane, losing oneself and findimgself, ignorance vs. knowledge, order
vs. disorder, the centre vs. the margin.

362

BDD-V2553 © 2013 Editura Universititii ,,Alexandru Ioan Cuza”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:34:31 UTC)


http://www.tcpdf.org

