
 
 
 

Teoreticianul Ștefan Aug. Doinaș și tentația canonului clasic 
(conținut și formă în opera literară)∗∗∗∗ 

 
Dorina POPESCU∗∗ 

 
Key-words: antiquity, classic canon, poetic doctrine, content, form, 

modernity, Ștefan Aug. Doinaș 
 

Introducere 
O delimitare a termenului de canon este aproape imposibil de realizat, dacă 

există pretenția de seriozitate, fără referirea la abordarea conceptuală și istorică a lui 
Ernst Robert Curtius. Potrivit acestuia, cuvântul apare mai întâi în secolul al IV-lea 
p.Chr., cu sensul de „listă de scriitori”, iar primul care l-a introdus în filologie a fost 
David Ruhnken (Curtius 1970: 296, n. 1).  Lexemul a fost utilizat în legătură cu 
tradiția (juridică, religioasă, literară), el slujind la garantarea acesteia. De la canonul 
medieval, care avea în vedere o selecție a autorilor, în vederea alcătuirii unei liste a 
celor mai valoroși, Curtius ajunge la formarea canonului modern, el susținând că 
singura țară europeană în care se poate vorbi de un „sistem clasic” al literaturii este 
Franța. Noi am folosit conceptul de canon (clasic) cu un alt înțeles decât cel utilizat 
de Curtius (dar sugerat și de el), din mai multe motive. În primul rând, este de 
menționat că, deși termenul pătrunde în teoria literaturii dinspre alte domenii, unde 
desemnează un set de reguli/norme/principii, o dogmă, o listă de texte cu autoritate 
deplină (sau o pedeapsă dată pentru încălcarea unui precept religios), în sfera 
conceptelor literare el a ajuns să denumească ansamblul regulilor specifice unei 
epoci. În al doilea rând, opțiunea pentru canon, în detrimentul termenului de 
doctrină, se explică și prin faptul că, cel puțin pentru perioada antică și pentru 
secolul lui Ludovic al XIV-lea, doctrina clasică avea reguli stricte, a căror 
nerespectare atrăgea sancționarea din partea publicului/receptorului, deci tot un fel 
de pedeapsă și, automat, un chin pentru creator. Evident că aceste reguli/principii au 
ajuns norme după recunoașterea lor în operele clasicilor socotiți de referință (chiar 
dacă nu întotdeauna aceștia erau trecuți pe o listă). 

Regulile fiind subordonate principiului rațiunii, se poate stabili cu destul de 
mare exactitate un tablou al acestora, analizând poeticile din epocile clasice (poetica 
lui Aristotel, pentru epoca lui Pericle; poetica lui Horatius, pentru perioada 
augustană; poetica lui Boileau, pentru secolul al XVII-lea francez, dominat de 
domnia lui Ludovic al XIV-lea). În plus, așa cum s-a observat (Matei Călinescu, 
Adrian Marino), toate cele trei poetici au apărut într-o epocă de absolutism 

                                                 
∗ Această lucrare a fost parțial finanțată din contractul POSDRU/CPP107/DMI1.5/S/78421, 

proiect strategic ID 78421 (2010), cofinanțat din Fondul Social European „Investește în oameni”, prin 
Programul Operațional Sectorial Dezvoltarea Resurselor Umane 2007–2013. 

∗∗ Universitatea de Vest, Timişoara, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:08 UTC)
BDD-V2551 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Dorina POPESCU 

 334 

monarhic, în care esența puterii consta în dirijarea politicilor sociale și culturale, de 
la Centru; în acest context, este de înțeles apariția unei doctrine ale cărei principii 
(norme) precise să poată impune o direcție clară culturii. Dincolo de această dirijare, 
se poate constata că, periodic, cultura este reglată de aceste principii pe care le 
numim clasice și care, sine dubio, țin de nevoia firească a omului (în ipostaza de 
creator) de unitate, armonie, echilibru; creația clasică este guvernată de raționalitatea 
actului artistic, de unde decurg celelalte principii: claritate, ordine, spirit critic, 
luciditate (Marino 1973: 51; Călinescu 2006: 86). 

Nicolae Manolescu a surprins întoarcerea poeziei lui Doinaș spre tradiție, 
modernismul său sui generis: „Modernismul este întrecut în direcția unei atitudini 
mai conciliante față de tradiție” (Manolescu 1987: 229). Dan Negrescu vorbește, de 
asemenea, despre asimilarea directă, de către Doinaș, a spiritualității clasice1. Și 
doctrina estetico-literară a autorului trădează aceeași situare între clasic și modern, 
între ipostaza orfică și ipostaza narcisiacă2, spre a ne menține în terminologia 
propusă într-un studiu anterior. Întoarcerea spre valorile clasice, „restaurarea 
goetheană”, numită astfel de către „cerchiști”, a fost o direcție a Cercului Literar de 
la Sibiu, din care a făcut parte și Doinaș. Ea însemna „recursul la un model clasic, la 
o tradiție literară europeană” (Petru Poantă, Prefață, în RCL: 14). Raportul dintre 
fond și formă, în poezie, a fost în atenția teoreticienilor Antichității și continuă să fie 
și în atenția Modernității, de vreme ce opera poetică se naște din jocul inextricabil 
dintre idee, materializată în viziunea poetică, și expresia ei, concretizată în ceea ce 
numim limbaj poetic, ambele conferind pecetea unui stil inconfundabil al unui autor. 
Evident că intră în joc și alte elemente: harul poetic, fantezia, formația culturală, 
situația poetică, contextul (istoric, cultural), toate acestea fiind dozate și armonizate 
de ceea ce Doinaș (1970: 149) numea „inteligența artistică”. Vorbim, așadar, despre 
un modernism sui generis, orientat spre trecut, spre tradiție, spre valorile clasice; 
această doctrină va avea un promotor de bază, peste câteva decenii, în Ștefan Aug. 
Doinaș. Noi ne-am propus o abordare comparativă a conceptelor de formă și fond, în 
câteva dintre poeticile clasicismului și în opera teoretică a lui Ștefan Aug. Doinaș, 
pornind de la premisa că drumul dintre Antichitate și Modernitate trebuie văzut ca 
unul cu două sensuri: regăsirea conceptelor antice în poeticile moderne confirmă 
ideea că o cultură devine solidă și valoroasă doar când reia din tradiție forme și 
conținuturi validate de timp, pe care le pune în valoare prin adaptarea lor la noul 
context în care se situează.  

 
Formă și fond în poeticile clasice 
Pentru Aristotel, poezia este o modalitate de cunoaștere, capacitatea artistică 

coexistând cu celelalte facultăți ale spiritului. Pe lângă creatorul extatic, care își iese 
din fire în timpul actului de creație, conceput de către Platon, este menționat 
creatorul „armonios înzestrat” (εὺφυής), numit, în poeticile secolului al XX-lea, 

                                                 
1 „Dat fiind că în poezia lui Doinaș se disting două căi, una directă și alta indirectă prin 

Hölderlin, trebuie precizat că structura de poeta doctus se referă la prima cale, adică la asimilarea 
directă a spiritualității clasice, asimilare ce comportă unele considerații deosebite” (Negrescu 2008: 99–
100). 

2 Este vorba despre studiul Doinaș teoreticianul: între tentația orfică și cea narcisiacă, 
prezentat la Conferința Națională a Doctoranzilor „Cercetări doctorale în România prin sprijin 
european” (Craiova, 25 februarie 2012). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:08 UTC)
BDD-V2551 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Teoreticianul Ștefan Aug. Doinaș și tentația canonului clasic... 

 335 

creator cerebral: „De aceea darul poetic mi se pare la locul lui mai curând în indivizi 
armonios înzestrați decât în exaltați, fiindcă cei dintâi sunt făcuți să se adapteze 
oricărei situații, câtă vreme ceilalți sunt ieșiți din fire”3. De aici decurg alte aspecte 
privind procesul artistic: artistul lucid va aborda astfel subiectele, încât ele să fie 
subordonate verosimilului și necesarului. Cerința aceasta este strâns legată de modul 
în care Aristotel privește ideea de imitație. Aceasta are legătură cu concepția 
Stagiritului despre devenire, văzută ca o continuă „ascensiune pe scara ființei” 
(Pippidi 1972: 109) a tot ceea ce există. Fiecare lucru tinde spre forma lui ideală, iar 
artistul își propune să o descopere, apelând la mijloace specifice, întrecând modelele 
(imperfecte) oferite de natură, fără, însă, a li se împotrivi sau a le nega. Poezia 
trebuie să exprime și un adevăr; de aceea, conținutul/fondul este important; el, însă, 
nu este rupt de formă, de expresie. În capitolul al XXII-lea al Poeticii, Aristotel 
abordează problema exprimării poetice, în legătură cu exprimarea comună: „Darul 
cel mai de preț al graiului e să fie limpede, fără să cadă în comun”4. Limpezimea, se 
spune mai departe, rezultă doar din utilizarea cuvintelor „obștești”; noblețea provine 
din folosirea „termenilor străini” (provincialisme, metafore). Limbajul poetic trebuie 
să fie o îmbinare a unor elemente aparținând ambelor categorii; dacă, însă, alegerea 
acestora se învață, capacitatea de a metaforiza este înnăscută, „căci a face metafore 
frumoase înseamnă a ști să vezi asemănările dintre lucruri”5.  

În poeticile postaristotelice se reia problematica raportului dintre conținutul și 
forma unei opere literare (poetice), accentul deplasându-se pe al doilea element, fără 
a se face, evident, abstracție de primul. Filosoful epicureu Filodem din Gadara6, pe 
urmele lui Neoptolem din Parion, consideră forma și conținutul inseparabile: 

Nu există conținut, oricât de frumos, în stare să facă o operă demnă de laudă 
dintr-o scriere lipsită de formă frumoasă (τῆς συνθέσεως µὲ καλῆς οὔσης); după cum 
nu există subiect oricât de neînsemnat, exprimat frumos, care să nu producă efectul 
contrariu7. 

Și în Arta poetică horațiană, ca și în celelalte poetici, se face referire la formă 
și fond, concepția horațiană cu privire la calea de mijloc („aurea mediocritas”) 
menținând un echilibru între cele două laturi ale creației. Dacă subiectul este adecvat 
personalității creatorului, el atrage, după cum susține Horatius, darul vorbirii și 
expresia potrivită; așadar, fondul își creează o formă pe măsură, atunci când el se 
naște firesc, natural, nefiind inadecvat structurii artistului: „Cui lecta potentes erit 
res/ nec facundia deseret hunc nec lucidus ordo”8. Ca și la Dionis din Halicarnas, 
pasul întâi îl constituie, odată ce subiectul este găsit, alegerea cuvintelor, dar mai 
important devine cel de-al doilea pas – îmbinarea lor „măiastră”, care, dacă este 
                                                 

3 Aristotel, Poetica, traducere, notiță introductivă și note de D.M. Pippidi, XVII, 1455a, în Arte 
poetice: 172. 

4 Aristotel, Poetica, XXII, 1458 a, în Arte poetice: 179. 
5 Aristotel, Poetica, XXII, 1459 a, în Arte poetice: 181. 
6 Pippidi 1972: 143: Cartea a V-a a tratatului Despre poezie (Περὶ ποιηµάτων) a fost publicată 

de Christian Jensen în 1923, după 34 de ani de la publicarea Cărții a III-a , de către Hausrath. 
7 Filodem din Gadara, în Augusto Rostagni, Sulle tracce di un̓estetica dell̓intuizione presso gli 

antichi, Atene e Roma, I, 1920, p. 52, apud Pippidi 1972: 150–151. 
8 Horatius, Epistula ad Pisones (Epistola către Pisoni)/ De arte poetica (Artă poetică), în 

Horatius 1980: vs. 40–41; traducere de Ionel Marinescu: „Cine și-alege o temă pe propria-i forță,/ 
Darul vorbirii cu el e, de-asemeni și ordinea clară”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:08 UTC)
BDD-V2551 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Dorina POPESCU 

 336 

făcută cu prudență, reușește să redea cuvintelor banalizate prin uz o nouă valoare 
poetică. Teoreticianul antic admite chiar licența în materie de cuvinte: „dabiturque 
licentia sumpta prudenter”9. Ritmul și tonul, de asemenea, trebuie să se potrivească 
cu subiectul; expresia va fi astfel pe potriva ideii, iar ideea (conținutul) trebuie 
menținută în marginile verosimilului, în caz contrar efectul asupra cititorului fiind 
unul hilar. Doar menținerea în echilibru a celor două laturi ale creației – formă și 
fond – poate conduce la perfecțiune; Horatius chiar îndeamnă la păstrarea în sertar a 
compoziției timp de nouă ani, avertizând că, odată publicată, ea nu mai poate fi 
renegată, pecetluind soarta artistului în ochii posterității. 

În tratatul lui Despre potrivirea cuvintelor, Dionis din Halicarnas pornește de 
la premisa că țelul unei opere – frumosul și desfătarea – poate fi atins prin patru 
modalități: muzica cuvintelor, ritmul, varietatea și „conveniența”/ adecvarea formei 
la conținut (Pippidi, în Arte poetice: 231). După etapa selecției cuvintelor urmează 
„potrivirea” acestora, în vederea alcătuirii așa-numitelor „membre” (în greacă: kola); 
acestea, armonios îmbinate, dau naștere perioadelor, care desăvârșesc discursul10. 
„Potrivirea” cuvintelor depășește, ca importanță, selecția acestora, în concepția lui 
Dionis. Raportul dintre cele două etape este similar aceluia dintre idei și cuvinte. 

Tot așa cum o gândire strălucită nu folosește la nimic, dacă nu vei înzestra 
cugetările tale cu podoaba exprimării frumoase, la fel și pentru desăvârșirea expresiei, 
degeaba izvodești un vocabular foarte curat, cu vorbe frumos sunătoare, dacă nu vei 
adăuga elementelor acestea ornamentul cuvenitei îmbinări armonioase11.  

Teoria lui Dionis se apropie, în această privință, de teoriile moderne asupra poeticii. 
Lingvistul Roman Jakobson, situând cele două procese – selecția și combinarea 
cuvintelor – pe cele două axe – a succesiunii și a simultaneității –, considera că 
„funcția poetică proiectează principiul echivalenței de pe axul selecției pe axul 
combinării” 12.  

De la combinarea cuvintelor se ajunge la îmbinarea „membrelor”; cuvântul 
grecesc kolon (în latină: membrum) a pătruns din domeniul anatomiei în cel al 
ritmicii și al muzicii, unde a ajuns să desemneze o unitate ritmică articulată (de 
exemplu: adonicul, format din dactil și troheu/ spondeu). Ulterior, noțiunea s-a 
aplicat oricărui enunț – vorbit sau cântat –, care reprezenta o unitate ritmică și de 
accentuare, fiind, altfel zis, echivalent cu o entitate sintagmatică13. Alăturarea se 
face pe baza unor „afinități” ale „membrelor”, care trebuie „conformate unor figuri” 
(micșorarea sau „detracția”, sporirea, alt mijloc de împodobire)14. Termenul grecesc 
este skhematismón „configurare”, derivat de la skhéma „figură”; așadar, Dionis are 
în vedere folosirea tipurilor de procedee prin care se realizează figurile de 
semnificație și de vorbire15. 

                                                 
9 Ibidem, vs. 51: „și licența-i admisă când e cu măsură”. 
10 Dionis din Halicarnas, Despre potrivirea cuvintelor, traducere și note de Mihail Nasta, notiță 

introductivă de D.M. Pippidi, II, în Arte poetice: 233. 
11 Ibidem, III, în Arte poetice: p. 235. 
12 Roman Jakobson, Lingvistica și poetica, în Probleme de stilistică, București, Editura 

Științifică, 1964, p. 95, apud Pippidi, în Arte poetice: 279, nota 8. 
13 Pippidi, în Arte poetice: 281, nota 21. 
14 Dionis din Halicarnas, Despre potrivirea cuvintelor, VII, în Arte poetice: 238. 
15 Figurile de vorbire (figurae elocutionis) cuprind procedeele fonice și gramaticale; figurile de 

cugetare au în vedere organizarea conținutului (Pippidi, în Arte poetice: 281, nota 29). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:08 UTC)
BDD-V2551 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Teoreticianul Ștefan Aug. Doinaș și tentația canonului clasic... 

 337 

Varietatea stilului se obține cu ajutorul permutării cuvintelor, care, însă, se 
face cu anumite limite. Pe lângă varietate, există și nevoia de adecvare 
(„conveniența”). Pentru această noțiune complexă din doctrina clasică se folosesc 
mai multe cuvinte: în greacă, τὸ πρέπον; în latină, decorum (quid decet, aptum, 
conveniens); în franceză, bienséance. Dionis definește astfel adecvarea: „este ceea 
ce se cuvine [sau se potrivește] personajelor și întâmplărilor care formează 
subiectul”16. Deci, vorbirea trebuie să fie în concordanță cu situația înfățișată și cu 
caracterul personajului, ceea ce ne duce cu gândul la adecvarea formei la idee, a 
expresiei la conținut. Apare la teoreticianul antic și altă semnificație a conceptului 
de adecvare: adaptare la natura umană; poetul devine imitatorul faptelor despre care 
vorbește, iar „pornirea” aranjării mimetice a cuvintelor este una naturală17, încât 
cititorul să nu simtă nicio diferență în privința faptelor pe care le află dintr-o operă și 
a faptelor pe care le-ar fi perceput el singur, martor fiind la acestea.  

În tratatul Despre sublim, atribuit de către cei mai mulți autori lui Pseudo-
Longinus18, când este definită categoria estetică menționată în titlu și sunt precizate 
izvoarele sublimului, este, în fond, adusă în discuție o operă desăvârșită, pentru care 
„indicatorii” sunt următorii: place tuturor și în toate timpurile, este rodul inspirației, 
dar și al meșteșugului artistic, realizează o adecvare a formei la conținut. Iată 
definiția dată de autorul tratatului: 

Într-un cuvânt, să știi că frumos și într-adevăr sublim e ceea ce place 
întotdeauna și tuturor. Căci când oameni deosebiți între ei prin îndeletniciri, viață, 
aplecări, vârstă și limbă simt cu toții la fel în fața unuia și aceluiași lucru, atunci 
judecata și înțelegerea deplină a unor spirite care nu se potrivesc le dă o puternică și 
neîndoielnică încredere în lucrul admirat19. 

Izvoarele sublimului20 sunt considerate: 1.„fericita îndrăzneală în idei”; 
2.„pasiunea năvalnică și însuflețită”; 3.„formarea de figuri”; 4.„expresia nobilă”; 
5.„așezarea și legarea cuvintelor după demnitatea și măreția lor”. Dacă despre 
primele două se spune că sunt „aplecări firești”, despre ultimele trei se menționează 
că „se capătă și cu ajutorul artei”. Întâlnim aici redate sintetic cele două serii de 
concepte ale doctrinei clasice: opera este în egală măsură rodul inspirației, ca și al 
șțiinței de a crea; perfecțiunea ei presupune îmbinarea armonioasă a formei și a ideii. 
Adevărata artă ascunde arta, evitând tot ceea ce este ostentativ, deci nenatural, 
nefiresc, inadecvat. Fiecare vârstă are înfățișarea ei, fiecare subiect tratat presupune 
o anumită formă, care să accentueze ideea de naturalețe, nu să o contrazică. Nu este 
omisă nici referirea la „cuvintele nepotrivite și josnice”21, care nu se află la înălțimea 
subiectului, deci sunt nepotrivite pentru un anumit conținut, idee pe care poezia 
secolului al XX-lea o dezavuează, orice cuvât, ca și orice realitate putând deveni 
obiect al poeziei (Călinescu 1979: 20 sqq.; Friedrich 1998: 15 sqq.). 

                                                 
16 Ibidem, XX, în Arte poetice: 249. 
17 Ibidem, XX, în Arte poetice: 249. 
18 Pippidi 1972: 184 sqq. 
19 Tratatul despre sublim al unui autor necunoscut, traducere și note de C. Balmuș, notiță 

introductivă de D.M. Pippidi, VII, în Arte poetice: 318. 
20 Ibidem, VIII, în Arte poetice: 318. 
21 Ibidem, XLIII, în Arte poetice: 354. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:08 UTC)
BDD-V2551 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Dorina POPESCU 

 338 

Poetica lui Boileau reia ideea formei raportate la conținut/ idee. Există reguli 
precise în legătură cu subiectul: autorul nu trebuie să epuizeze subiectul, ci trebuie 
să se limiteze la anumite detalii: „Fuyez de ces auteurs l’abondance stérile;/ Et ne 
vous chargez point d’un détail inutile;/ Tout ce qu’on dit de trop est fade et 
rebutant”; „Qui ne sait se borner ne sut jamais écrire”22. În schimb, pentru a evita 
monotonia, este nevoie de diversificare și de alternarea tonurilor. Scriitorul nu 
trebuie să lezeze gustul Curții; de aceea, va căuta să evite imoralul: „Quoi que vous 
écriviez, évitez la bassesse”23. Poetul îi va oferi cititorului doar ceea ce ar putea să îi 
placă; de exemplu, va ocoli sunetele urâte, care ar putea răni urechea. Ca urmare, 
fiecare cuvânt va fi așezat la locul lui24, iar barbarismele vor fi evitate. O sintaxă 
corectă va fi necesară pentru asigurarea unei limbi frumoase, care să nu atenteze la 
gustul publicului. O idee clară va putea fi exprimată cu ușurință, cuvintele venind de 
la sine: „Ce que l’on conçoit bien s’énonce clairement,/ Et les mots pour le dire 
arrivent aisément”25. Totul – de la idee la expresia acesteia – trebuie să se supună 
rațiunii: „Avant donc que d’écrire, apprenez à penser”26. Rațiunea este cea care îl va 
face pe poet să supună rima, dar și să nu sacrifice ideea de dragul unei formulări 
strălucitoare. Este mereu în echilibru raportul dintre formă și fond, dintre expresie și 
idee; rațiunea conduce la conceperea actului creator ca un proces lucid, care are 
nevoie de revenire în vederea asigurării perfecțiunii: „Hâtez-vous lentement; et, sans 
perdre courage,/ Vingt fois sur le métier remettez voutre ouvrage”27. 

 
Formă și fond în eseistica lui Doinaș 
Opera poetică este rodul îmbinării armonioase dintre fond, care conferă 

viziunea poetică, și formă, materializată în stil. Evident că se adaugă și alte 
elemente, precum: harul poetic, fantezia, formația culturală, situația poetică, 
contextul (istoric, cultural), toate acestea fiind dozate și armonizate de ceea ce 
Doinaș numea „inteligența artistică”( Doinaș 1970: 149). Există, în volumul Lampa 
lui Diogene, câteva eseuri, în care este abordată explicit problema relației dintre 
formă și fond în opera poetică. Avem mai întâi în vedere eseul Formulă, manieră și 
clișeu poetic, în care, prin intermediul conceptelor menționate în titlu, este nuanțată 
problematica de mai sus. „Formula poetică” este definită ca „un ansamblu de 
procedee și metode artistice care – prin îndelungată repetare și continuă adâncire – 
devin definitorii pentru arta sa, fiind factori de individualizare” (Doinaș 1970: 119). 
Există o formulă poetică Blaga, una Arghezi, una Bacovia, una Eminescu etc., deci 
atâtea câți poeți originali și inconfundabili sunt. Deși suntem tentați să credem că 

                                                 
22 Boileau 1935: v. 59–61, 63; în traducerea autoarei prezentului studiu: „Evitați acești autori de 

o abundență sterilă; nu vă încărcați cu un detaliu inutil: tot ce se spune în plus este fad și de lepădat”; 
„Cine nu știe să se limiteze nu știe să scrie”. 

23 Ibidem, v. 79: „Orice ați scrie, evitați imoralul”. 
24 Ibidem, v. 131–134: „În sfârșit, a venit Malherbe, care, primul, în Franța, a scris versuri cu 

cadență potrivită; printr-un cuvânt pus la locul lui, a adus Muza la respectarea regulilor datoriei de 
poet”. 

25 Ibidem, v. 153–154: „Ceea ce concepem bine se enunță cu claritate și cuvintele ne vin cu 
ușurință”. 

26 Ibidem, v. 150: „Deci, înainte de a scrie, învățați să gândiți”. 
27 Ibidem, v. 171–172: „Grăbiți-vă încet și fără să vă deranjați, aplecați-vă și de douăzeci de ori 

asupra creației voastre”. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:08 UTC)
BDD-V2551 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Teoreticianul Ștefan Aug. Doinaș și tentația canonului clasic... 

 339 

teoreticianul român are în vedere doar forma operei, când se referă la procedee și 
metode, întâlnim câteva pagini mai departe formularea explicită a opiniei sale, în 
care raportarea se face și la fond: Formula poetică „este expresia jocului inextricabil 
fond – formă” (Doinaș 1970: 120). 

În alt eseu (Formula poetică – un blazon care obligă), apare precizarea că 
„formula poetică” poate să aibă în vedere doar forma (ansamblul de procedee 
specifice unui poet), dar, de cele mai multe ori, ea vizează și conținutul/ fondul. 
Formula poetică poate să însemne:  

doar o sumă de procedee care-l singularizează pe un creator; dar ea poate să 
cuprindă – dincolo de asemenea procedee – o inedită viziune asupra realului și o nouă 
artă poetică (Doinaș 1970: 219). 

Când elementele formale devin suverane, putând fi aproape izolate de 
substrat, ușor de imitat, avem de a face cu „maniera poetică”, care dă naștere unor 
epigoni. Mai departe, sunt definite clișeele: „imitații pure ale unor procedee străine, 
forme goale de orice conținut, de orice substanță, cochilii care atestă absența 
melcului miraculos” (Doinaș 1970: 122). Un poet aflat la început de drum imită, 
conștient sau nu, alți creatori, până la găsirea propriei „formule poetice”, deoarece 
poezia adevărată, susține Doinaș, se integrează într-o serie literară, într-o tradiție; 
dacă, însă, creatorul nu iese din umbra maeștrilor pe care-i imită, el se ratează ca 
mare poet. 

Un alt concept aplicat poeziei – ton poetic – este definit tot prin intermediul 
binomului formă – fond (eseul: Ton și gesticulație). Tonul nu ține, cum se consideră 
de obicei, numai de frazare sau numai de domeniul acustic ori numai de schema 
prozodică, ci el devine „sunet și mișcare lăuntrică” (fond) (Doinaș 1970: 127). 
Autenticitatea unei poezii, se precizează în eseul Temperament liric și inovație, ține 
de „adecvarea dintre substanța lirică și modalitățile ei de expresie (una sau mai 
multe)” (Doinaș 1970: 192). Nerespectarea acestei alianțe duce la criza poeziei 
moderne, în care se poate întrevedea un „divorț” între formă și fond. Chiar dacă 
„aventura limbajului” este o mare revoluție a poeziei secolului al XX-lea, teoreticianul 
român opinează că inovația poetică nu poate veni decât pe linia fondului: Poezia 
secolului al XX-lea se caracterizează prin scepticism în fața limbajului (eseul: 
Încrederea în cuvinte). Doinaș are o abordare polemică vizavi de această „neîncredere 
în cuvinte”. Argumentele sale sunt convingătoare: poetul știe că limbajul nu este opera 
sa, la fel cum Michelangelo știa că blocul de marmură nu era o statuie a sa (Doinaș 
1970: 199) Deci, criza limbajului este, în final, o criză de naștere a poeziei, „nașterea 
unui nou limbaj poetic” (Doinaș 1970: 199). Acesta, însă, coincide cu însăși opera 
respectivă, neputând fi separat de conținut. „Limbajul poetic eminescian – afirmă 
autorul – este însăși opera poetică a lui Eminescu” (Doinaș 1970: 199). A-l îngloba 
unei alte opere, separându-l de fond, înseamnă a face pastișă; nici chiar în cazul 
aceluiași autor nu este o garanție a unei a doua opere reușite. 

În eseul Ruben Dario și estetica modernismului, Doinaș face o analiză a 
curentelor moderniste – parnasianismul și simbolismul –, care au dus la o 
„proliferare excesivă a procedeelor poetice”, la un „manierism exagerat” (Doinaș 
1970: 263), promovând „religia formei” (Doinaș 1970: 263); această indiferență la 
conținut, în favoarea formei, a împins literatura înspre decadentism, a dezumanizat-
o. Eseul despre Paul Valéry (Paul Valéry: Demnitatea rațiunii și orgoliul spiritului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:08 UTC)
BDD-V2551 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Dorina POPESCU 

 340 

pur) aduce în prim-plan estetica modernismului. Actul poetic este o manifestare a 
spiritului pur, care se contemplă pe sine, făcând abstracție de realitatea obiectivă; 
poezia devine o artă a compoziției, a combinării cuvintelor. Etapele unei creații 
devin, după francez,: ascultarea muzicii cuvintelor, perceperea lor și, eventual, 
trecerea la idei. Conținutul noțional este văzut ca un element supraadăugat 
instrumentului verbal: 

Poezia nu se află în limbaj; ea trebuie iscată. De aceea, pentru poet, se pune 
problema unor combinații noi, în sânul limbajului, problema creării unui limbaj de 
gradul al doilea, care să poată cuprinde în toată autenticitatea ei aventura spiritului pur 
(Doinaș 1970: 305). 

Cât de aproape suntem de poeticile postaristotelice – mai ales de teoria lui 
Dionis din Halicarnas despre „potrivirea” cuvintelor! Valéry, continuă Doinaș, a 
făcut din formă fondul operei sale (Doinaș 1970: 306); în acest scop, a apelat la 
căutarea cuvântului prețios, la combinațiile rare, savante. Totuși, teoreticianul român 
sesizează o contradicție a francezului între teorie și poezie; este adus ca exemplu 
poemul Cimitirul marin, care dezminte teoria unei poezii pure, lipsite de idei 
(Doinaș 1970: 310). 

În eseul Despre poezia generației Beat, Doinaș analizează și un caz extrem în 
literatură (sau, poate, la marginea literaturii), poezia generației americane Beat, de 
după 1945 (Doinaș 1970: 334). Sub efectul drogurilor, conștiința morală și artistică 
se dizolvă, iar „mesajul automat” al subconștientului, a cărui formă scapă oricărui 
control, tinde să se instaureze ca text literar. Este situația extremă, în care absența 
rațiunii dezechilibrează raportul dintre formă și fond: un fond necenzurat, o formă 
rezultată în absența oricărei constrângeri de ordin rațional, în fapt, o operă ratată, 
deoarece, consideră Doinaș, 

nu există artă care să se sustragă total unei anumite conștiințe artistice, unui 
principiu ordonator. Un strigăt, oricât de puternic și de sincer, nu se convertește în 
fapt artistic decât depășind granițele expresiei imediate, transfigurându-le (Doinaș 
1970: 337). 

Textul rezultat este un document clinic, cel mult existențial, și deloc unul literar.  
Chiar în cadrul Cercului Literar de la Sibiu se urmărea realizarea unei 

„formule poetice” care să îmbine armonios fondul și forma. În eseul Radu Stanca și 
spiritul baladesc (volumul Poezie și modă poetică), Doinaș descria noua „formulă 
lirică” concepută de „cerchiști” și teoretizată de Radu Stanca, care se năștea din 
reacția împotriva „poeziei pure”, considerate „artificiu gol, orgolios în tentativa sa 
de a se întemeia exclusiv pe materia sonoră a verbului” (Doinaș 1972: 108), pe de o 
parte, împotriva „pășunismului”, văzut ca „exprimarea grosolană și directă a 
sentimentului, refuzul față de orice experiență de cultură” (Doinaș 1972: 108), pe de 
altă parte. Ce propunea Stanca? În primul rând, liricul trebuia să își apropie 
procedeele epice și dramatice; în al doilea rând, valoarea estetică era nevoie să fie 
sporită de alte valori (etice, politice, magice), pentru a da posibilitatea versului să 
cuprindă întreaga arie a ideilor care frământă conștiința umană (Doinaș 1972: 109). 
Forma tradițională nu e învechită, afirmau „cerchiștii”; ea probează recunoașterea 
unui principiu poetic – lirismul implică o disciplină a spiritului – și exprimă un 
conținut contemporan (Doinaș 1972: 110). Referindu-se la Stanca, Doinaș își 
definește propria opțiune în materie de creație:  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:08 UTC)
BDD-V2551 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Teoreticianul Ștefan Aug. Doinaș și tentația canonului clasic... 

 341 

Fără a-și lua niciodată aere de magistru, Radu Stanca ne-a învățat pe noi, cei 
mai tineri, că poezia adevărată înseamnă substanță lirică, înteleasă ca un amestec 
inextricabil de talent, cultură poetică, ideație filosofică și modalitate de ton absolut 
personală (Doinaș 1972: 111), 

deziderat realizabil numai într-un climat de deschidere față de tradiția viabilă. În 
același volum, un eseu consacrat problematicii abordate de către noi este Despre 
moda poetică (1968–1971). După cum declară autorul în Avertisment, șapte capitole 
ale eseului au fost publicate în „România literară”, începând cu primul număr din 
1968, sub titlul Moda poetică. Absența obiectivității dorite – de înțeles când te 
situezi în interiorul fenomenului literar, fără a avea detașarea necesară, dată, în 
primul rând, de situarea în timp – este compensată, după opinia teoreticianului, de 
bună-credință și de utilizarea ca instrument al analizei a unor principii de estetică 
validate de-a lungul vremii (Doinaș 1972: 152). Descifrăm în vorbele lui Doinaș 
intenția lui de a realiza o poetică a creației lirice moderne, care, pe lângă 
considerațiile teoretice, este axată și pe analiza unor opere poetice ale momentului. 
Doinaș pornește la drum abia după ce-și definește conceptul de modă poetică:  

Moda poetică este un fenomen parazitar de mimetism artistic, cantonat în strictă 
actualitate și, deci, trecător, care – refuzând modelele înaintașilor și vânând cu ostentație 
noul – propune mereu alte fetișuri, urmărește succesul în locul valorii, confundă 
originalitatea cu noutatea, cultivă maniera și clișeul în dauna conținutului de substanță 
[subl. n.], constituind astfel o școală a facilității și a imposturii (Doinaș 1972: 156). 

Fragmentul evidențiat are în vedere tocmai ruptura dintre formă și fond, 
deoarece operele scrise spre a fi la modă sunt, în cea mai mare parte, rezultate din 
imitarea elementelor formale ale unor scrieri contemporane, care au avut succes, 
forma fiind astfel asociată artificial cu un fond care o simte drept străină de el. S-a 
ajuns, în poezia contemporană, la autarhia cuvântului, care nu mai trimite la 
semnificație, nici la realitatea obiectivă, nici la universul interior al poetului, ci 
doar la sine însuși. Suntem în fața formei cuvântului, care este, intenționat, vidat 
de orice conținut; asistăm la o „ruinare a discursului”, la o „aventură a limbajului” 
(Doinaș 1972: 163), care se propune pe el drept obiect, invitându-ne să-l luăm pe 
el drept conținut.  

Cu câteva excepții (Nichita Stănescu, la noi), această „aventură a limbajului” 
se transformă într-un eșec artistic. Doinaș se întreabă de ce și își răspunde. Acest 
lucru se întâmplă deoarece lirismul modern este axat pe un paradox: pe de o parte, 
fiind o expresie a lumii interioare sau a lumii exterioare, văzut cu un ochi personal, 
el tinde spre conținut; pe de altă parte, poetul tinde să-l substituie cu un surogat, care 
este forma devenită fond. În acest scop, metafora devine elementul-cheie. 
Teoreticianul român nu refuză metafora, ci „metaforismul abuziv, simptom 
caracterizat prin proliferarea anarhică a imaginii în poezie” (Doinaș 1972: 173). 
Există, la generația tânără, susține Doinaș, și un dispreț pentru formă. Este drept, 
continuă el, că forma nu e prestabilită, că nu i se poate propune lui Stănescu să scrie 
elegii în formă de sonet, nici lui Sorescu să-și rimeze poemele etc. Dar forma crește 
pe măsura conținutului, formând o unitate inseparabilă, care poate fi decelată doar 
odată cu opera încheiată:  

Se știe că singura haină convenabilă pentru un adevărat poet este aceea care, 
crescând pe măsura staturii sale lirice, îi lasă deplina libertate de mișcare: el însuși 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:08 UTC)
BDD-V2551 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Dorina POPESCU 

 342 

este cel ce-și fabrică stofa verbală; el, și numai el, și-o taie în formă de togă 
hölderliniană, pelerină a lui Whitman sau surtuc hermetic (Doinaș 1972: 178–179).  

Tentația clasicului se manifestă și când vine vorba despre analiza poeziei 
generației Beat: „dezechilibrul aparent al formei nu face decât să reflecte 
dezechilibrul situațiilor trăite de către poet” (Doinaș 1972: 180). Așadar, conchide 
Doinaș, „fondul și forma nu sunt concepte goale, ci două realități vii, angajate într-
un proces de condiționare reciprocă” (Doinaș 1972: 179–180). Disprețul pentru 
formă are două cauze, după Doinaș: conceperea actului artistic ca pe un „sport 
intelectual din care au fost eliminate două atribute esențiale: disciplina și vocația 
efortului” (Doinaș 1972: 181–182). Specificul poeziei moderne constă în „înlocuirea 
problematicii conținutiste cu o problematică a formei” (Doinaș 1972: 184), deoarece 
„Forma este singura capabilă să învingă revolta materiei”(Doinaș 1972: 184). Nu 
ideile filosofice sau datele realului comunicate obiectiv sau emoția netrucată a eului 
liric conferă „adâncime poetică”, ci „o dezvăluire a unui posibil eu al nostru, a unei 
vârste ideale a umanității, pe care am pierdut-o și pe care poetul o trezește în noi sub 
forma unei copilării spirituale mitice” (Doinaș 1972: 186). 

Se revine la moda poetică, conchizându-se că devin ușor de imitat poeții la 
care formele se pot izola de conținut; uneori, chiar maeștri pot deveni victime, 
autopastișând. Și în eseul despre Rimbaud (Poezia la o sută de ani după Rimbaud), 
întâlnim, în final, neexplicit formulată, ideea că forma și fondul sunt inseparabile. 
Pentru omul fulgerat de neliniști al secolului nostru, un vizionarism care nu tinde 
spre filosofie sau utopie rămâne o simplă experiență de cultură, iar verbul care nu-și 
creează propria sa mitologie – o vocabulă fără ecou (Doinaș 1972: 243). 

În volumul Orfeu și tentația realului, primul grupaj de eseuri, purtând chiar 
titlul mai înainte menționat, abordează relația dintre realitatea obiectivă și realitatea 
poetică. Transpunând problematica în termenii abordați în acest studiu, am putea să 
zicem că este, de fapt, avut în vedere raportul dintre conținutul realului și forma sub 
care acesta se înfățișează în opera artistică/ poetică. Argumentația teoreticianului 
este seducătoare: Realul este un dat obiectiv, asupra căruia există unitate de 
percepție în ochii majorității oamenilor. Această manieră de a vedea lucrurile, 
comună și monotonă, poate fi depășită prin „tratamentul poetic” la care este supus 
realul. Cu experiența sa de viață și de cultură, care este creatoare de autenticitate, 
poetul „somează realul” (Doinaș 1974: 10) să i se înfățișeze într-un anumit fel. 
Descompunerea și recompunerea elementelor datului obiectiv indică un anumit 
raport afectiv (nu rațional) între eul poetic și lume, care este comunicat, prin poezie, 
cititorilor. Eseul este axat pe identificarea procedeelor prin care poetul operează 
asupra datelor exterioare, pentru a vedea dincolo de aparențe; această tehnică, 
înțeleasă în sensul de artă, „nu mărturisește altceva decât modul în care forma își 
creează propriul său conținut” (Doinaș 1974: 31). Cea dintâi categorie cuprinde 
„procedeele intensive” (Doinaș 1974: 32). „Procedeele reductive” (Doinaș 1974: 42 
sqq.) au în vedere „dizolvarea” conținuturilor, „ștergerea” formelor lucrurilor și 
fiin țelor până la un tipar al lor ireductibil. Prin „procedeele proiective” (Doinaș 
1974: 54 sqq.), se manifestă tendința poeților de a vedea lumea ca un tot unitar, 
coerent, omogen; în slujba acestui scop, se apelează la imagine, prin care se 
evidențiază un „sistem de relații unic”, capabil să refacă unitatea și coerența lumii: 
„l ăuntricul și exteriorul, susul și josul, materialul și spiritualul, spațialul și 
temporalul etc. se divulgă a fi într-o strânsă interdependență” (Doinaș 1974: 55). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:08 UTC)
BDD-V2551 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Teoreticianul Ștefan Aug. Doinaș și tentația canonului clasic... 

 343 

În chip de concluzie 
Conținutul și forma sunt concepte de bază ale poeticilor din toate timpurile, de 

vreme ce opera poetică se naște din jocul inextricabil dintre idee, materializată în 
viziunea poetică, și expresia ei, concretizată în ceea ce numim limbaj poetic, ambele 
conferind pecetea unui stil inconfundabil al unui autor. Raportul dintre ele a tins 
mereu spre echilibru, chiar dacă, în unele poetici (Poetica lui Aristotel), concepția că 
poezia trebuie să exprime și un adevăr a împins centrul de greutate înspre fond; în 
poeticile postaristotelice, a fost reluată problematica mai înainte menționată, 
accentul deplasându-se ușor spre forma operei literare, deși nu se face o precizare 
explicită în acest sens; la Horatius, forma și fondul sunt inseparabile și într-un 
echilibru perfect, filosofia horațiană a lui „aurea mediocritas” fundamentând inclusiv 
viziunea lui poetică.  

Poetica lui Boileau este fidelă principiilor clasice, pe care le reactualizează 
într-o epocă de absolutism monarhic dominată de principiul rațiunii. Modernitatea a 
reluat problematica raportului formă – fond, ajungând la preeminența formei 
(începând cu parnasianismul și cu simbolismul), poezia devenind o „aventură a 
Limbajului”, o „artă a compoziției”; în acest sens, poeticile Modernității se situează 
mai aproape de poeticile postaristotelice (Filodem din Gadara, Pseudo-Longinus, 
Dionis din Halicarnas). 

Concluzia noastră este că, în cazul teoreticianului român Ștefan Aug. Doinaș, 
autor revendicat de modernitate și postmodernitate, se poate vorbi de o tentație a 
clasicului, în opera teoretică, deci și în cazul raportului dintre formă și fond. Deși 
dovedește deschidere pentru fenomenul poetic modern, pe care îl analizează cu 
pertinență și cu competență, Doinaș se situează pe poziția unui poetician clasic, 
susținând că noutatea unei lirici ține de substanță, fără a se face, însă, abstracție de 
expresie (formă). Este analizat un caz extrem (al generației Beat), în care, absența 
rațiunii, sub efectul drogurilor, dereglează raportul dintre formă și fond: un fond 
necenzurat, corelat cu o formă în afara oricărei constrângeri, conduc la o operă 
ratată, care se poate constitui, cel mult, în document clinic și existențial. 
Preeminența formei duce la cultivarea clișeului și a manierei, la pastișă (autopastișă) 
și epigonism, fără ca acest lucru să însemne că „aventura limbajului” nu poate da 
naștere unei poezii originale și valoroase (cazul lui Nichita Stănescu), în care forma 
devine însuși fondul poeziei. Dacă fondul este adecvat personalității artistului, 
văzută ca un creuzet în care se topesc inspirația, cultura, viziunea, influențele, 
inteligența artistică, el atrage expresia adecvată, încât, împreună, într-un joc 
inextricabil, forma și fondul să fie înseparabile. Este viziunea unui teoretician care, 
chiar dacă nu este un poetician clasic, are tentația clasicului.  

Bibliografie  

Arte poetice: Arte poetice. Antichitatea, culegere îngrijită de D.M. Pippidi, traduceri: C. Balmuș, 
G. Guțu, Ionel Marinescu, Mihail Nasta, Constantin Noica, D.M. Pippidi, studiu 
introductiv de D.M. Pippidi, Bucureşti, Editura Univers, 1970.  

Boileau 1935: Nicolas Boileau, Oeuvres poétiques. Extraits, avec une notice biographique, 
un notice littéraire et des notes explicatives par Fernand Flutre, ancien élève de 
Lecole Normale Supérieure, agrégé, Docteur és Lettres, Paris, Librairie Hachette. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:08 UTC)
BDD-V2551 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Dorina POPESCU 

 344 

Călinescu 1979: George Călinescu, Opere, 15. Principii de estetică. Istoria literaturii 
române. Compendiu, București, Editura Minerva.  

Călinescu 2006: Matei Călinescu, Clasicismul european, ediția a II-a, prefață de Vasile Voia, 
Cluj-Napoca, Editura Limes. 

Curtius 1970: Ernst Robert Curtius, Literatura europeană și Evul Mediu latin, în românește 
de Adolf Armbruster, cu o introducere de Alexandru Duțu, București, Editura 
Univers. 

Doinaș 1970: Ștefan Aug. Doinaș, Lampa lui Diogene, București, Editura Eminescu. 
Doinaș 1972: Ștefan, Aug. Doinaș, Poezie și modă poetică, București, Editura Eminescu. 
Doinaș 1974: Ștefan, Aug. Doinaș, Orfeu și tentația realului, București, Editura Eminescu.  
Friedrich 1998: Hugo Friedrich, Structura liricii moderne: de la mijlocul secolului al XIX-lea  

până la mijlocul secolului al XX-lea, în românește de Dieter Fuhrmann, prefață de 
Mircea Martin, București, Editura Univers.  

Horatius 1980: Quintus Horatius Flaccus, Opera omnia, 2. Satire. Epistole. Arta poetică 
(ediție critică), ediție îngrijită, studiu introductiv, note și indici: Mihai Nichita, 
București, Editura Univers.  

Manolescu 1987: Nicolae Manolescu, Despre poezie, București, Editura Cartea Românească. 
Marino 1973: Adrian Marino, Dicționar de idei literare, vol. I, București, Editura Eminescu. 
Negrescu 2008: Dan Negrescu, Invariante clasice în literatura română, f.e., Timișoara. 
Pippidi 1972: M. Pippidi, Formarea ideilor literare în Antichitate, București, Editura 

Enciclopedică Română. 
RCL: Revista Cercului Literar, Restituire integrală a publicației, ediție îngrijită de Dan 

Damaschin, prefață de Petru Poantă, Cluj-Napoca, Editura Dacia, 2002. 

The Theorethician Stefan Augustin Doinas and the Temptation  
of the Classic Canon (Content and Form within the Literary Work) 

Periodically, the tradition has been re-evaluated from the perspective of the 
modernity, of the actual times (modernus comes from the adverb modo, recent, actual); the 
17th century was intended to be a modern one as compared to antiquity but it became 
classical from the perspective of the next century. This polemic reporting to past (historical, 
cultural) epochs ensures the dialectics of old and new, it basically describes the mechanism 
of culture and existence, in general, this idea has been supported by the Romanian 
theoretician Stefan Aug. Doinas, who has expressed, in his belles-lettres, the option of the 
great poetry for the classical values. In poetry, the report between the content and form has 
been subject to the antiquity’s theoreticians attention (the form and the content being basic 
concepts of the classic canon) and it still is subject to modernity’s attention, as long as the 
poetic work emerges out of the interconnected game of the idea, materialized in the poetic 
vision, and its expression, put into shape in what we call the poetic language, both offering 
the seal of an author’s unique style. Obviously, there are other elements to be taken into 
consideration as well: the poetic gift, the imagination, the cultural background, the poetic 
situation, the (historical, cultural) context, all in deep harmony with the artistic intelligence. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 05:02:08 UTC)
BDD-V2551 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

