
 
 
 

Non-loc sau memoria locului originar  
în Jurnal pe sărite de Paul Goma 

 
Veronica NANU∗ 

 
„...am să rămân pe veci un tradus, un venetic, 
oriunde începând cu România” (Paul Goma, 
Jurnal pe sărite, p. 23) 

 
Key-words: place, non-place, exile, memory, integration, culture 

 
Identificarea sensului noţiunii de exil, precum şi recunoaşterea exilului ca 

fenomen, presupune acceptarea tuturor elementelor sale componente: cauze, 
definiţii, perioade, arii geografice, ideologii, grupări, precum şi cazuri particulare. 
Problema fundamentală a cercetărilor efectuate asupra exilului este tentaţia de a-i 
oferi cititorului o scară de valori gata elaborată, care ar marca sau ar diminua 
interesul pentru unele figuri literare. Cunoaşterea ambiguă a tuturor aspectelor 
legate de scriitorii din afara graniţelor ţării devine cauza principală a acestui 
fenomen. În literatura de specialitate, un caz particular fiind cel al Evei Behring, se 
reliefează ideea lipsei unui interes faţă de definirea fenomenului în sine, fiind 
perceput în ansamblu, drept o manifestare a grupărilor literare, vehiculând cu o 
serie de termeni de natură diversă în discuţiile despre această etapă a literaturii 
române pe de o parte, şi specificând nuanţele semantice ale fenomenului în vederea 
evidenţierii distincţiilor, pe de altă parte. Pentru a evita acest „risc” fundamental, 
iniţiem o definire a noţiunii de exil. DEX ne oferă o definiţie succintă, sumară, care 
surprinde doar motivarea politică în momentul mutării, schimbării locului de trai: 
„Pedeapsă aplicată în unele ţări pentru delicte politice, constând în izgonirea unui 
cetăţean din ţara sau localitatea în care trăieşte” (DEX 1996: 356). Câmpul lexical 
al noţiunii de exil admite mai mulţi termeni, care sunt vehiculaţi în discuţiile despre 
acest fenomen: emigraţia, diaspora, azilul. 

Emigraţia, în opinia cercetătorului G. Astalos este un „[...] act pur economic, 
emigrantul e un fel de profitor. Refugiatul e altceva, refugiatul e demn nu cerşeşte” 
(Astalos 2003: 27). Observăm că emigraţia este motivată personal sau economic. 
Limbile franceză şi engleză utilizează pentru termenul respectiv noţiunile de: 
bannissemnet, banishment cu echivalentul românesc surghiun, noţiune pe care DEX-
ul o identifică drept exil.  

Semnificaţia noţiunii de azil promovează ideea unei limitări temporale, or 
noţiunea de azil presupune întoarcerea „acasă”, în urma ameliorării situaţiei politice, 
care, în cazul românilor, devine echivalentă (din motive istorice) cu cea de exil. 

                                                           
∗ Universitatea „Alecu Russo”, Bălți, Republica Moldova. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-V2547 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Veronica NANU 

 296 

În eseul Avatarii lui Ovidiu, Laurenţiu Ulici redactează un întreg inventar de 
termeni pentru a explica noţiunea de exil: „fugă”, „fugărire”, „sancţiune”, 
„opţiune”, „aventură”, „destin”, „salvare”, „terapie”, „revanşă”, „refuz”, „revoltă”, 
„regăsire”, „motive politice-economice-personale-psihologice”, „dor de ducă”, 
„lehamite”, „întâmplare”, „frică”, „curaj”, „soluţie”, „lipsă de soluţie”, pentru a 
ajunge în fine la concluzia că exilul este un „fenomen” (Ulici 1994: 32). De altfel, 
termenul/ fenomenul (după cum am specificat) este condiţionat politic, ideologic şi 
presupune  descriminare, urmărire, (ameninţare cu) închisoare, astfel încât, în cazul 
exilatului se acceptă mereu un aici (determinat de problemele din ţară, 
nonconformism, ameninţări) şi un acolo (valorificând drama incapacităţii de 
integrare, neadaptare, dor de ducă, dorinţa de revenire), loc/non-loc, 
posibilitatea/imposibilitatea integrării exilatului în cultura ţării gazdă. 

Noţiunile de loc şi non-loc apar aici deloc accidental. Definirea şi 
interpretarea acestora îşi propune să scoată în evidenţă drama pierderii locului 
originar, (oglindită în literatura exilului românesc), accentuând perspectiva re-
creării şi re-prezentării unor noi locuri, ca imagine a căutării şi re-găsirii (negăsirii) 
locului matricial. Delimitând aria de cercetare, punctând cu exactitate sfera de 
interes a studiului, fixăm iniţial inventarul semantic al noţiunii de loc, raportată la 
cea de non-loc: negarea locului, absenţa locului urmărind aspectul teoretico-istoric 
al ambelor noţiuni, ca realitate specifică literaturii române a exilului.  

Hotărâţi a ne asuma riscurile unei definiri eficiente a noţiunii de non-loc, nu 
putem să evităm reliefarea valenţelor semantice a celei de loc, apelând iniţial la 
Dicţionarul explicativ, care ne oferă o suită de sensuri, elucidându-l într-o măsură 
sau alta. De altfel, loc-ul presupune: 

1. punct, porţiune determinată în spaţiu; 
2. bucată de pământ rezervată pentru ceva special; 
3. întindere mare de pământ, având anumite caracteristici specifice (regiune, meleag, 

ţinut); 
4. localitate, regiune, ţară în care s-a născut cineva sau de unde îşi trage originea; 
5. spaţiu ocupat de cineva sau ceva; 
6. situaţie specială a unei persoane (DEX 1996: 579) 

Autorii Dicţionarului enciclopedic lărgesc inventarul semantic al noţiunii, 
făcând câteva specificări: „loc (mat.) – referitor la un singur punct, [... ] fără a se 
deplasa, neclintit” (Chihaia, Cifor 2008: 765). Noi valenţe semantice înregistrează 
autorii Noului dicţionar universal al limbii române, unde noţiunea de loc se face 
echivalentă cu cea de „aşezare, populaţie, târg” ajungând să plaseze în fine semnul 
egalităţii între loc şi „placentă, casa copilului” (Oprea, Pamfil 2008: 842). Din cele 
menţionate anterior, ajungem la ideea că locul devine nu numai un spaţiu geografic, 
fix, prestabilit, ci şi unul istoric, relaţional, cultivat de identitatea propriu-zisă a 
personalităţii care-l valorifică, devenind matricea organică a acestuia. Sociologul 
Cătălin Zamfir menţionează că locul şi respectiv acţiunea de localizare se explică 
prin „refacere, dezvoltare, amenajare a individului într-un teritoriu dat, fixând 
accentul pe capacitatea de integrare a acestuia, gradul de satisfacere a cerinţelor” 
(Zamfir, Vlăsceanu 1998: 328), urmărind, în efect, adaptarea la condiţiile unei 
regiuni. De aici şi natura antropologico-psihologică a termenului. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-V2547 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Non-loc sau memoria locului originar în Jurnal pe sărite de Paul Goma 

297  

Pe de altă parte, noţiunea de loc devine relevantă şi pentru autorii 
dicţionarului de simboluri. Jean Chevalier şi Alain Gheerbrant vorbesc despre 
existenţa unui „loc împrejmuit”1, ca imagine a intimităţii, puterii, izvorului de forţă, 
descoperind în sine sacralitatea, locul sacru, omul ca spiritualitate, de altfel 
împrejmuirea fizicului presupune deschiderea lăuntricului. 

Antiteza loc/non-loc se face evidentă în tratatul antropologului francez Marc 
Augé, Non-Lieux. Introduction à une anthropologie de la surmodernité, unde 
pentru prima dată atestăm existenţa noţiunii de non-loc (non-lieux), care, format 
prin compunere, relevă negarea locului, absenţa locului (spaţiul, în opinia 
cercetătorului, „nedefinit nici ca identitate, nici relaţional, nici istoric, o invariantă a 
condiţiei umane”2). 

În cazul în care se pare că definiţia nu are sens sau e cel puţin tautologică 
vom încerca să facem o definire mai puţin ambiguă, de altfel, locul („ lieu”) este 
străbătut de sens, de istorie, de creativitatea organică a oamenilor, prin urmare, non-
locul („non-lieu”) este acel loc în care toate acestea lipsesc şi oamenii relaţionează 
într-o manieră uniformă şi mecanică cu ceilalţi şi cu obiectele din jurul lor. 
Problema însă nu e atât non-locul, cât non-sensul. Pentru Augé, non-sensul apare în 
non-loc tocmai datorită repetitivităţii, automatismului şi schematizării vieţii care 
duce la individualizare uniformizantă şi singurătate obsesivă.  

Comunităţile (sau cei care le conduc) ca şi indivizii ataşaţi la aceasta, trebuie 
să se gândească în acelaşi timp la identitate şi la relaţie, şi pentru a face acest lucru, 
trebuie să le simbolizeze drept componente comune de identitate (de către toate 
grupurile), identitatea specială (de grup sau individuală, în comparaţie cu altele), 
precum şi identitatea unică (individul sau grupul de indivizi, deoarece acestea nu sunt 
asemănătoare unul cu celălalt). Tratamentul de spaţiu este una dintre modalităţile ale 
acestei întreprinderi şi nu este de mirare faptul, că antropologul încearcă să efectueze 
inversa cursului spaţiului social, ca şi în cazul în care aceasta s-ar fi produs o dată şi 
pentru totdeauna. […] Ne rezervăm termenul de „loc antropologic”, care este în mod 
simultan un principiu de sens pentru cei care-l locuiesc şi un principiu de 
inteligibilitate pentru cei care-l observă3 (Augé 1992: 68). 

                                                           
1 „După o veche cronică a celţilor, cu prilejul sosirii sale în Ţară, zeul Lug a câştigat victoria în 

partida de şah, jucată cu regele Nuanda, şi ş-a depozitat câştigul în locul împrejmuit de Lug (Cro Logo) 
[...] E vorba probabil despre un ţarc de vite. Ideea de împrejmuire sacră e mai bine motivată prin 
cuvântul Fal – gard, zid viu, prin omonimie: suveranitate, putere, principe, ţară. Noţiunea de 
suveranitate nu poate fi separată de noţiunea de proprietate efectivă asupra pământului. Ţara e înţeleasă 
ca o imagine a lumii şi locul sfânt împrejmuit ca o imagine a întregii ţări: „În teoriile psihanalitice locul 
împrejmuit devine simbolul fiinţei lăuntrice [...], celula sufletului, locul sacru al vizitelor divine, [...], 
unde se retrage omul spiritual, pentru a se apăra de toate atacurile ce vin din afară, în această cetate 
constă puterea lui” (Chevalier, Gheerbrant 1995: 230). 

2 Non-lieux – „un espace qui ne peu se définir, ni comme identitaire, ni comme relationnel, ni 
comme historique, se définira comme non-lieu” (Augé 1992: 24). 

3 „Les collectivités (ou ceux qui les dirigent), comme les individus qui s’y rattachent, ont besoin 
simultanément de penser l’identité et la relation, et pour ce faire, de symboliser les constituants de 
l’identité partagée (par l’ensemble d’un groupe), de l’identité particulière (de tel groupe ou de tel 
individu par rapport aux autres) et de l’identité singulière (de l’individu ou du groupe d’individus en 
tant qu’ils ne sont pas semblables à aucun autre). Le traitement de l’espace est l’un des moyens de cette 
entreprise et il n’est pas étonnant que l’ethnologue soit tenté d’effectuer en sens inverse le parcours de 
l’espace au social, comme si celui-ci avait produit celui-là une fois pour toutes. […] Nous réservons le 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-V2547 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Veronica NANU 

 298 

Conceptul de loc, pe care Augé îl opune celui de non-loc, trebuie să fie 
înţeles numai cu calificativul „antropologic”, care se opune, în opinia cercetătorului 
Merleau-Ponty, locului geometric, în simpla sa materialitate. Merleau-Ponty 
utilizează noţiunea de „spaţiu” mai curând decât cea de „loc”, pe care Augé o 
consideră a fi prea virtuală, prea abstractă, prea funcţionalistă. Locurile 
antropologice, în opinia cercetătorului, au cel puţin caracterul de a fi sau de a se 
vrea „identitare, relaţionale şi istorice” (Augé 1992: 68). De altfel, locul poartă, în 
principiu, semnul apartenenţei singulare a indivizilor, a lui şi a comunităţii cu care 
se identifică, a relaţiilor sociale organice, şi într-o modalitate suficient stabilă, în 
mod obişnuit aceste semne trebuie să aibă o dimensiune istorică. Marc Augé ajunge 
să identifice specializarea excesivă a locurilor cu non-locul, or „locuitorul unui loc 
antropologic trăieşte în istorie, şi nu face istorie”4 (Augé 1992: 72). 

Scriitorul din exil îşi dezvăluie identitatea printr-o raportare dublă la spaţii 
geografice diferite, la patria din care a fost „silit” să plece şi ţara gazdă, cea care va 
deveni ospitalieră pentru a-l primi. Această  dublă raportare este numită de Andrei 
Codrescu prin doi termeni: „în afară” – care se transfigurează în „înlăuntrul” iniţial 
(locul de unde pleacă) – imagine mental-sentimentală creată şi înregistrată în 
memorie care „adaugă Căderii originale un nou sens al înstrăinării. Se pare că viaţa 
constă într-o varietate de modalităţi de a nu fi acasă. Conştiinţa este în exil faţă de 
biologie. Istoria este exilată din paradis” (Codrescu 1995: 60). Al doilea termen 
care traduce fenomenul exilului, în opinia lui Andrei Codrescu, este „înlăuntrul” – 
concept devenit identic cu cel de înstrăinare, dor de libertate, închisoare:  

Când am părăsit România, ideea de a fi scriitor şi aceea de a fi exilat erau 
sinonime. Ştiam că plecarea mă transformă într-un duşman al Statului, un exilat 
politic (Codrescu 1995: 45).  

Observăm o răsturnare atât a sensului, cât şi a valorilor conceptelor 
menţionate anterior, întrucât „în afară” se transfigurează în lăuntricul, interiorul, 
imaginea şi în sfârşit memoria scriitorului, iar „înlăuntrul” capătă o nuanţă de 
claustrare care caută ieşire, libertate, nu numai de a Fi, dar şi de a scrie. 

De altfel, pentru Paul Goma, exilul devine echivalent cu destinul, sub semnul 
acestuia stau mutările lui din Basarabia în România, şi din România în Franţa. 
Schimbarea locului geografic, al spaţiului, în opinia lui Merleau-Ponty, nu-l 
privează pe scriitor de capacitatea de re-prezentare, care datorită memoriei devine 
„singura mângâiere, înainte de plecare încolo, dincolo, unde nu-i nici durere, nici 
încremenire” (Goma 1990: 9). Memoria, menţionează Ligia Pamfilie,  

devine o înstrăinare, nu falsă, dar tot înstrăinare, o distanţare de la realitatea imediată, 
un filtru, […] care, pentru Goma presupune o întoarcere de la un mod de viaţă, de la 
o religie, la altceva” (Pamfilie 2005: 55), 

la căutarea locului său matricial, devenit edenic odată cu naşterea sa:  

                                                                                                                          

terme de “lieu anthropologique” à cette construction concrète et symbolique de l’espace […] le lieu, le 
lieu anthropologique, est simultanément principe de sens pour ceux qui l’habitent et principe 
d’intelligibilité pour celui qui l’observe” (Augé 1992: 68). 

4 „l’habitant du lieu anthropologique vit dans l’histoire, il ne fait pas d’histoire” (Augé 1992: 72). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-V2547 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Non-loc sau memoria locului originar în Jurnal pe sărite de Paul Goma 

299  

Pe mine mama nu m-a trimis în lume: m-a adus pe lume; nu m-a expulzat, m-a 
condus, de mână. Iar atunci când a plecat, când s-a retras, când a reintrat, ea, definitiv 
în mama ei, pe când își desprindea o mână de o mână a mea, cu cealaltă mână îmi 
punea, în cealaltă mână a mea, mâna fiului meu, Filip (Goma 1990: 6). 

Revenind la firul principal, insistăm a pune sub microscopul analitic 
consensul cultural revelat de posibilitatea/imposibilitatea integrării exilatului în 
cultura şi tradiţiile ţării gazdă, precum şi modalităţile de re-prezentare a non-locului 
în confesiunile lui Paul Goma, Jurnal pe sărite, publicat la Editura Nemira în 1997. 

Conştiinţa naratorului despre existenţa unui loc matricial, personalizat, este 
destul de evidentă: „am şi eu un loc pe lumea asta strâmtă” (Goma 1997: 7), 
revenirea, însă, la el, niciodată nu se face în mod direct, re-prezentările devenind nu 
doar o simplă copie a realităţii anterioare ci o imagine reconstituită din re-
memorări, vise, defulări ale stărilor de spirit, descoperind, în fine, lipsa totală a 
acestuia, şi crearea non-locului (negarea locului): „n-am casă, n-am masă, […] am 
zis tot, nu mai am eu ţară […] am să rămân pe veci un tradus. Adică un venetic 
oriunde, începând cu România” (Goma 1997: 23). Marc Augé menţionează că 
identificarea şi interpretarea non-locurilor este determinată de excesul de timp, 
spaţiu şi individualitate, care, respectiv, se caracterizează  prin accelerarea excesivă 
a timpului, restricţia spaţiului şi o mare individualizare a referenţei. Modificarea 
receptării timpului la Goma se realizează prin însăşi latura formală a Jurnalului pe 
sărite, „întinzând goluri de ani între februarie 1978 şi iunie 1993, între sfârşitul lunii 
iunie şi începutul lunii iulie 1989” (Goma 1997: 2), accelerarea timpului provoacă 
discrepanţe între starea obişnuită de spirit a naratorului şi cea reală, determinate nu 
numai de schimbarea spaţiului geografic, dar şi de modificarea celui cultural, 
tradiţional: „Apoi, de când am venit în Franţa, (acum a doua oară), am băgat de 
seamă: alcoolul, chiar un pahar cu bere, îmi agită şi mai şi somnul agitat” (Goma 
1997: 4). Imaginea non-locului este surprinsă ca spectacol a sinelui însuşi în rol de 
spectator, introdus în cadrul peisajului vizualizat, de altfel naratorul personalizează 
referinţa, aducând-o la imaginea mental-sentimentală a locului originar, atât de 
cunoscut: 

Hală modernă, oribilă (seamănă cu circul din Bucureşti). De la maşină până la 
uşa…circului, peste o sută de metri. I-am străbătut, păziţi, acoperiţi, protejaţi (cu 
corpu-le!) de vreo cincisprezece găligani (dacă n-ar fi fost în civil francez, ai fi băgat 
mâna în foc că-s civili ţigani, de-ai noştri în bobor, miliţieni). Spun, ca să înţeleagă: 
haidamacii erau „de-ai noştri”, ne apărau nu doar la figurat – de „de-ai lor” care, de-o 
parte şi de alta a aleii, strigau la noi, ne tratau de „fascişti”, de „trădători”, de agenţi ai 
capitalismului (Goma 1997: 8). 

În studiul antropologic al lui Marc Augé identificăm ideea că non-locul 
corespunde la două realităţi complementare, dar distincte: spaţiile construite în 
raport cu unele finitudini şi raporturile susţinute între indivizi în spaţiu. De altfel, 
realitatea primă, apare în Jurnalul pe sărite odată cu rememorarea zilei de 9 
februarie 1978, întregind imaginea casei de la ţară a lui Ionesco, întrucât „afară de 
frumuseţea locului şi locuitorilor, care mi-au oferit  locul lui [...], mai e şi faptul că 
aici trecusem dintr-o dată pragul psihologic, care mă împiedica să-mi dau drumul să 
scriu” (Goma 1997: 7), ulterior prin procesul de modificare a semnificaţiei locului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-V2547 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Veronica NANU 

 300 

în memorie: „De România nu mi-e (deocamdată) dor, decât atunci când dau cu 
ochii de seminţe de flori; atunci când mă gândesc la Breaza. La florile plantele puse 
de noi, îngrijite de noi” (Goma 1997: 5), ca rezultat al re-gândirii şi re-creării 
acestuia. Cea de-a doua realitate, care determină non-locul, posibilitatea/ 
imposibilitatea de a întreţine raporturi interindividuale în spaţiu, la Paul Goma se 
reliefează graţie re-memorării situaţiilor dialogate cu prietenii săi:  

Mazilescu nu m-a atacat faţă de alţii, dar nici nu a mers vreodată, fie şi 
jumătate de pas,  alături de mine. [...] Evident, Ana a fost de altă părere: că totuşi 
Virgil a fost „cel mai fidel prieten al nostru”. La care eu îi răspund că nu înţeleg ce fel 
de fidelitate este asta − şi faţă de ce? De cine? Ce fel de fidelitate când prietenul meu 
nu împărtăşeşte opţiunile mele? (Goma 1997: 5). 

Goma nu s-a consultat cu Ţepeneag când a cerut azil! [...] Însă dacă a mă 
consulta cu el înseamnă, în ochii lui, să-i cer voie, să-i solicit o autorizaţiune – asta 
nu, n-am făcut, nu i-am cerut voie, nu ştiam că aşa impune legea lui; şi, de-aş fi ştiut, 
n-aş fi respectat-o [...] Se vede că nu am noroc eu cu prietenii literaţi din România... 
Dar cu cei din exil? (Goma 1997: 15). 

Alexandru Laszlo, traduce această producere individuală a sensului condiţiei 
lui Goma ca „exilul din exil” (Laszlo 2003: 22), fiind considerat o „vinitură”, „un 
venetic, cum menţionează însuşi naratorul Jurnalului, un tradus [...] oriunde 
începând cu România” (Goma 1997: 23), demascând acel „în afară”, care se va 
reflecta ca o defulare prin scriere, scrierea fiind singura posibilitate de reconstituire 
psihologică a locului originar, devenind şi aceasta o problemă în lipsa spaţiului 
geografic matern, dar şi a celui sentimental: 

Din ce în ce mai nesigur pe carte. Nu merge. Nu iese nimic. Poate că nu văd 
limpede, prea scufundat fiind în materie [...] am schimbat stilourile, am schimbat 
cernelurile – tot nu merge. Nu merge. Nu merge. Rien ne va plus (Goma 1997: 31).  

Izolarea lingvistică îl privează de calm, de timp de scris, de viaţă, rămânând 
cu senzaţia pierderii timpului, cu conştiinţa că scrie „numai în vederea traducerii” 
(Goma 1997: 35), revendicarea locului nativ realizându-se prin apelul la 
regionalisme intraductibile: „Alain, traducătorul, [...] îmi cere să elimin cuvântul 
boanghenă” (Goma 1997: 114). De altfel, apogeul furnizării non-loc-ului căruia îi 
circumscrie trăirea nostalgică a locului autentic devine dorinţa de creare a unei 
librării româneşti: „Vom avea în sfârşit, un loc sub soarele Parisului, cu cărţile 
nostre... romane...” (Goma 1997: 76), păstrând aerul, tradiţiile patriei: „În legătură 
cu partea plastică: în preajma Paştelor, o expoziţie de ouă zugrăvite – tradiţional” 
(Goma 1997: 80). 

Căutarea locului originar la Goma devine posibilă graţie rememorării, visului, 
prin intermediul cărora el reface imaginea casei părinteşti:  

Părinţii mei se aflau în casa noastră (din vis), ajunsă ruină, nu mai avea 
acoperiş, trebuiau să plece de-acolo. Şi ploua cumplit (afară, dar... nu prin locul 
acoperişului); asta făcea tristeţea, disperarea: perspectiva ploii de „afară” (Goma 
1997: 27). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-V2547 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Non-loc sau memoria locului originar în Jurnal pe sărite de Paul Goma 

301  

Imaginea ruinelor suscită revelarea dramei pierderii locului natal, străbătut de 
sens, istorie, creativitate organică, creând non-locuri, unde nu se simte „deloc acasă 
[...] izolat de lume” (Goma 1997: 230), casa e o ruină, „ţara e o ruină” (Goma 1997: 
241), oglindind imposibilitatea de adaptare nu numai în patria adoptivă, dar şi în cea 
nativă: „cei din România au constatat [...] că eu vin din altă lume, cu alte obiceiuri, 
cu altă manieră de a scrie” (Goma 1997: 275) vehiculând principiul alterităţii. 

 
Concluzii 
Perioada postbelică deveni un furnizor continuu al destinelor literaturii 

româneşti, care a vehiculat cele mai controversate fenomene. Literatura exilului 
românesc din secolul al XX-lea i-a asigurat un loc special lui Paul Goma. Cercetând 
conceptul de non-loc, şi interpretându-l din punct de vedere antropologic, am 
identificat faptul că acesta, plecând de la noţiunea de spaţiu, (rezumându-l pe cel de 
călătorie), cum îl specifică Marc Augé (în cazul nostru pe cel din exil), în viziunea 
lui Goma devine o re-prezentare a raportului fictiv dintre imaginea iluzorie a locului 
matricial şi locul geografic propriu-zis. Pierderea, căutarea şi imposibilitatea găsirii 
propriului punct determinat în spaţiu (nu atât geografic, cât mental-sentimental şi 
cultural) oscilează în Jurnal pe sărite ca o parabolă. Modalitatea de creare a unui 
„alt” loc devine posibilă doar graţie rememorării şi reconstruirii (ca arhitect) a  
locului originar, ca întoarcere într-un sine creat. Rodul imaginaţiei, a unei defulări 
prin intermediul visului, devine revenirea la ruinele casei părinteşti. Recunoaşterea 
psihologică a „înlăuntrului” este imposibilă, întrucât aceasta nu este o consecinţă a 
îndepărtării geografice ci a celei mentale, întruchipând „arhetipul exilatului” ca 
imagine a figurii literare a lui Paul Goma.  

Bibliografie 

Astalos 2003: George Astalos, Exil, Bucureşti, Editura Casa Radio. 
Augé 1992: Marc Augé, Introduction à une anthropologie de la surmodernité, Paris, Seuil. 
Bantoş 2004: Ana Bantoş, Paul Goma-realitatea ca document, în „Limba română: revistă de 

ştiinţă şi cultură filologică”, nr. 12, p. 14–20. 
Behring 2001: Eva Behring, Scriitori români din exil. 1945–1989, Bucureşti, Editura 

Fundaţiei Culturale Române. 
Chevalier, Gheerbrant 1995: Jean Chevalier, Alain Gheerbrant, Dicţionar de simboluri, vol. 

2, Bucureşti, Editura Artemis. 
Chihaia, Cifor et alii 2008: Lăcrămioara Chihaia, Lucia Cifor, Alina Ciobanu, Dicţionar 

enciclopedic, ediţia a VI-a, Chişinău, Editura Cartier. 
Cimpoi 1997: Mihai Cimpoi, O istorie deschisă a literaturii române din Basarabia, 

Chişinău, Editura ARC. 
Codrescu 1995: Andrei Codrescu, Dispariţia lui „Afar ă”. Un manifest al  evadării , traducere 

din limba engleză de Ruxandra Vasilescu, prefaţă de Ioan Petru Culianu, Bucureşti, 
Editura Univers. 

Damian 2003: S. Damian, Viaţa literară din scrisori, în „Contemporanul: revistă naţională 
de cultură politică şi ştiinţă”, V, nr. 6, p. 19. 

Goma 1990a: Paul Goma, Din Calidor, Bucureşti, Editura Albatros. 
Goma 1990b: Paul Goma, Patimile după Piteşti, Bucureşti, Editura Cartea Românească. 
Goma 1997: Paul Goma, Jurnal pe sărite, Bucureşti, Editura Nemira. 
Laszlo 2003: Alexandru Laszlo, Paul Goma – 25 ani de exil?, în „Timpul: revistă de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-V2547 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”



Veronica NANU 

 302 

cultură”, V, nr. 2 (50), p. 22–23.  
Oprea, Pamfil et al. 2008: Ioan Oprea, Carmen-Gabriela Pamfil, Rodica Radu, Victoria 

Zăstroiu, Noul dicţionar universal al limbii române, ediţia a III-a, Bucureşti–
Chişinău, Editura Litera Internaţional. 

Pamfilie 2003: Ligia Pamfilie, Introducere în proza lui Goma sau dezvăluirea  prin  
demascare, în „Vatra: revistă lunară de cultură”, V, nr. 6–7, p. 109–111. 

Pamfilie 2005: Ligia Pamfilie, Proza lui Paul Goma, între Depoziţie şi Fantasmare, în 
„Via ţa românească”, Piaţa Presei Libere, Bucureşti, nr. 1–2, p. 47. 

Surdu 1994: Mihai Surdu, „Rămân la Basarabia mea pe hârtie” – Scriitor de origine 
Basarabeană, în „Sud-Est. Artă, Cultură, Civilizaţie”, V, nr. 3, p. 35–41. 

Ulici 1994: Laurenţiu Ulici , Avatarii lui Ovidiu. Observaţii statistice despre exilul literar 
românesc, în „Luceafărul”, V, nr. 5. 

Zamfir, Vlăsceanu 1998: Cătălin Zamfir, Lazăr Vlăsceanu., Dicţionar de sociologie, 
Bucureşti, Editura Babel. 

 
Non-place or Memory of Original Place  
in Jurnal pe sărite by Paul Goma 

 
The article with the title Non-place or memory of original place in Jurnal pe sărite 

by Paul Goma is an attempt to show the tragedy of losing the original place in the Romanian 
literature of exile and to emphasize the process of recreation and presentation of a new place 
as an image of search and finding/non finding of a native place. 

The area of investigation is connected with the semantic field of the notion place and 
its opposition non-place, so as the negation of the place, the lack of place (space, that in the 
opinion of Marc Augé „cannot determine itself as identical, relational, historical, that is 
determined as non-space”) studies the theoretic-historical aspect of both notions, that are 
typical of Romanian literature of exile. 

The study of the exile has the cultural connotation and puts in the foreground both 
the possibility/ impossibility of the immigrant to integrate into the culture and traditions of 
the guest-land (in the case of Paul Goma). This article leans on the definition of the non-
place made by Marc Augé in his anthropological treatise Non-lieux. Introduction à une 
anthropologie de la surmodernité where the non-place („non-lieux”) is “the place full of 
sense, history, organic creativity, where the people act with the others in informal and 
mechanic manner”. 

The interpretation of the concepts place/ non-place and the exile increases the drama 
of losing the native place in Jurnal pe sărite by Paul Goma or the modality of the recreation 
of “another” place as an image, a mental-sensual construct, while the finding of the personal 
identity or the arrangement of the non-place influenced by the nostalgic emotions is 
doubtful. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 04:39:29 UTC)
BDD-V2547 © 2013 Editura Universității „Alexandru Ioan Cuza”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

