
 
 

Experinenţe ale multiculturalităţii în România 
 

Narcisa ŞTIUCĂ 
 

Prezentarea de faţă se bazează pe o serie de informaţii culese prin diverse 

metode în cercetările de teren efectuate în ultimul deceniu în trei zone multietnice 

binecunoscute: Banat (1996-1997)
1
 şi Dobrogea (2002-2003)

2
. Comunităţile la care mă 

voi referi sunt: cea multietnică şi multiconfesională din Cenad (Timiş), cea elenă din 

Izvoarele (Tulcea) şi cea italiană din Greci (Tulcea). 

Istoricii religiilor văd în sărbătoare, cu precădere în cele de trecere dintr-un an 
într-altul, un prilej de rememorare a evenimentelor fondatoare, exemplare3 sau contextul 
temporal în care se săvârşesc practici magico-rituale şi acte ceremoniale, ulterior, locul 
acestora fiind preluat de desfăşurări cu caracter solemn sau spectacular4. 

Etimologic a serba înseamnă a respecta un model, a-l transmite ca pe un reper, 
fie el istoric sau mitic. Raportarea la un timp-etalon, ca şi la cel individual înseamnă un 
drum făcut în timp, o împrospătare a memoriei prin repetare, filosofii ataşându-i ca 
emblemă, cercul şi spirala. În principiu, esenţa sărbătorii este una sacră, însă, prin 
desfăşurarea şi sensurile ei multiple, ea poate funcţiona ca o emblemă a comunităţii.  

Sintetizând principiile de mai sus, aş afirma că sărbătoarea este un context 
temporal ce favorizează în cel mai înalt grad punerea în valoare a zestrei culturale a 

unei comunităţi, reflectând trecutul acesteia, compoziţia etnică şi socială, raporturile cu 
sfera sacrului şi concepţiile religioase, dar şi raporturile interumane ce implică 
integrarea şi armonizarea.  

Sărbătoarea permite manifestarea întregii serii de „daturi culturale”, termen 
utilizat în antropologia culturală şi socială. Religia (confesiunea), limba, legăturile de 
sânge asumate şi afirmate (relaţiile familiale), obiceiurile, teritoriul, toate sunt puse în 
valoare în contextul festiv. Mai mult decât atât, pentru antropologi şi pentru istoricii 
religiilor, sărbătoarea a fost şi rămâne cadrul ideal pentru reactualizarea miturilor şi 
povestirilor sacre, al punerii în valoare a celor mai vechi rituri şi al legitimării unei 
poziţii cucerite de-a lungul istoriei, chiar dacă, prin configuraţia lor actuală şi la o 
analiză superficială, acestea pot fi „lecturate” într-un mod care ne-ar conduce spre ideea 
desacralizării prilejului în sine şi, în consecinţă, a tuturor componentelor implicând 
astfel importante mutaţii semantice şi funcţionale.  

În consecinţă, dacă ceea ce aş putea numi „spiritul sărbătorii” poate caracteriza 
orice grup uman deţinător al unui patrimoniu cultural, atunci acest fapt este valabil şi 
relevant cu atât mai mult în cazul grupurilor minoritare. La acestea se manifestă, pe 

                                                 
1 Pentru detalii, vezi studiul Narcisa Ştiucă, Cenad – a Multi-ethinc Settlement în „Roots and rituals. The 
Construction of ethnic identities”, Het Spinhuis, Amsterdam, 2000 (p. 577-588). 
2 Pentru detalii, vezi vol. Repere dobrogene. Note şi comentarii de teren (coord. Narcisa Ştiucă), editat de 
Centrul Naţional de Conservare şi Promovare a Culturii Tradiţionale, Bucureşti, 2004 (p. 73-163). 
3 Mircea Eliade, Mitul eternei reîntoarceri, în „Eseuri (Mitul eternei reîntoarceri. Mituri, vise şi mistere)”, 
Bucureşti, Editura ştiinţifică, 1991. 
4 Mihai Pop – Obiceiuri tradiţionale româneşti, Bucureşti, Editura Univers, 1999. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 06:40:16 UTC)
BDD-V2496 © 2007 Editura Alfa



Narcisa ŞTIUCĂ 

 674 

lângă constantele universal umane ale raportării la un model (arhetip), împreună cu ceea 
ce aş numi „resorturile psihologice ale sărbătorii”, ce implică funcţii cathartice de 
eliberare a energiilor, exorcizante ale răului de orice fel, urmate de reechilibrarea prin 
purificare şi reinstaurare a ordinii, şi cele induse de raportarea la modelul cultural 
proxim (al majorităţii).  

Trecând în revistă principalele teorii privind etnicitatea, voi nota că cele socio-
biologice5 luau în calcul endogamia şi experienţa istorică atunci când puneau în 
evidenţă rolul mitului fondator şi al simbolurilor reprezentative, iar cele socio-
biologice6 puneau în evidenţă relaţiile etnice cu mentalitatea şi psihologia de grup şi 
vedeau în cele dintâi resorturi ale generării unor pasiuni intense.  

A fi, a face şi a şti se concretizau în viziunea adepţilor acestei teorii în sistemul 

relaţiilor de rudenie, păstrarea limbii şi a religiei ca mărci ale identităţii etnice. În 
trecerea de la primordialism la constructivism grupul etnic a fost definit pe baza 
credinţei într-o origine comună conturată de similitudinile fizice (generate de 
endogamie) şi de cele culturale (generate de deţinerea zestrei culturale comune)7.  

Totuşi, sursa etnicităţii nu trebuie căutată în anumite trăsături, ci în întreţinera şi 
adâncirea diferenţelor. Prin urmare, identitatea etnică se fundamentează pe diferenţă 
aceasta fiind dictată atât de constante culturale, cât şi de variabile sociale. Studiul 
antropologic8 nu trebuie să se oprească la trăsăturile fizice şi nici măcar la cele 
spirituale, ci trebuie să exploateze şi graniţele sociale. Un alt aspect ce se cere luat în 
seamă este cel al proceselor implicate în geneza şi păstrarea grupurilor etnice. Această 
investigare şi interpretare poate fi realizată numai prin orientarea cercetării asupra 
frontierelor etnice şi păstrării acestora şi mai puţin asupra reperelor intern comunitare 
(constituţie, istorie). Ideea de graniţă identitară se naşte din necesitatea de a proteja un 
material cultural moştenit şi transmis, un set de valori, mituri şi simboluri puse în act de 
tradiţii şi de un repertoriu specifice.  

Şi totuşi studiul relaţiilor interne se dovedeşte foarte important întrucât 
conştiinţa de sine a grupului şi afirmarea leaderilor impune anumite criterii de acceptare 
sau de respingere a indivizilor. O serie de aspecte culturale sunt utilizate simbolic şi 
chiar emblematic atât pentru relevarea diferenţei, cât şi pentru eficientizarea 

solidarităţii interne. Mărcile culturale ale grupului, supuse schimbării şi variaţiei, 
depind de formarea, persistenţa şi transformarea identităţii acestuia şi putem admite că 
identitatea etnică se constituie dintr-o serie de tipuri de identităţi ce oglindesc atât 
diferenţierile interne pe criterii sociale, de gen, de vârstă etc., precum şi modul în care se 
conturează şi funcţionează relaţiile dintre in-group şi out-group

9.  

                                                 
5 Pierre van der Berghe, Does Race Matter? în „Oxfordreaders: Ethnicity”, edited by John Hutchinson and 
Anthony D. Smith, Oxford University Press, Oxford – New York, 1996 (p. 57 squ.). 
6 Walker Connor, Beyond Reason: The Nature of the Ethnonational Bond în „Oxfordreaders: Ethnicity”, 
edited by John Hutchinson and Anthony D. Smith, Oxford University Press, Oxford – New York, 1996 (p. 
69 squ.). 
7 Joshua Fishman – Ethnicity as Being, Doing, and Knowing în „Oxfordreaders: Ethnicity”, edited by John 
Hutchinson and Anthony D. Smith, Oxford University Press, Oxford – New York, 1996 (p. 63 squ.). 
8 Fredrik Barth, Ethic Groups and Boundaries, în „Oxfordreaders: Ethnicity”, edited by John Hutchinson 
and Anthony D. Smith, Oxford University Press, Oxford – New York, 1996 (p. 75 squ.). 
9 Max Weber, The Origin of Ethic Groups, în „Oxfordreaders: Ethnicity”, edited by John Hutchinson and 
Anthony D. Smith, Oxford University Press, Oxford – New York, 1996 (p. 35 squ.). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 06:40:16 UTC)
BDD-V2496 © 2007 Editura Alfa



Experinenţe ale multiculturalităţii în România 

 675 

Având în vedere aceste premise şi consideraţii teoretice, nu mă voi opri în cele 
ce urmează asupra unor sărbători emblematice ale comunităţilor cercetate, ci asupra 
uneia ce prezintă, cel puţin virtual, o mare forţă de armonizare: Crăciunul.  

Este ştiut faptul că pentru civilizaţiile apusene (catolice şi protestante) Naşterea 
lui Iisus Hristos este cea mai semnificativă sărbătoare creştină, în vreme ce pentru 
ortodocşi primatul este deţinut de Învierea Mântuitorului. Cu toate acestea, aşa cum voi 
arăta, Crăciunul beneficiază de o serie foarte amplă de desfăşurări cutumiare în toate 
aşezările menţionate în care grupurile etnice minoritare convieţuiesc sau se interferează 
cu majoritarii români şi aceasta pentru că ea se grefează, pe de o parte pe tradiţii 
precreştine deosebit de puternice, iar pe de alta, pentru că presupune un comportament 
festiv cvasiuniversal fundamentat pe ideea renovării timpului. 

Ignorând ordinea cronologică a derulării cercetărilor şi propunând o alta 
strategic orientată către modelul festiv propus de Crăciun, mă voi opri asupra celebrării 
acestuia la grecii din Izvoarele (fostă Alibeichioi) întrucât, potrivit identităţii asumate şi 
declarate, această localitate pare a fi compact constituită dintr-una din cele mai 
interesante minorităţi etnice dobrogene. Grecii, împreună cu şapte familii de bulgari (în 
sens larg - neamuri) din ţinutul Varnei, s-au aşezat pe pământurile demnitarului otoman 
Ali-bey în jurul anului 1830, când au încercat să se repatrieze în ţinutul natal al 
Salonicului, după un autoexil în Basarabia susţinut de puterea ţaristă la sfârşitul 
războiului ruso-otoman din 1828-1829. În treacăt voi menţiona faptul că, în lipsa unor 
documente istorice solide, am utilizat pentru reperele temporale surse orale consolidate 
de un singur studiu apărut la sfârşitul deceniului al treilea al secolului trecut10.  

Fiind ortodocşi, grecii şi-au păstrat până în zilele de astăzi configuraţia 
sărbătorilor conformată calendarului gregorian, astfel încât Ajunul Crăciunului coincide 
cu Botezul Domnului, iar prima zi, cu ziua Sf. Ioan Botezătorul. Aceasta face ca o serie 
de tradiţii specifice grupului să se suprapună cu elemente pe care le apreciez ca fiind 
rezultatul convieţuirii cu românii care, în 1925, au trecut la calendarul iulian11, dar şi al 
aprecierii Crăciunului ca început de an.  

Din cercetările realizate prin observaţie directă, dar şi prin aplicarea unui 
chestionar specializat urmată de provocarea performării, a rezultat o uimitoare bogăţie a 
obiceiurilor cicumscrise acestei sărbători. Caracteristica structurală principală o 
constituie angrenarea unor secvenţe postliminale ale ceremonialului nupţial în 
desfăşurarea acestora, fapt care, pe de o parte, augmentează rolul cetei masculine a 
colindătorilor (Drăgumanului), pe de alta, consfinţeşte noul statut al tinerilor recent 
căsătoriţi şi noile relaţii de înrudire, contribuind la afirmarea coeziunii grupului şi la 
neta lui delimitare de cele alături de care convieţuiesc.  

În ceea ce priveşte seria de tradiţii strict legată de semnificaţia religioasă a 
sărbătorii, am consemnat similitudini evidente cu tot ceea ce caracteriezează astăzi 

                                                 
10 Nichita Bonjug – Note asupra grecilor din satul Regele Ferdinand I – Alibeichioi în „Analalele 
Dobrogei” X/1929, Cernăuţi, p. 273 squ. 
11 Botezul apelor şi încuratul cailor au loc în ziua de 6 ian., iar în aceeaşi seară are loc colindatul cetei 
Drăgumanului. În noaptea de Ajun, membrii cetei îi udă pe bărbaţii proaspăt căsătoriţi, aceasta fiind mai 
curând o probă de rezistenţă ce poartă numele „udatul ginerilor” (vrimenus ghambros), apoi în ziua de 7 
ian. are loc obiceiul udatului tinerelor neveste de către femeile din alaiul nunei mari (vrimenus nifis), iar a 
doua zi este consacrată sărbătorii babelor-moaşe (babu mera), păstrată întreaga viaţă de toate femeile care 
au născut în sat sau pe care acestea le-au ajutat după naştere. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 06:40:16 UTC)
BDD-V2496 © 2007 Editura Alfa



Narcisa ŞTIUCĂ 

 676 

satele româneşti. Reperele sociale ale obiceiului sunt aceleaşi (grupul de performeri, 
ierarhia şi funcţiile acestuia, regulile ceremoniale ce stau la baza actului colindatului, în 
special raportul colindători / beneficiari ai demersului ritual ceremonial şi antrenarea 
comunităţii la desfăşurarea sărbătorii). Colindele înregistrate în limba elenă la Izvoarele 
prezintă funcţii de urare şi de consacrare şi au un conţinutul poetic similar celor 
româneşti („colindul de pe drum”, cel „de vestire creştinească”, cântat la fereastră, 
precum şi unul „de cavaler”, tânăr necăsătorit, un altul „de fată-fecioară”, unul destinat 
“oamenilor bogaţi” şi un altul pentru prunci). Chiar şi dinamica a tradiţiei colindatului 
urmează linia firească actuală: scurtarea variantelor ample, renunţarea la cele arhaice 
din punct de vedere lexical şi muzical, imprimarea unui ritm mai lent cântării lor şi 
interpretarea la unison, faţă de cea în contrapartidă de odinioară. Colindătorii de astăzi, 
ca şi cei de demult, merg mai ales pe la casele cu tineri, în special, cu fete de măritat, 
unde sunt aşteptaţi cu un colac pregătit chiar de mâinile acestora, cu băutură, dulciuri şi 
multă voie-bună. Ca şi la români, colindătorii sunt însoţiţi de muzicanţi, de aceea, la 
finalul colindatului din fiecare casă, se încinge şi un joc pe ritm de geampara, ce 
prefigurează petrecerea Drăgumanului din zilele următoare.  

Comunitatea italiană din Greci (Tulcea) s-a constituit prin aşezarea lor alături de 
români în valuri succesive: primii, agricultori din Friuli, au fost naturalizaţi de Carol I 
de Hohenzolern după Războiul de Independenţă primind locuri de casă şi loturi de 
pământ în vatra satului eliberată de administraţia otomană, următorii, fiind angajaţi ai 
exploatării de granit din Munţii Măcinului în primul deceniu al sec. XX ca muncitori 
sezonieri care şi-au păstrat cetăţenia italiană până la decretul din 1953 (supranumiţi 
„paşaportari”) şi în fine, „cataloianii”, imigranţi din zona Rovigo care şi-au încercat 
norocul şi au eşuat ca agricultori într-o altă localitate dobrogeană, Cataloi, devenind 
ulterior şi ei „pietrari”. 

Diferenţele sociale şi de provenienţă regională au întârziat coeziunea grupului, 
aşa încât se poate vorbi despre o comunitate italiană abia după 1925, când s-a înfiinţat 
biserica purtând hramul Sf. Lucia, patroana cioplitorilor în piatră. Prin urmare, 
sărbătoarea de care ne ocupăm nu a constituit un element de coeziune decât începând cu 
perioada interbelică. Aceasta era punctată de rigorile impuse de Biserica catolică: messa 
solemnă a Adventului succedată de scenete religoase prezentate de copii şi de intonarea 
cântecelor despre Naşterea Domnului pe la casele membrilor comunităţii. Mediul 
familial şi cel al grupului socioprofesional constituiau cadre de manifestare a unor 
tradiţii locale din patria-mamă: consumul unor preparate alimentare specifice (batogul 
de peşte şi castanele coapte în noaptea de Ajun, precum şi fritole, nalangâte sau gogoşi 
dospite, şi frizze sau pan de fritte, pişcoturi plămădite cu jumări, destinate, în principal 
colindătorilor şi, respectiv, preparatele din carne de porc extrem de elaborate şi 
rafinate), împodobirea festivă a casei şi intonarea unor imnuri religioase şi cântece din 
zona de origine, schimbul de daruri şi vizitele reciproce.  

Astăzi, când în Greci mai trăiesc doar câteva zeci de italieni, când căsătoriile 
mixte dar mai ales îndelungata convieţuire cu românii şi influenţa mediului urban şi-au 
pus amprenta asupra stilului lor de viaţă, mai dăinuie doar amintirile despre sărbătoarea 
Naşterii lui Iisus. Italienii o întâmpină fără a mai ţine post, merg la serviciul religios 
nocturn numai dacă au preot (în ultima vreme, preoţii vin din zona catolică a Bacăului), 
prepară şi ei, precum consătenii lor, sarmale şi piftii din carne de porc în locul 
ossacolului, a mujetului şi a jamponeului şi se vizitează tot mai rar. Cântecele de 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 06:40:16 UTC)
BDD-V2496 © 2007 Editura Alfa



Experinenţe ale multiculturalităţii în România 

 677 

Crăciun şi scenetele despre miracolul de la Bethleem mai dăinuie doar în amintirea 
septuagenarilor, gospodăriile fiindu-le colindate de puţinele grupuri de copii români 
care vin cu Moş Ajunul. Prin urmare, supunându-se treptat modelului dobrogean de 
convieţuire multiculturală, comunitatea italiană din Greci se păstrează ca o oază de 
latinitate într-un interesant spaţiu balcanic.  

Cunoscută ca o aşezare medievală de mare prestigiu, localitatea Cenad este, 
după părerea mea, reprezentativă pentru un alt model de convieţuire multiculturală din 
românia: cel bănăţean. Pe de o parte, în secolele ce s-au scurs de la aşezarea primelor 
familii germane (sec. XVII-XVIII), a sârbilor şi maghiarilor (sec. XVIII-XIX), s-au 
produs o serie de metisaje etnice şi confesionale care au dus la uniformizarea aşezării, 
iar pe de alta, în urma exodului din anii 70 al celor dintâi, aceasta s-a deschis către 
metisajul regional (în zona Sânicolau Mare s-au aşezat români proveniţi din Oltenia şi 
sudul Moldovei atraşi de locurile de muncă furnizate de industrializarea zonei). 

În cursul celor două descinderi în teren am remarcat, pe de o parte, nostalgia 
locuitorilor pentru timpurile în care, fără a fi sensibil segregate, cele patru grupuri etnice 
principale se defineau prin propriile tradiţii legate de Naşterea Lui Isus Hristos, pe de 
alta, diverse forme de armonizare a acestora până la adoptarea unui model festiv comun 
ce-i caracterizează. Elementele definitorii sunt în ordinea importanţei: păstrarea datei 
celebrării (sârbii sunt adepţi ai calendarului gregorian) şi a unor forme specifice de 
manifestare a spiritului religios (la catolicii maghiari şi germani, messa solemnă din 
seara de Ajun, urmată de performarea scenetelor religioase de către copii, iar la români 
şi sârbi, punctarea momentului prin colindatul de grup şi slujba din prima zi de Crăciun 
în cadrul căreia se cântă şi colinde religioase de către corurile bisericilor). Cu toate 
acestea, la serviciul religios din Ajunul Crăciunului ţinut în latină şi maghiară de preotul 
Groza Daniel în biserica multiseculară ce aminteşte de descinderea în Cenad a Sf. 
Gerardo Sagredo în sec. XI, au fost prezenţi ambii preoţi, atât cel sârb, cât şi cel român.  

În mediul mai restrâns (familial şi de grup etnic) sunt puse în valoare tradiţiile 
gastronomice (consumul obligatoriu al cărnii de porc, simbol al belşugului, la români şi 
sârbi şi al celei de pasăre, simbol al fecundităţii, la germani şi maghiari) şi de 
manifestări cutumiare precum: primirea colindătorilor (vestitori ai Crăciunului care 
intonează colinde specifice sau performează scenete religioase însoţiţi de mascaţi), 
„măturatul Crăciunului” (stratul de paie şi cereale aşternute de Ajun), ceremonial cu 
valenţe premaritale al tinerilor, „mersul pă gostie” (vizitele reciproce sau colindatul 
vecinilor) şi reuniunile dansante. Notabile pentru medierea procesului de armonizare 
sunt adoptarea unui preparat alimentar festiv cu valenţe auspiciale, „cesniţa”, plăcintă de 
aluat cu fructe confiate şi nuci în care se ascundea un ban ca prevestire a norocului şi 
belşugului în anul ce vine, precum şi a acceptării „cu porţile în lături” de către toţi 
gospodarii a colindătorilor români. Un alt element ce contribuie la configurarea 
sărbătorii este datorat convieţuirii cu românii şi se referă la un tip special de relaţie cu 
sacrul, concret, cu lumea de dincolo. Este vorba despre ofrandele şi darurile ce se fac 
defuncţilor în contextul sărbătorii de către toate familiile comunităţii, indiferent de 
apartenenţa etnică şi confesională. 

Fie şi dintr-o foarte scurtă trecere în revistă a tradiţiilor locale de Crăciun în cele 
trei aşezări menţionate se conturează două modele de convieţuire pe care le-am putut 
observa şi reconstitui: cel dobrogean şi cel bănăţean. Este cvasiunanim recunoscut că 
aceste două provincii româneşti plasate în extrema estică şi respectiv, vestică ale 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 06:40:16 UTC)
BDD-V2496 © 2007 Editura Alfa



Narcisa ŞTIUCĂ 

 678 

României sunt nişte spaţii ale toleranţei şi armonizării datorită convieţuirii îndelungate 
în ciuda mozaicului etnic şi religios pe care îl prezintă şi al rigorilor iniţiale impuse de 
cele două imperii la răscrucea cărora s-au aflat, cel Otoman şi cel Habsburgic, ulterior, 
Austroungar.  

Dacă în privinţa riturilor de trecere şi a celorlalte sărbători cu valoare pregnantă 
de marcă identitară discuţia ar fi cu mult mai complexă şi mai nuanţată, în ceea ce 
priveşte Crăciunul ca sărbătoare de renovare a timpului şi de inaugurare a unei noi etape 
de viaţă comunitară putem afirma că, prin semnificaţiile lui simbolico-religioase, el 
furnizează comunităţilor multiculturale acei piloni pe care se poate clădi viaţa împreună 
bazată pe respectarea reciprocă a valorilor şi chiar pe împrumutul reciproc.  

Chiar dacă nu mai putem vorbi despre etalarea tuturor reperelor etnicităţii în 
context festiv (de pildă, din desfăşurările cutumiare prezentate lipseşte arborarea ţinutei 
vestimentare caracterizante), se poate vorbi despre sărbătoare ca despre un prilej de 
rememorare a originii şi întemeierii, al afirmării apartenenţei etnice şi religioase 
(confesionale), dar şi ca unul de integrare în configuraţia unui loc în sens antropologic, 
un spaţiu cultural caracterizat printr-o zestre culturală generată de un trecut comun. 

Experienţele antropologice / etnologice pe care astăzi le mai pot trăi (şi ar trebui 
să le trăiască) specialiştii români sunt dintre cele mai fascinante, căci ele pun în evidenţă 
specificul zonal configurat nu doar prin insistent căutatele valori naţionale, ci prin 
puterea de sinteză culturală a anumitor arii culturale de interferenţă realizată printr-un 
abil şi complex joc al identităţilor, urmat de armonizare şi, în ultimă instanţă, de crearea 
unor modele de convieţuire demne de tot interesul. Sunt acele locuri în care cercetătorul 
se simte „acasă”, dar, în acelaşi timp, îşi poate păstra relativ constant „privirea 
distanţată” despre care vorbea Cl. Lévi-Strauss, în care prezentul nu se lasă decriptat 
fără o pătrunzătoare scrutare a trecutului istoric. 

 
Bibliografie 

 
Bonjug, Nichita, Note asupra grecilor din satul Regele Ferdinand I – Alibeichioi în „Analalele 
Dobrogei” X/1929, Cernăuţi.  
Eliade, Mircea, Mitul eternei reîntoarceri, în „Eseuri (Mitul eternei reîntoarceri. Mituri, vise şi 
mistere)”, Editura ştiinţifică, Bucureşti, 1991. 
Pop, Mihai, Obiceiuri tradiţionale româneşti, Editura Univers, Bucureşti, 1999. 
Ştiucă, Narcisa, Cenad – a Multi-ethinc Settlement în „Roots and rituals. The Construction of 
ethnic identities”, Het Spinhuis, Amsterdam, 2000. 
*** - Oxfordreaders: Ethnicity, edited by John Hutchinson and Anthony D. Smith, Oxford 
University Press, Oxford – New York, 1996.  
*** - Repere dobrogene. Note şi comentarii de teren (coord. Narcisa Ştiucă), editat de Centrul 
Naţional de Conservare şi Promovare a Culturii Tradiţionale, Bucureşti, 2004. 

 
Multicultural Experiences in Romania 

 
This paper is based on field researches made in the last decade in wellknown 

multiethnic areas from Romania: Banat County (1996-1997), Dobroudja County (2002-2003). 
The communities that I took into consideration are the multiethnic and multiconfessional ones 
from Cenad (Timiş District), the Greek one from Izvoarele (Tulcea District) and the Italian group 
from Greci (in the same district). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 06:40:16 UTC)
BDD-V2496 © 2007 Editura Alfa



Experinenţe ale multiculturalităţii în România 

 679 

I started my analysis from the general opinion that any holiday (in this case, the 
Christmas) allows the manifestation of an ample series of “cultural givens”. The religion (the 
confession), the mother tongues, the consanguine relations (kinship) that are assumed and 
asserted, the customs and traditions, the territory, all are turned to the best account by the 
communities in the festive framework.  

The anthropological/ethnological experiences that the Romanians scholars may (and 
must) have today are fascinating as these emphasize zonal specific character that is outlined not 
only by the national values insistently distinguished by antecessors, but also by the complex 
identity relations succeeded by the creation of cohabitation patterns which are very interesting.  

 

Universitatea din Bucureşti 

România 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 06:40:16 UTC)
BDD-V2496 © 2007 Editura Alfa



 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.187 (2026-01-07 06:40:16 UTC)
BDD-V2496 © 2007 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

