
 
 

Observaţii asupra unor elemente pre-homerice perpetuate în 
tradiţii româneşti şi sud-est europene 

  
Adrian PORUCIUC 

 
 Voi începe cu observaţia că ceea ce se desemnează, de obicei, prin „civilizaţie 
europeană” apare ca un edificiu complex clădit pe o temelie de valori scriptic-urbane. 
Începuturile respectivelor construcţii au coincis cu cele mai timpurii forme de polis 
grecesc, iar importante extinderi ulterioare s-au datorat uriaşului avânt civilizator al 
Romei. Totuşi, mai ales în zone ale Europei precum cea sud-estică, în care alfabetizarea 
s-a făcut târziu şi oralitatea a rămas dominantă până recent, s-au putut perpetua tradiţii 
evident mai vechi decât cele clasice oglindite în texte de tip „legendele Olimpului”.  
 În vestul Europei, chiar populaţiile (mai ales cele germanice) care au contribuit 
direct la căderea Imperiului Roman au făcut uz de tot ce mai rămăsese din structura 
administrativă şi din viaţa culturală imperială, ceea ce a înlesnit o continuitate de viaţă 
urbană şi de scriere în acea parte a continentului. Nu la fel s-a întâmplat în regiuni 
estice, precum cele ale Daciei şi ale împrejurimilor sale. Cu riscul de a prezenta fapte 
îndeobşte cunoscute, voi aminti, mai întâi, că la începutul secolului al doilea, statul 
dacilor, cârmuit de regele Decebal, a fost cucerit de legiunile împăratului Traian. Ce a 
avut Dacia înainte de romani a fost, cu precădere viaţă rurală, controlată prin 
intermediul unor davae, similare centrelor proto-urbane celtice cunoscute ca oppida (cf. 
Poruciuc 1995: 276). Romanii au fost cei care, în Dacia, au întemeiat nuclee de 
urbanism care puteau să devină mai semnificative în zonă decât coloniile greceşti de la 
Pontul Euxin. Dar acele nuclee nu au avut şanse de supravieţuire după „retragerea 
aureliană” din secolul al treilea. Dovezile arheologice şi istorice (cf. Madgearu 2001: 
36) duc la concluzia că populaţia Daciei post-romane (nu doar autohtonii parţial 
romanizaţi, ci şi urmaşii direcţi ai coloniştilor de sorginte romană) a trebuit să revină la 
o viaţă rurală care, printre altele, perpetua tradiţii arhaice cu rădăcini pre-romane locale. 
 Practic, în marea majoritate a teritoriilor din partea de nord a Peninsulei 
Balcanice, caracterul analfabet-rural al societăţii a rămas dominant pe parcursul epocii 
medievale şi în prima parte a epocii moderne. Analfabetismul nu a implicat, însă, 
imposibilitatea unei continuităţi culturale. Dimpotrivă, transmiterea orală de la o 
generaţie la alta, în absenţa unor modele intelectual-urbane şi a unor cenzurări şi 
prohibiţii (cu excepţia celor destul de blânde ale bisericii creştine răsăritene), explică, de 
fapt, spectaculoasa păstrare a unor elemente pre-creştine, pre-romane, şi chiar pre-
indoeuropene în cea mai importantă parte a folclorului românesc. Acesta, deşi are multe 
elemente proprii, fără corespondenţe vizibile în alte zone, trebuie privit şi în legătură cu 
un fond de tradiţii arhaice sud-est europene. În acea privinţă, deoarece este vorba de un 
aspect de interes mai general, merită menţionată (în traducere) opinia unui savant care s-
a arătat preocupat de problema perpetuării unor elemente de sorginte neolitică în 
tradiţiile greceşti: „Forţa inerţială a culturii ţărăneşti (peasant culture) şi a obiceiurilor 
ţărăneşti trebuie să fi menţinut mereu o anume continuitate de religie în tărâm grecesc” 
(Burkert 1985: 13). În foarte mare măsură, în lucrarea de faţă, voi avea în vedere tocmai 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:24:55 UTC)
BDD-V2431 © 2006 Editura Alfa



Adrian PORUCIUC 

 712

manifestări ale forţei culturii ţărăneşti, dar nu voi neglija nici dovezile arheologice, nici 
legendele clasice, transmise în scris.  
 Perioada în care s-a dezvoltat antichitatea clasică poate apărea ca centrală în 
cadrul cronologic implicat de această lucrare. Cu toate acestea, la concluzii credibile 
putem ajunge, mai ales, pe baza unor elemente care vin dinspre două extreme 
cronologice: (a) fapte pre-antice (pre-scriptice), unele deja dovedite ca provenind din 
mediul neolitic, şi chiar paleolitic; (b) folclor înregistrat pe parcursul ultimelor două 
secole. Un asemenea demers, bazat pe exploatarea celor două extreme, este unul foarte 
apropiat de cel propus de Marija Gimbutas, din momentul în care s-a decis să-şi asume 
riscul de a deveni „oaie neagră”1 pentru cei ataşaţi de un model tradiţional de 
arheologie. Prin acea desprindere a ei, Gimbutas punea şi bazele unei noi direcţii de 
studiu interdisciplinar, după cum reiese dintr-un pasaj al introducerii la volumul 
Gimbutas 1989 (p. XVIII): „Acest volum este un studiu de arheomitologie, un domeniu 
care include arheologie, mitologie comparată şi folclor, fiind de asemenea un domeniu 
care le rămâne arheologilor de explorat”2. Linia pe care am adoptat-o (aici şi în alte 
lucrări) implică abordarea mitologiei şi a tradiţiilor populare pe direcţii propuse atât de 
Gimbutas, cât şi de Eliade, deşi mă simt îndatorat, în măsuri diferite, şi altor savanţi, pe 
care îi voi pomeni la diverse puncte de mai jos. 
 Numeroase pasaje din „istoria ideilor religioase” a lui Eliade3 ne îndeamnă să 
încercăm să descoperim cele mai adânci rădăcini ale folclorului românesc4. În cele trei 
volume ale monumentalei sale opere, Eliade s-a referit în mod repetat la „edificiul 
spiritual al neoliticului” (1978: 48), din care „s-au păstrat fragmente disparate în 
tradiţiile societăţilor ţărăneşti” (1978: 51). Acelaşi savant a conceput un subcapitol 
special (1985: 221-225) privitor la „supravieţuirea tradiţiilor religioase pre-creştine”, 
subcapitol în care apar semnificative exemple luate din producţii folclorice româneşti. 
Iar cu privire la ce fel de abordare s-ar cere în studierea folclorului ritual-cultual 
românesc, Eliade afirma altundeva următoarele (1985: 228): 

„În orice caz, funcţia religioasă a dansurilor şi textelor [folclorice] este clară. 
Astfel reiese că o analiză corectă a universului imaginar al colindelor este capabilă să 
dezvăluie un tip de experienţă religioasă şi o creativitate mitologică ce sunt 
caracteristice ţăranului din Europa centrală şi estică. Din nefericire, nu există o 
hermeneutică adecvată unor asemenea tradiţii rurale. Cu alte cuvinte, încă rămâne de 
găsit o modalitate de analiză a textelor mitico-religioase orale comparabilă cu 
interpretarea operelor scrise. O asemenea hermeneutică ar scoate în evidenţă nu doar 
profundul sentiment de adeziune la o moştenire tradiţională, ci şi reinterpretările 
creatoare ale mesajului creştin”. 
 În privinţa studiului dedicat, în mod particular, producţiilor mediului egeo-
balcanic din timpuri pre- şi proto-istorice, înainte de Eliade şi de Gimbutas a fost 
                                                 
1 Aşa îşi prezenta chiar ea postura proprie, într-un interviu din 1984 (cf. Poruciuc 1985). 
2 Traducerile citatelor incluse în această lucrare aparţin autorului. 
3 Am folosit cu precădere versiunea engleză (History of Religious Ideas) publicată la Chicago. 
4 Personal, am primit un impuls special în direcţia respectivă pe parcursul şederii mele (1990-1992) ca 
visiting scholar la University of Chicago. Acolo, în mai 1991, decanul renumitei Divinity School (care 
înfiinţase deja Catedra „Mircea Eliade”), m-a invitat să ţin o prelegere despre elemente pre-creştine în 
folclorul românesc. Atunci am tradus o consistentă serie de colinde româneşti în limba engleză şi tot atunci 
am avut ocazia să văd cât interes pot stârni asemenea texte în rândul unor specialişti în istoria credinţelor 
religioase, interes care m-a îndemnat să insist în domeniul respectiv. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:24:55 UTC)
BDD-V2431 © 2006 Editura Alfa



Elemente pre-homerice în tradiţii româneşti şi sud-est europene 

 713

Nilsson, cel care a acordat o atenţie deosebită tradiţiilor numite de el „pre-homerice”5. 
Pe parcursul primelor decenii ale secolului al XX-lea (cu mult înaintea descifrării 
tăbliţelor miceniene ce reflectă cea mai timpurie formă de greacă), Nilsson făcea 
pătrunzătoare observaţii cu privire la micenieni şi la raporturile minoico-miceniene. 
Pentru scopuri proprii, consider că merită să medităm asupra unei distincţii pe care o 
făcea Nilsson, în contextul amintit, între „cultual” şi „mitic”. Respectiva distincţie este 
vizibilă în următorul fragment (tradus după Nilsson 1972: 32): 
 „Arta minoică, în care [cu unele excepţii – vezi mai jos] nu erau de găsit 
reprezentări mitice, ci doar cultuale, a fost preluată în totalitate şi fără modificări de 
către micenieni. Este practic sigur că anumiţi artizani minoici au lucrat pentru stăpâni 
micenieni. Iar având în vedere că din arta lor lipseau reprezentările mitice, miturile 
miceniene nu au fost ilustrate, chiar dacă au fost relatate”. 
 O importantă parte din folclorul românesc pe care îl am în vedere aici prezintă 
trăsături mai degrabă cultuale decât mitice. Mai mult decât atât, unele dintre cele mai 
arhaice colinde româneşti pot fi utilizate ca adevărate „subtitrări” la unele reprezentări 
cultuale minoico-miceniene (precum cele care înfăţişează capturarea sau sacrificarea 
taurului)6, reprezentări care, în formele originale sunt mute, adică lipsite de orice text 
explicativ. 
 Multe dintre colindele româneşti de factură evident pre-creştină ne apar ca 
ecouri ale unor atitudini şi practici religioase egeo-balcanice mai vechi decât mitologia 
homerică, adică decât o mitologie populată de divinităţi antropomorfe care au 
„biografii” proprii şi au între ele diverse legături de rudenie. Divinităţile homerice 
acţionau ca membri distincţi ai unui „stat al zeilor” (cf. Nilsson 1972: 24), în care 
autoritatea supremă era, în viziunea religiei publice greceşti, un puternic şi capricios 
mare-tată, Zeus. Iar Zeus era, inclusiv prin numele său (etimologic înrudit cu lat. deus şi 
sanscrit. dēvah ‘zeu’), o manifestare a spiritului proto-indoeuropean eminamente 
patriarhal. Acel spirit contrasta cu cel matrifocal (nu neapărat matriarhal) care dominase 
viaţa spirituală a Vechii Europe neolitice, aşa cum a demonstrat Gimbutas în cele mai 
interesante opere ale ei (vezi mai ales volumele din 1989 şi 1991).  
 Ca să revin la Nilsson, mai sunt alte afirmaţii teoretice ale sale care merită 
amintite aici. Printre altele, în timp ce mulţi autori mai recenţi au sugerat că folclorul ar 
conţine un fel de mitologie în descompunere, Nilsson percepea (mai credibil) folclorul 
ca păstrător al unor elemente mult mai vechi decât mitologia propriu-zisă. Mai concret, 
viziunea lui Nilsson ar contrazice o atitudine ulterioară arătată, printre alţii, de Dumézil, 
urmat de Strutynski. Cel din urmă, de exemplu, a insistat pe „luarea în considerare a 
miturilor ca entităţi întregi şi trecerea dincolo de analiza motivelor specifică 
folcloriştilor, care mult prea adesea nu sunt în stare să vadă pădurea din cauza 
copacilor” (Strutynski 1973: XXXVIII). Într-adevăr, mulţi folclorişti au arătat astfel de 
limite. Dar, pe de altă parte, acelaşi Strutynski (loc. cit.) merge prea departe, pe o linie 
structuralistă, în a afirma că „doar prin cunoaşterea structurii întregului mitologem pot fi 
salvate miturile din tradiţia folclorică în care s-au scufundat”. Într-o asemenea 

                                                 
5 Respectiva etichetare era aplicată de Nilsson unor tradiţii care precedaseră evident mitologia şi panteonul 
închegate pe baza formelor scrise ale poemelor homerice, la care se adăuga teogonia sintetizantă a lui 
Hesiod. 
6 Vezi reprezentările de pe cupele de aur de la Vaphio (cu capturarea taurilor sălbatici) şi cele de pe 
sarcofagul cretan de la Hagia Triada (cu sacrificial taurului) prezentate în Glotz 1968: 337, respectiv 275.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:24:55 UTC)
BDD-V2431 © 2006 Editura Alfa



Adrian PORUCIUC 

 714

perspectivă, folclorul românesc şi sud-est european ar apărea ca o imensă mlaştină, care 
ar necesita o întreagă armată de salvatori de mituri! 
 Nu trebuie să ne simţim obligaţi, cred, să ne raliem la una sau alta din cele trei 
grupări principale de interpreţi ai mitologiilor, adică la vechea „şcoală istorică”, la 
comparatişti, respectiv la structuralişti. Fără îndoială, în măsura în care ajungem să le 
cunoaştem cele mai semnificative realizări, avem de învăţat lucruri de valoare de la toţi 
reprezentanţii de seamă ai celor trei grupări. Personal, am preferat, totuşi, să adopt o 
poziţie de outsider interdisciplinar, atras mai mult de detalii semnificative ale 
materialului concret decât de speculaţia teoretică. Tocmai de pe o asemenea poziţie am 
ajuns să consider că, în comparaţie cu mulţi dintre teoreticienii de după el, Nilsson s-a 
apropiat mai eficient de realitatea tradiţiilor greceşti (fie ele „idei religioase”, sau 
„mitologeme” propriu-zise). De pildă, el a observat că în mitul lui Perseus există o 
neobişnuită abundenţă de „motive de basm” (folk-tale motifs) şi că acest fapt „dovedeşte 
în oarecare măsură marea sa vechime” (1972: 40). De asemenea, în Ariadna şi firul ei 
salvator, Nilsson a văzut tot un motiv de basm, căruia i s-a adăugat, mai târziu, un „mit 
explicativ prostesc” (1972: 175). Iar la alt punct al volumului luat în consideraţie aici (p. 
189) acelaşi autor a făcut observaţia că multe basme „au fost încorporate în mitologie” 
(deci nu invers, cum au considerat alţi specialişti). 
 Analizarea unor materiale româneşti şi sud-est europene de interes 
arheomitologic m-a îndreptat spre concluzia că o serie de aspecte ritual-cultuale vin din 
timpuri care au precedat închegarea tuturor mitologiilor, teogoniilor şi teologiilor 
cunoscute. Mai mult, am ajuns la convingerea că, în loc să ne grăbim să trecem „dincolo 
de analiza motivelor” (cum dorea Strutynski), ar trebui să insistăm acolo cât mai mult, 
pentru a detecta nucleele originare atât ale miturilor, cât şi ale religiilor instituţionalizate 
mai târziu. De pildă, „Proto-Europa”, sau fecioara-şi-bourul, dintr-un foarte bine 
reprezentat ciclu de colinde româneşti (vezi mai jos), este un motiv cu siguranţă mai 
vechi decât legenda clasică a Europei seduse de Zeus-ca-Taur. La fel, leul vorbitor (şi 
uneori dansator!) din impresionantul ciclu de colinde româneşti centrat pe motivul 
junele-şi-leul (cf. Poruciuc 2002) este mai vechi şi mai semnificativ decât leul ucis de 
Herakles la Nemeea.   
 Contururile a ceea ce avea să devină mitologie clasică pot fi întrezărite în 
reprezentări preistorice descoperite de arheologi, dar aproximativ aceleaşi contururi sunt 
(printr-un fel de paradoxală inversiune cronologică) „prefigurate” în producţii folclorice 
culese abia în timpuri moderne. Şi exact aşa cum anumite forme şi profiluri descoperite 
în sanctuare preistorice au evoluat către aspecte în prezent vizibile în arhitectura unor 
biserici creştine (cf. Poruciuc 2000), mult din ceea ce cunoaştem a fi mitologie a derivat, 
mai mult sau mai puţin direct, din forme de exprimare ritual-cultuală a ţăranilor 
preistorici. Colinde româneşti precum cele deja menţionate mai sus, sau cele referitoare 
la monstrul marin numit dolf (cf. Poruciuc 2005), au origini mai vechi nu doar decât 
limba română7, ci chiar decât indoeuropenizarea acestei părţi a lumii. Nu sunt singurul 

                                                 
7 Este greu de spus în ce idiomuri preistorice au fost plămădite, mai întâi, cântecele rituale de tipul celor 
menţionate mai sus şi este la fel de greu de spus de câte ori au fost ele traduse şi re-traduse (din idiomuri 
muribunde în altele, adoptate sau impuse). Având, însă, exemplele concrete ale unor cântece cu linie 
melodică evident românească, dar cu texte traduse în idiomul maghiar vorbit de „ceangăii” din Moldova, 
sau ale unor cântece traduse în greceşte de comunităţi aromâne pe cale de elenizare, nu ar trebui să ne fie 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:24:55 UTC)
BDD-V2431 © 2006 Editura Alfa



Elemente pre-homerice în tradiţii româneşti şi sud-est europene 

 715

care a făcut asemenea afirmaţii. De exemplu, într-o concentrată prefaţă la un valoros 
volum dedicat „poeziei obiceiurilor de iarnă” ale românilor, Stancu Ilin (1985) se referă 
la colinde cu „ecouri din preistorie” (p. 18) şi la „pietrificări ale unor ritualuri 
nemaiînţelese astăzi”(p. 25). Dar printre specialiştii contemporani lui Ilin existau şi unii 
(nu voi da nume aici) în viziunea cărora fata care „coase şi chindiseşte” între coarnele 
bourului nu era decât o manifestare a hărniciei femeii române. Nu am reale intenţii 
polemice în această lucrare, dar voi da, totuşi, un citat dintr-o prefaţă mai recentă (a lui 
Iosif Herţea, la volumul de colinde publicat de el în 2000), prefaţă care, după mine, arată 
exact cum nu s-ar ajunge vreodată la o hermeneutică a folclorului ca cea dorită de 
Mircea Eliade. Iată pasajul prin care Herţea ne îndeamnă să ne apropiem de valorile 
folclorului ritual românesc: 
 „În ansamblul ei, lucrarea [Colinde româneşti] se adresează în primul rând 
specialiştilor (etnologi, etnomuzicologi, folclorişti) fără a exclude însă accesul cititorilor 
interesaţi de fenomenul folcloric, al celor dornici să se apropie de fiinţa reală a 
colindelor ţărăneşti, înfăţişate aici în toată candoarea şi farmecul lor frust, cu naivităţi 
uneori şocante dar şi cu accente de admirabilă fantezie creatoare […]. Cititorului 
răbdător i se dezvăluie, astfel, imagini pregnante ale unei lumi (medievale) demult 
apuse, şi totuşi prezentă încă prin spiritul ei, cu întâmplări legendare – biblice şi profane 
– închipuite naiv, cu expediţii vânătoreşti simbolice, cu răpiri de mirese şi peţitori de 
basm, cu animale fantastice şi arbori miraculoşi etc”. 
 Avem de-a face mai sus cu o atitudine intelectual(ist)ă, sentimental-
îngăduitoare, care rămâne departe de „fiinţa reală” a colindelor româneşti (dintre care 
cele mai semnificative nu au putut în nici un caz să fie produse de „lumea medievală”).  
 Cu privire la modul de prezentare a materialului folcloric în volumul Herţea 
2000, se poate spune că cele mai multe texte sunt prost încadrate şi imperfect transcrise. 
De exemplu, la paginile 20-21, între o colindă creştină (despre botezul de la „apa 
Iordanului”) şi una care înfăţişează conflictul dintre „noă năvodaşi” şi Iuda, a fost 
inclusă următoarea colindă cu motivul fata-şi-bourul:  
 „Şetină, şetioară / Vine maria cî’ de mare / Cî de mare marji’ n-are / Da zo, 
maria şi mi-aduşe:/ Doi braz nalţ înşet’ inaţ / Cu molidvi alăturaţi / Întră braz, întră 
moldivi [sic] / ‘Noată-noat-un bour sur / ‘Noată-noată-n coarne-ş poartă / Da zo, ‘n 
coarne şe-j mai poartă? / Poart-un liagăn de mătasă / Da-n liagăn şine-i culcat? / Da zo, 
Ana fată dalbă / Că ia-i n’ikă şi-nţăliaptă / Poartă-n braţă iarbă criaţă / Şi la brîu-i stic dă 
grîu / Şi-n t’iscuţă tămuiţă”. 
 Cu greu ar putea cineva (specialist, sau doar „cititor răbdător”) să-şi facă o idee 
cât de cât coerentă despre însemnătatea unui asemenea text fără măcar a-l pune alături 
de alte texte din acelaşi ciclu8. În primul rând, textul dat de Herţea apare ca fragmentar 
în comparaţie cu variante mai bine închegate şi mai bogate în conţinut, precum cele pe 
care le voi prezenta mai jos. Ciclul din care face parte colinda de mai sus este foarte 
important şi merită discutat într-o perspectivă interdisciplinară. 

                                                                                                                                    
greu să ne imaginăm mecanismele unor asemenea tipuri de perpetuări şi continuităţi, chiar în condiţiile unor 
modificări fundamentale în identitatea etnică. 
8 Pentru că vorbeam de încadrare, colinda citată mai sus ar fi fost mai bine plasată alături de una „a fetelor” 
(cu acelaşi refren - transcris Cetină cetioară - şi tot cu introducere referitoare la potopul marin), care apare 
în Herţea 2000 la paginile 147-148.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:24:55 UTC)
BDD-V2431 © 2006 Editura Alfa



Adrian PORUCIUC 

 716

 Limitele acestei lucrări mă obligă, oricum, să mă refer la o singură categorie de 
exemple ilustrative9, menite să sprijine ideea că folclorul românesc păstrează elemente 
de coloratură pre-homerică. Mă voi concentra, în continuare, tocmai pe categoria din 
care face parte şi colinda extrasă din colecţia Herţea 2000. Aşadar voi aborda, din nou10, 
cu argumente suplimentare, motivul Proto-Europei. Alegerea respectivă o fac din mai 
multe motive: (a) nu cred că este o simplă coincidenţă faptul că străvechi implicaţii 
religioase ale motivului fata-şi-bourul sunt confirmate de cel puţin o descoperire 
arheologică majoră (de nivel eneolitic), cea de la Căscioarele, într-o zonă a României în 
care au fost înregistrate şi unele dintre cele mai interesante colinde cu motivul respectiv; 
(b) avem, în acest caz, şi corespondenţe clare în reprezentări minoico-miceniene şi în 
tradiţia clasică grecească; (c) deşi fata-şi-bourul s-a păstrat ca motiv al folclorului ritual 
românesc ataşat marilor sărbători creştine, motivul respectiv nu putea lua naştere într-un 
context socio-cultural dominat de creştinism. 
 Ar fi nevoie de foarte multe pagini pentru a prezenta toate colindele care conţin 
motivul discutat aici, care, de regulă, apare în texte cu o introducere conţinătoare a unui 
alt motiv de mare vechime, anume „vine marea mare”11. Dar nu doar asocierea 
respectivă indică respectabila vârstă a motivului fata-şi-bourul. După cum anunţam mai 
sus, există şi un important sprijin arheologic. În plan general, specialiştii au considerat 
că există dovezi în sprijinul existenţei în preistorie şi în istoria timpurie a zonei 
anatoliano-egeo-balcanice a unor forme de cult care implicau o strânsă relaţie între o 
zeiţă şi un taur divin. Pentru că l-am citat deja pe Nilsson, voi aminti că el a făcut şi 
interesante observaţii cu privire la unele dintre puţinele obiecte miceniene cu 
reprezentări de „scene mitice”, anume plăcuţele de sticlă albastră pe care apare o figură 
feminină „şezând pe spatele unui taur mare” (1972: 33). Comentariul lui Nilsson a fost 
că „dacă o asemenea reprezentare ar fi aparţinut timpurilor clasice, toată lumea ar fi 
recunoscut-o imediat pe Europa pe spatele taurului” (loc. cit.). 
 Cu privire la o perioadă mult mai îndepărtată decât cea miceniană, dar într-un 
plan particular mai apropiat nouă, sunt demne de atenţie următoarele comentarii ale unui 
reputat specialist în probleme ale culturii eneolitice Cucuteni-Tripolie, arheologul Dan 
Monah (1997: 211): 
 „Reprezentările naturaliste ale mariajului divin sunt completate de hieros 
gamos-ul simbolic de la Bilcze Zlote […]. Placa de os tăiată în formă de craniu de taur 
poartă o siluetă feminină cu braţele ridicate. Faptul că este vorba de o reprezentare 
feminină […] ne-o demonstrează zecile de siluete feminine pictate pe ceramica 
Cucuteni-Tripolie. În favoarea interpretării propuse de noi, dar şi de alţi arheologi, 
putem invoca depunerile de statuete feminine pe cranii de taur în unele aşezări 
tripoliene. Reprezentarea amorurilor taurine ale „Marii Zeiţe” cunoaşte o largă 
răspândire în Anatolia şi Creta şi din acest punct de vedere nici lumea Cucuteni-Tripolie 
nu face excepţie. Şi cultura Gumelniţa cunoaşte tema hieros gamos-ului dintre „Marea 

                                                 
9 Exemple şi comentarii mai numeroase vor fi de găsit în volumul Prehistoric Roots of Romanian and 
South-East European Traditions, pe care l-am predat spre publicare la Institute of Archaeomythology (şi 
sper să se ajungă şi la publicarea unei versiuni în limba română cât de curând posibil). 
10 La Proto-Europa din colindele româneşti m-am referit şi în Poruciuc 1995a: 40-42. 
11 Pentru referiri concrete la posibila legătură dintre acel motiv şi trauma reală suferită de comunităţile 
neolitice circumpontice ca urmare a unui potop marin din mileniul VII î.Hr. (când s-a fomat Bosforul), vezi 
Poruciuc 2006.    

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:24:55 UTC)
BDD-V2431 © 2006 Editura Alfa



Elemente pre-homerice în tradiţii româneşti şi sud-est europene 

 717

Zeiţă” şi taurul fecundator. Prof. Vl. Dumitrescu a publicat un fragment dintr-un 
ansamblu statuar [descoperit la Căscioarele] din care s-a păstrat doar capul taurului ce 
poartă între coarne o figurină feminină. Ar fi interesant de investigat în profunzime acest 
motiv mitologic utilizînd şi literatura populară românească, dar nu vom insista acum”.  
 Putem fi siguri că, în ultima frază a pasajului redat mai sus, Monah se referă la 
colinda cu fata-şi-bourul. Trebuie spus, însă, că cele mai reprezentative variante 
înregistrate ale colindei respective nu dezvăluie, de fapt, un hieros gamos propriu-zis, ci, 
mai degrabă, un sacrificiu de fundaţie cu scop nupţial, după cum vom vedea mai jos.  
 Un text foarte semnificativ pentru discuţia de faţă este o variantă dată sub titlul 
Cetină, cetinioară drăgale! în colecţia Ilin 1985 (74-75): 
 „Lin, / Mai lin, / Marea-i venită, / Că-i de vânturi ocolită. / Dar pe mare ce mi-
aduce? / Plavii şi mălini, / Şi brazi cu cetini. / Printre brazi, / Printre mălini, / ´Noată, 
înoată, / Buhur ´noată, / Iar pe apă / Coarne-şi poartă… / La vârfşor / De cornişor, / 
Legănă-se-un legănel. / Dar în leagăn cine sta? / Sta Miţa / Răposata / Şi cosea / Şi se 
bocea,/  Şi din gur´aşa grăia: / - Printre brazi, printre mălini, / Printre dalbe unde lini, / 
Înoată-şi, / Înoată-şi, / Buhur ´noată-şi… / - Hai, grăbeşte, / Te găteşte… / Buhurele, / 
Buhurele, / Mai încet cu-notătura, / Ca să nu-mi stric cusătura, / Căci am fraţi / La curte 
daţi ;/ Veri primari / Tot vameşi mari! / Buhurele, / Buhurele… / Azi portiţa ţi s-a-nchis 
/ Şi pe tine că te-a prins!..”. 
 Partea finală a textului conţine ecouri ale unui ritual demult pierdut. „Miţa 
răposata” face legătura cu lumea de dincolo, iar elipticele ei îndemnuri (şi ameninţări) 
ne dau suficiente indicii cu privire la soarta bourului capturat. Aspectul din urmă apare 
într-o formulare mai clară într-o variantă oltenească (cu introducerea „Jiul mic, mare-a 
venit”), care are următoarea parte finală (după Ilin 1985: 63-64): 
 „Ea la Bohor se uita / Şi din gură îi grăia: / - Lin, mai lin cu-notătura, / Să nu 
sminteşti cusutura. / Fraţii mei de te-or vedea, / După tine-or alerga, / Ţie vadul ţi-or 
închide / Şi pe tine că te-or prinde, / Frumos capul ţi-or tăia; / Şi-apoi din cărniţa ta / 
Nunta a nunti cu ea, / Şi-apoi din pelcica ta, / Covor face-or cu ea, / Şi-apoi din coarnele 
tale / Face-vor ei lingurele, / Lingurele păhărele, / De-or lumi boieri cu ele…” 
 Aşadar, departe de a se înfăţişa ca mire, bourul are evidentul rol de a asigura, 
prin sacrificiu, fundamentul unui ritual nupţial. Şi, departe de a avea poziţia Europei 
clasice (concubină pasivă a taurului divin), Proto-Europa arhaică din colindele 
româneşti încă apare ca deţinând controlul asupra unui ritual fundamental.  
 Asemenea elemente, ca şi multe altele din acelaşi fond, impun ideea că, în 
absenţa unor presiuni din partea vreunei culturi urbane şi în condiţiile unei remarcabile 
continuităţi demice12, comunităţile ţărăneşti sud-est europene au avut „norocul” de a-şi 
putea perpetua multe forme de viaţă ritual-cultuală venite din preistorie. Românii pot fi 
mândri că strămoşii lor autohtoni au păstrat comoara unor tradiţii ancestrale ca cele 
menţionate mai sus. Dar, deşi multe dintre acele tradiţii au supravieţuit doar în rostire 
românească, ele au rădăcini anatoliano-egeo-balcanice de mare însemnătate pentru 
însăşi facerea Europei ca parte distinctă a lumii.* 

 

                                                 
12  Se cuvine făcută o distincţie între demic şi demografic, asemănătoare celei dintre lingual şi lingvistic. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:24:55 UTC)
BDD-V2431 © 2006 Editura Alfa



Adrian PORUCIUC 

 718

Bibliografie 
 

Burkert, W., 1985. Greek Religion (trad. J. Raffan), Harvard University Press. 
Dumézil, G., 1973. Gods of the Ancient Northmen (ed. E. Haugen), University of California 
Press. 
Eliade, M., 1978 (I), 1982 (II), 1985 (III), A History of Religious Ideas (trad. W. R. Trask), 
University of Chicago Press. 
Gimbutas, Marija, 1989. The Language of the Goddess, San Francisco: Harper & Row. 
Gimbutas Marija, 1991. The Civilization of the Goddess, ed. Joan Marler, San Francisco: 
Harper. 
Glotz, G., 1968 (1925). The Aegean Civilization, London: Routledge & Keagan Paul. 
Herţea, I. (ed., pref.), 2000, Colinde româneşti, Bucureşti: Muzeul Literaturii Române. 
Ilin, S. (ed., pref.), 1985, Poezia obiceiurilor de iarnă, Bucureşti: Minerva. 
Madgearu, A, 2001, Rolul creştinismului în formarea poporului român, Bucureşti: BIC 
ALL. 
Monah, D, 1997, Plastica antropomorfă a culturii Cucuteni-Tripolie, Piatra Neamţ: 
Bibliotheca Memoriae Antiquitatis. 
Nilsson, M. P., 1972 (1932), The Mycenaean Origin of Greek Mythology (ed. E. Vermeule), 
University of California Press. 
Poruciuc, A., 1985. „Interviu cu prof. dr. Marija Gimbutas despre culturile arhaice”, 
„Cronica”, 1 feb. (p. 10). 
Poruciuc, A., 1995, “The Etymology of Dacian deva in Connection with Greek Thēbai and 
with Palaeobalkan Phonology”, „Thraco-Dacica”, Tom XVI, Nr. 1-2 (275-283). 
Poruciuc, A., 1995a, Archaeolinguistica. Trei studii interdisciplinare, Bibliotheca 
Thracologica IX, Bucureşti: Institutul Român de Tracologie. 
Poruciuc, A., 2000, “The Shape of Sacredness: From Prehistoric Temples to Neo-Byzantine 
Churches,” “ReVision”, Vol. 23, Nr. 1 (27-37).  
Poruciuc, A., 2002, “Thracian Lions and Romanian Lion-Carols”, in vol. Pitúē – Studia in 
honorem Prof. Ivani Marazov (188-208), ed. R. Gičeva, K. Rabadžiev, Sofia: Anubis.  
Poruciuc, A., 2005, “The Romanian dolf ‘sea monster’ in connection with a Greek lexical 
family and with signs of early Eurasian religion”, “Journal of Archaeomythology”, Vol. 1, 
Nr. 1 (12-24).  
Poruciuc, A., 2006, “The Sea and the Sea-Flood in Romanian Folklore”, “Journal of 
Archaeomythology”, Vol. 2, Nr. 1 (65-76).   
Strutynski, U., 1973, “Introduction, Part II”, in Dumézil 1973. 
 

*După ce redactasem deja acest articol, am primit “Acta Terrae Septemcastrensis”, V, 2006, 
unde este inclus şi articolul „Progress Report – Reconstruction and study of the Vinča 
architecture and artifacts using virtual reality technology” de Cosmin Suciu, Martin White, 
Gheorghe Lazarovici, Sabin Adrian Luca. Am ţinut să menţionez acest articol, deoarece în el se 
face referire  la o importantă descoperire (de nivel eneolitic) făcută pe şantierul arheologic din 
localitatea bănăţeană Parţa. Este vorba de statuia care, în formularea autorilor, „reproduces a 
divine couple: Big God Mother and her acolyte, Bull God” (p. 16). 

 
 

 
 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:24:55 UTC)
BDD-V2431 © 2006 Editura Alfa



Elemente pre-homerice în tradiţii româneşti şi sud-est europene 

 719

 
On Some pre-Homeric Elements Perpetuated in Romanian and Southeast 

European Traditions 
 

The author of the article On Some pre-Homeric Elements Perpetuated in Romanian and 
Southeast European Traditions aims to reveal certain specific features of what may be regarded 
as a lingering stock of Old European (basically Neolithic) traditions. In general, whatever we 
label as “European civilization” appears to be literate-urban edifice that began with the Greek 
polis and then expanded by means of the the huge vehicle of Imperial Rome. Nilsson was the 
first to observe that the public religion of classical Greece preserved many “pre-Homeric” 
elements; then, more recently, Burkert stated that a certain continuity in Greek religious life was 
due to a strong “peasant culture.” To expand that view, we may observe that there are areas, such 
as the Balkan-Danubian one, in which literacy was generalized only recently and orally 
transmitted traditions could survive longer in rural communities. It is in such areas where we 
may have the surprise of finding relics of religious life that elsewhere can only be deduced from 
archaeological finds. As examples of spectacular survivals, this author gives Romanian ritual 
songs (colinde) about a young woman riding a wild bull across a troubled sea, a motif that may 
rightly be entitled “proto-Europa.” Many other such examples suggest that the archaic folklore 
specific to Romania and the neighbouring countries reflects prehistoric beliefs directly related to 
the ones that had the chance to be processed by literate Greeks into “Olympian legends”.  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:24:55 UTC)
BDD-V2431 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

