
 
 

Români din Istria (localitatea Jeiăn, Croaţia). Strategii de 
conservare şi promovare a culturii tradiţionale la nivel european 

 
Mihaela NUBERT CHEŢAN, 

Cristina GAFU 
 

În contextul absenţei studiilor etnologice româneşti asupra comunităţilor de 
istroromâni în ultimii 50 de ani şi, luând în considerare realitatea dispariţiei progresive a 
dialectului (în prezent numărul de vorbitori ai acestui dialect este redus), cercetători ai 
Institutului de Etnografie şi Folclor „Constantin Brăiloiu” al Academiei Române (dr. 
Mihaela Nubert Cheţan, dr. Cristina Gafu, drd. Armand Guţă) au realizat un proiect de 
cercetare fundamentală privind formele şi modalităţile de conservare şi promovare a 
mărcilor identitare în cadrul acestor comunităţi, proiect finanţat de Ministerul Afacerilor 
Externe, prin implicarea Departamentului Relaţiilor pentru Românii de Pretutindeni. 
Obiectivele principale ale proiectului au vizat cercetarea nemijlocită a obiceiurilor, 
tradiţiilor, folclorului literar şi muzical în contextul actualelor dinamici socio-culturale. 

Prospecţia de teren s-a desfăşurat în perioada 29 septembrie-10 octombrie 2005 
şi a fost concentrată asupra localităţii Jeiăn1 (130-140 de locuitori, majoritatea lor 
istroromâni), situată în partea de nord-vest a regiunii Kvarner, în provincia Ćićarija. 

Culegerea a relevat, în această primă etapă a cercetării, două nivele de 
conservare a culturii tradiţionale, ca mărci identitare ale comunităţii din Jeiăn: folclorul 
muzical şi reprezentarea obiceiurilor prilejuite de sărbătorirea Epifaniei Domnului, 
plasată în calendarul romano-catolic la data de 6 ianuarie, Tri Kralji (Gaşpar, Melchior 
şi Baltazar). 

În cadrul ciclului de manifestări care au loc începând cu această dată, se 
evidenţiază două secvenţe fundamentale: obiceiul zvonciarilor (clopotarilor) şi 
Carnavalul. 

Întâlnit în tradiţiile populaţiei care trăieşte în vestul regiunii Kastav 
(împrejurimile oraşului Rijeka), obiceiul zvonciarilor este reprezentat atât de croaţi, cât 
şi de istroromâni şi face parte dintr-un ciclu mai amplu de ritualuri (desfăşurate atât 
iarna, cât şi primăvara) care marchează legătura dintre învierea naturii şi începutul 
noului ciclu temporal, împărtăşind trăsături conexe simbolismului morţii şi al reînvierii. 
Există anumite elemente comune care fac posibilă asocierea cu obiceiuri (de Crăciun, 
Carnaval, Rusalii) bazate pe reprezentări dramatice ale renaşterii naturii din alte spaţii 
culturale: Căluşul, cât şi variantele de iarnă ale acestuia din Transilvania, Turca şi 
Brezaia românească, Rusalija macedoneană, Kukerii bulgari2. 

 
 

                                                 
1 Pe cuprinsul studiului păstrăm ortografia românească (în italiană Seiane – veche denumire a localităţii, în 
croată Žejane). 
2 Gail Kligman, Căluşul. Transformări simbolice în ritualul românesc, Bucureşti, Editura Univers, 2000, p. 
84; Romulus Vuia, Studii de etnografie şi folclor, Bucureşti, Editura Minerva, 1975, p.115. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:18:16 UTC)
BDD-V2426 © 2006 Editura Alfa



Mihaela NUBERT CHEŢAN, Cristina GAFU 

 668

Desfăşurarea obiceiului  
1.Prima secvenţă 
Obiceiul zvonciarilor este jucat de: un grup cu o componenţă exclusiv 

masculină – numărul de clopotari (zvonciari) fiind par (interviurile cu membrii grupului 
au relevat că, în trecut, erau admişi numai doi, în prezent numărul acestora fiind tot par, 
dar variabil), un conducător, capo, (situat în fruntea zvonciarilor) şi un casier. Aceştia 
sunt însoţiţi de un grup de bărbaţi şi femei şi de o formaţie instrumentală compusă din 
muzicieni care cântă la tobă, chitară şi armonică. În cadrul acestui alai se remarcă 
distribuirea mai multor tipuri de roluri: grupul zvonciarilor care, în ziua respectivă, 
înconjoară, alergând, de trei ori satul de la răsărit la apus, oprindu-se în dreptul fiecărei 
gospodării unde sar (zvonesc); conducătorul, (capo), ce reglementează buna desfăşurare 
a obiceiului şi disciplina cu ajutorul unui fluier. Coordonând secvenţele principale ale 
scenariului ceremonial (începutul şi sfârşitul săriturilor ritmice ce coincide cu momentul 
în care grupul trebuie să se deplaseze la o altă casă), „capul” are un statut privilegiat, 
atribuţiile sale fiind legate de controlul timpului ceremonial. Casierul are sarcina de 
colectare a darurilor alimentare primite. 

Momentul constituirii grupului zvonciarilor reprezintă o etapă esenţială, în 
trecut componenţa modificându-se anual în funcţie de performanţele membrilor grupului 
ce erau evaluate de comunitate conform următoarelor criterii: simţ ritmic, care să le 
permită coordonarea sunetelor emise de clopote cu săriturile (de felul în care zvonesc 
depinde eficienţa ritualului).  

În zorii zilei respective Zvonciarii (Clopotarii) se întâlnesc la şcoala din sat 
pentru a forma grupul care urmează să se deplaseze în satul învecinat, Mune. Prin 
tradiţie, zvonciarii din Jeiăn joacă obiceiul în Mune, iar cei din Mune în Jeiăn. După 
cum am menţionat deja, secvenţele care marchează valenţele magico-rituale ale 
obiceiului se focalizează în acţiunea de înconjurare (de trei ori) a satului de la răsărit la 
apus3, grupul oprindu-se în dreptul fiecărei gospodării unde sar pentru a face clopotele 
să sune ritmic (zvonesc). Şi în prezent sătenii respectă tradiţia de a-i primi în gospodărie 
pe zvonciari, întrucât se crede că persoanei care a refuzat să-i primească îi va merge 
prost tot anul. Toţi membrii comunităţii conştientizează simbolistica actului de a zvoni ( 
a suna din clopote), astfel încât acţiunile grupului sunt valorizate cu o condescendenţă 
deosebită.  

Gazdele oferă conducătorului şi casierului – singurii care au dreptul de a intra în 
case – alimente, ouă (oşoare), slănină şi vin (vir) 4 care sunt consumate la finalul 
obiceiului şi în timpul mesei comensuale.  
 Pe parcursul distanţei dintre case, este interpretat cântecul  De la Jurine pâr la 
Ştipe, acompaniat de ţindră (instrument cordofon din categoria lăutelor). Textul 
reprezintă verbalizarea secvenţei ceremoniale şi a gesturilor, descriind în acelaşi timp 
schimbul de daruri dintre performeri şi gazde. 
 De la Jurine pîr la Ştipe / Saka coasa trei oşore / Şi prin coase cu slanine / U iu 
cântu oiaine / Tuok an fruşte vor juca / Uanu nova ciuda da. (De la Jurine pân la Ştipe / 

                                                 
3 „La aromânii pindeni, copiii se strâng dimineaţa la biserica comunei, iar după ce ocolesc biserica de trei 
ori, cântând colinde, se împart în mici grupuri şi apoi pornesc spre case, la colindat” George Marcu, Folclor 
muzical aromân, Bucureşti, Editura Muzicală, 1977, p. 18. 
4 În sistemul de norme comportamentale care reglementează buna desfăşurare a obiceiului există interdicţia 
consumului excesiv de băutură. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:18:16 UTC)
BDD-V2426 © 2006 Editura Alfa



Românii din Istria (localitatea Jeiăn, Croaţia) şi cultura tradiţională 

 669

La fiecare casă trei ouă / Şi prin case cu slănină / Cântă oiaine / Aceea vor juca / Anul 
nou mult va da). 

Textul face referire la primirea şi consumarea ouălor la sfârşitul meselor rituale 
de Lăsatul Secului. Această tradiţie, semnalată de cercetătorul Ion H. Ciubotaru şi în 
anumite zone ale Moldovei, simbolizează „abandonarea totală a bucatelor de frupt sau 
de dulce pe tot parcursul postului care urma”5. Deşi relaţionarea segmentului literar cu 
desfăşurarea obiceiului a impregnat cântecului o funcţie ceremonială, prin reprezentarea 
acestuia şi cu ocazia festivităţilor hramului bisericii, se produce un fenomen de 
refuncţionalizare. 

A doua secvenţă 
2.Carnavalul 
Comune mai multor spaţii în care predomină religia catolică, „festivităţile 

ciclului carnavalesc propriu-zis sunt desfăşurate în perioada de permisiune şi licenţă, 
care debutează în cele mai multe arii culturale, cu Anul Nou şi se încheie cu un Carnaval 
propriu-zis, ultima răbufnire a non-interdicţiilor fiind marcată, în ariile europene, de 
Lăsata secului şi începutul postului”6. Iniţial, în spaţiile europene şi ulterior, prin 
colonizare în ţările Americii latine, au coexistat două tipuri de Carnaval, cel rural şi cel 
urban, a căror opoziţie este potenţată de afirmarea unor funcţii diferite. Spre deosebire 
de Carnavalul urban, «les carnavals ruraux abondent aussi en gestes qui donnent sens à 
l’espace commun, en marquent les différences internes et les frontières, en favorisent 
magiquement les productions. Pendant des siècles, la fête des champs conservera cette 
tonalité bien à elle, perpétuant l’ancienne forme médiévale»7.  

Această secvenţă a obiceiului, denumită Pust, se concentrează în jurul unei 
procesiuni al cărei punct culminant îl constituie sacrificarea simbolică a unui manechin, 
reprezentare a Carnavalului. Întâlnită în mai multe spaţii europene, păpuşa de paie sau 
de cârpe, (în Jieăn purtând numele de Veliki Brat-Marele Frate), este urcată după 
răsăritul soarelui pe un stâlp situat în centrul satului, unde va rămâne până la încheierea 
Pustului. Prezenţa acestui tip de substitut a fost pusă în evidenţă în diferite documente 
care făceau referire la Carnaval: „Într-o alegorie licenţioasă din secolul al XIII-lea e 
reprezentată lupta între Carnaval şi Post, iar în întreaga cultură populară franceză 
mascaţi sau manechine de paie sunt sacrificaţi simbolic sub numele de Carnaval. Acesta 
din urmă e un nume generic nu numai pentru personificări ale sărbătorii, asupra cărora 
sunt executate practici mai mult sau mai puţin magice, având drept nucleu bătrâne şi 
bătrâni mascaţi şi alte travestiri din categoria victimei emisar”8. 

Modul de desfăşurare  al manifestărilor de tip carnavalesc presupune o schemă 
generală comună zonelor rurale, deosebirile fiind legate de faptul că anumitor secvenţe 

                                                 
5 Ion H. Ciubotaru, Catolicii din Moldova. Universul culturii populare, volumul II, Obiceiurile familiale şi 
calendaristice, Iaşi, Editura Presa Bună, 2002, p. 260. 
6 Paul P. Drogeanu, Practica fericirii. Fragmente despre sărbătoresc, Bucureşti, Editura Eminescu, 1985, p. 
226. 
7 Carnavalul „rural abundă în gesturi care dau sens spaţiului comun marcând diferenţele interne şi 
frontierele, favorizând la nivel magic producţiile [...] De-a lungul secolelor, sărbătorile rurale au conservat 
această tonalitate perpetuând forme medievale vechi”, Daniel Fabre, Carnaval ou la fête à l΄envers, Editura 
Gallimard, 1992, p. 36. 
8 Paul P. Drogeanu, op. cit., p. 234. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:18:16 UTC)
BDD-V2426 © 2006 Editura Alfa



Mihaela NUBERT CHEŢAN, Cristina GAFU 

 670

li se acordă o importanţă diferenţiată. Arnold van Gennep9 observa că, în Franţa, 
practicilor punitive exercitate asupra momâii (lapidare, împuşcare, înecare, incinerare, 
decapitare) li se acorda o importanţă aparte întrucât nucleul întregului obicei îl 
constituia secvenţa judecăţii. Deşi, prin raportare la contextul social şi religios al Evului 
Mediu, Gennep remarca funcţia parodică a judecăţii preliminare condamnării 
manechinului, activată ca o reacţie la autoritate în general (laică şi religioasă), 
cercetătorul admite că această reprezentare antropomorfă este personificarea unei 
perioade de timp valorizată negativ (sfârşitul de an, excesele, o perioadă friguroasă). 
Supliciile la care era supus aveau rolul de a asigura reînnoirea rituală a timpului, 
renaşterea ciclică şi fixarea începutul postului Paştelui. Trebuie menţionat că autorul 
pune accent pe tendinţa de dramatizare, de teatral, pe funcţia spectaculară a seriilor 
parodice (judecarea, pedepsirea „victimei-emisar” şi imitarea unui cortegiu funerar).  

În varianta Carnavalului din Jieăn se regăsec, pe de-o parte, elementele schemei 
de bază – prezenţa efigiei, momentul judecării şi pedepsirii – şi, pe de altă parte, 
elemente diferenţiatoare cum ar fi lipsa unui alai de mascaţi – caracteristic spaţiilor 
europene – şi a bătăilor cu cochilii de ouă umplute cu apă sau a fragmentelor de hârtie 
specifice Americii latine. În ceea ce priveşte elementele similare, se observă o 
modalitate diferită de accentuare şi punere în valoare a unor secvenţe. Ne referim în 
special la distrugerea prin incinerare a manechinului care reprezintă momentul central, 
fiindu-i atribuite funcţia de reînnoire a ciclului temporal şi valenţe profilactice. La 
finalul zilei ceremoniale, această reprezentare antropomorfă este coborâtă, aşezată pe un 
suport care imită afetul unui tun, tractat de o maşină în care se află „văduvele” (doi 
bărbaţi travestiţi) care îl jelesc. Cortegiul, format din mai mulţi săteni purtând doliu, 
parcurge drumul spre marginea satului unde, după o parodie de slujbă religioasă, păpuşa 
este lovită cu un băţ  şi arsă împreună cu crucea pe un rug vertical. 

Costume  
Vestimentaţia zvonciarilor este alcătuită din bluze marinăreşti (piesă 

vestimentară cu o vechime de cel puţin două generaţii (prezentă şi în costumaţia 
croaţilor) de care sunt prinse batiste albe (fazzolo) folosite pentru a-şi şterge sudoarea de 
pe faţă în timpul jocului, pantaloni albi (bragheşe), ciorapi de lână (şcapine de lâră) şi 
ghete (postole). Pe deasupra bluzelor marinăreşti se poartă şube (vestă de ied şi o bucată 
de blană de oaie pusă peste şolduri, întrebuinţată şi de croaţi), peste care sunt legate trei 
clopote de aramă (spre deosebire de croaţi care au numai unul). Prezenţa clopotelor 
(prinse la brâu) este semnalată în mai multe ritualuri jucate în sud-estul Europei cum ar 
fi Căluşarii şi măştile de Crăciun – dracii, în România şi Kukerii în Bulgaria10. Pe cap 
este purtat comăracul, o pălărie din carton cu calota împodobită cu fotografii 
reprezentând portrete de femei frumoase, în vârful pălăriei este fixată ruja, simbol floral 
(confecţionat din hârtie colorată creponată), iar în jurul borurilor sunt prinse panglici 
lungi multicolore (baiere). Este de remarcat că acest obiect vestimentar specific satului 
Jeiăn s-a păstrat aproape intact comparativ cu descrierile existente în lucrarea lui 
Maiorescu: „Jeiunesii nu poartă şepce, ci pălărie şi la chiamă comarac. Ele au forma 
pălărielor din Ternave şi Mureş în Ardeal, şi nu numai ale junilor, ci şi chiar ale 
bărbaţilor sunt până sus la fund pline de cordele, de culori diverse. De regulă cordela de 
                                                 
9 Arnold van Gennep, Manuel de Folklore français contemporain, tom III, Paris, Editura A. Et J.Picard et 
C., 1947, p. 984-987.  
10 Gail Kligman, op.cit., p. 204. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:18:16 UTC)
BDD-V2426 © 2006 Editura Alfa



Românii din Istria (localitatea Jeiăn, Croaţia) şi cultura tradiţională 

 671

jos e de velut (catifea), cele deasupra de mătasă. Diferenţa toată e că la betrâni cordelele 
sunt de colori mai închise, ear la tineri de colori ce bat la ochi, şi între cari se caută mai 
ales roişul, cum zic ei la roşu. Colorile mai usitate la juni sunt roşu, galben şi venăt sau 
albastru. La betrâni predomneşte negrul. Pălăriile tinerilor sunt ornate cu pene de păun şi 
cu pene (buchete) de flori de câmp şi de grădine”11. Dintre toate obiectele de 
vestimentaţie, comăracul reprezintă elementul diferenţiator prin raportare la costumele 
Zvonciarilor din regiunea Kastav: croaţii poartă fie măşti stilizate cu reprezentări 
animaliere, fie căciuli sau pălării împodobite cu flori.  

În ceea ce priveşte conducătorul, capo, acesta este costumat în ofiţer de marină, 
pe cap purtând o caschetă. Atât bărbaţii, cât şi femeile care completează alaiul poartă pe 
umeri în jurul gâtului baticuri roşii înflorate. Pe cap bărbaţii au pălării negre, iar femeile 
baticuri.  

Funcţii 
Derularea întregului scenariu ceremonial pune în evidenţă două serii de funcţii 

activate pe parcursul diferitelor secvenţe: primare – funcţia augurală, de purificare, 
apotropaică, de fertilizare, care acţionează în complementaritate, potenţând simbolistica 
începutul noului an coroborată cu marcarea debutului perioadei de permisiune şi licenţă 
(Carnavalul) – şi secundare – funcţii precum cea spectaculară şi de divertisment, funcţia 
de conservare şi promovare a identităţii locale şi etnice şi de consolidare a coeziunii 
comunităţii.  

Atât obiceiul zvonciarilor, cât şi festivităţile carnavaleşti delimitează segmente 
temporale liminale. Cea mai evidentă funcţie a actului de a „zvoni” este aceea de 
anunţare a debutului perioadei de tranziţie între vechiul şi noul an, în timp ce Carnavalul 
circumscrie perioada care marchează începutul Postului Paştelui.  

Funcţii primare: 
Funcţia augurală: Cântecul interpretat pe drum, De la Jurine pâr la Ştipe, 

conţine o trimitere explicită la formulele tipice de urare: Uanu nova ciuda da. 
Funcţia de purificare: Prin relaţionare cu simbolistica focului, incinerarea 

păpuşii şi, în trecut, arderea comăracelor la sfârşitul obiceiului, relevă o dublă 
funcţionalitate: cea de purificare şi  aceea de marcare a unui nou ciclu calendaristic şi 
existenţial. 

Funcţia apotropaică: Sunetele clopotelor implică o serie de conotaţii induse de 
funcţia apotropaică (alungarea spiritelor malefice), eficienţa fiind legată de semnificaţia 
zgomotelor produse în momentul săriturilor ritmice pe care le execută zvonciarii. 
Simbolurile clopotelor sunt conexe perceperii sunetelor, care „are pretutindeni putere de 
exorcism şi purificare, alungă duhurile rele sau măcar avertizează de prezenţa lor”12. În 
acest sens trebuie precizat că zvonciarii sunt asimilaţi unei confrerii de tip militar fiind 
consideraţi apărători ai satului „soldaţi”. Informatorii au subliniat că zgomotul produs de 
clopote are rolul de a asigura venirea unui nou an benefic şi alungarea vechiului an. O 
utilizare asemănătoare poate fi regăsită în spaţiul cultural românesc unde, în cadrul 

                                                 
11 Ioan Maiorescu, Itinerar în Istria şi vocabularul istriano-român, Craiova, Fundaţia „Scrisul Românesc”, 
2001, p. 96-97. 
12 Jean Chevalier, Alain Gheerbrand, Dicţionar de simboluri, vol I., Editura ARTEMIS, Bucureşti, 1994, p. 
337-338. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:18:16 UTC)
BDD-V2426 © 2006 Editura Alfa



Mihaela NUBERT CHEŢAN, Cristina GAFU 

 672

Pluguşorului, clopotele sunt folosite ca instrumente de produs zgomote pentru alungarea 
spiritelor malefice şi purificarea spaţiului13.  

Trebuie evidenţiat că funcţia magică şi cea de apărare a Zvonciarilor s-a păstrat 
manifestă la grupul de istroromâni, în timp ce la grupurile de croaţi a devenit subiacentă 
prin asimilarea cu complexul de funcţii (în special cea spectaculară) specific 
Carnavalului. 

Conexă funcţiei apotropaice poate fi explicată şi prezenţa în inventarul de 
obiecte folosite pe parcursul desfăşurării obiceiului botea, (obiect utilizat şi de către 
zvonciarii croaţi) măciucă de lemn ornată cu panglici divers colorate, a cărei formă, deşi 
poate sugera semnificaţii asociate simbolurilor falice, conservă exclusiv funcţia de 
apărare a acesteia. În acest sens, Mircea Eliade sublinia că măciuca „este prin excelenţă 
arma războinicului arhaic [...], şi-a păstrat valoarea de instrument cultural când 
întrebuinţarea sa militară a făcut loc altor arme, mai moderne. [...] Astfel, ea a rămas 
arma ţăranilor români de-a lungul întregului Ev Mediu şi până în timpurile moderne şi 
mai este încă arma specifică în «jocurile tinerilor» (căluşarii) în care subzistă mereu 
amintirea confreriilor iniţiatice”14. Acest obiect se reîntâlneşte şi la aromâni „Se 
obişnuieşte în unele părţi ca fiecare colindător să aibă în mână un mic ciomag, al cărui 
capăt este gros ca la buzdugan [...] cu care bat tare la porţile caselor colindate”15.  

Funcţia de fertilizare: Funcţia de fertilizare este conştientizată de întreaga 
comunitate (actanţii şi beneficiarii) şi este evidenţiată de mai multe elemente: intrinsec 
actului de a zvoni, ofrandelor primite şi accesoriilor costumului. Ruja, floare de hârtie 
colorată, fixată în vârful comăracului, panglicile divers colorate (baiere) prinse de jur 
împrejurul borului fac trimitere la simboluri florale şi vegetale şi potenţează o serie de 
semnificaţii legate de stimularea fecundităţii umane, animale şi fertilitate a solului.  

Funcţii secundare  
Funcţiile de conservare şi promovare a identităţii etnice şi locale: Atât 

elementele particularizatoare, de diferenţiere prin raportare la modul în care este marcată 
perioada Carnavalului (Pustului), în restul Peninsulei Istria, cât şi costumele specifice 
afirmă funcţii precum cea de conservare şi promovare a identităţii locale şi etnice. 
Alături de cântecele tradiţionale, repertoriul muzical interpretat cu această ocazie 
include şi o producţie mai recentă în dialect, Imnul zvonciarilor, prin care este afirmată 
identitatea grupului şi a obiceiului pe care îl realizează.  

Funcţia de reglementare a coeziunii comunităţii: În plan secund, implicarea 
întregii comunităţi în derularea secvenţelor ceremoniale, având ca punct final masa 
comensuală şi petrecerea, asigură consolidarea coeziunii în interiorul grupului etnic. 

Funcţia spectaculară, de divertisment: Desfăşurarea obiceiului zvonciarilor şi 
manifestărilor carnavaleşti implică un ansamblu de elemente care induc funcţia 
spectaculară: costumaţia, realizarea ritualului, interpretarea cântecelor specifice, 
dramatizările parodice. Subiecţii intervievaţi au subliniat faptul că Pustul „este cea mai 
mare distracţie a noastră la începutul anului”.  

 

                                                 
13 Ion Ghinoiu, Obiceiuri populare de peste an. Dicţionar, Bucureşti, Editura Fundaţiei Culturale Române, 
1997. 
14 Mircea Eliade, De la Zalmoxis la Genghis-Han. Studii comparative despre religiile şi folclorul Daciei şi 
Europei orientale, Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică, 1980, p. 28. 
15 George Marcu Folclor muzical aromân, Bucureşti, Editura Muzicală, 1977, p. 18. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:18:16 UTC)
BDD-V2426 © 2006 Editura Alfa



Românii din Istria (localitatea Jeiăn, Croaţia) şi cultura tradiţională 

 673

Folclorul muzical 
Un alt palier reprezentativ al identităţii locale pe care l-a relevat cercetarea 

întreprinsă este marcat de repertoriul vocal. Rezultatele („118 cântece, fragmente de 
cântece şi variante”) anchetei de teren efectuată în anul 1935 de către cercetătorul Petru 
Iroaie semnalau dizolvarea progresivă a acestuia prin ieşirea din circulaţie a cântecelor 
istroromâne şi înlocuirea lor cu cântece croate: „Această colecţie de cântec popular 
românesc din Istria nu s-a realizat cu uşurinţă, cântecele cirebire fiind scoase din 
circulaţie […]. Limba se slavizează, literatura populară croată pătrunde în grupul 
românesc şi scoate din circulaţie pe cea existentă. Cântecele, cari-s atât de legate de 
formă, dispar cel dintâi din circulaţie, cedând locul veneticelor”16.  

Din perspectiva unei abordări comparative, materialul consemnat în colecţia 
Cântece populare istroromâne oferă o serie de informaţii interesante referitoare la aria 
de răspândire a cântecelor şi tematica acestora. Textele care articulează corpusul 
culegerii pun în evidenţă o reprezentare mai mare a tematicii erotice şi a temei naturii. 
Unul dintre textele cele mai productive – luând în considerare variantele interne şi 
zonale (Când te-am ăntrebat – variantă consemnată în Brdo şi Noselo, Când te-am io 
rugat – variantă consemnată în Brdo, Procleta cea te maie – variantă consemnată în 
Noselo) care se regăsesc în culegere – valorifică tema iubirii pierdute/neîmpărtăşite. 
Este interesant de remarcat faptul că o versiune a acestui cântec a putut fi consemnată, la 
o distanţă de şapte decenii, în satul Jieăn: Când am tire io-ntrebat / Nu mi te-ai vrut 
obeci / Când am tire io-ntrebat / Acmo mi te posluji / Io mi-am aflat o alta / Şi cu negri 
okliţe / Io de tire nu mă res / Mai muşata neveştu / Ka şi două mârviţe / Acmo mi te 
posluşati / Io mi-am aflat o alta / Şi cu negri okliţe. (Când pe tine te-am întrebat/ Nu mi 
te-ai vrut promite / Când pe tine te-am întrebat / Acum pe mine m-ai îmbiat / Eu mi-am 
aflat alta / Şi cu negri ochişori / Io de tine nu mă las / Mai frumoasă nevastă / Ca şi două 
firimituri / Acum pe mine m-ai îmbiat / Eu alta am aflat / Şi cu negri ochişori). 

În fondul activ se mai păstrează în prezent un număr redus de cântece ne-
ocazionale interpretate în dialectul istroromân – Rano astăz merg cosi, Când am tire io-
ntrebat, Oi, iepure nu juca, Mers am ocia şi colea, Ala fina feata – acestea constituind 
un registru semnificativ din perspectiva afirmării (prin elementele de identificare şi 
identizare) grupului din Jieăn în raport cu celelalte grupuri de cântăreţi. Complementar, 
trebuie subliniat aspectul esenţial al reevaluării (reconstituire, revitalizare) repertoriului 
tradiţional ca sursă de conservare şi manifestare a identitarului etnic.  

Cântecele în dialect, purtând numele de bugarenje, sunt considerate 
reminiscenţe ale unui vechi stil de interpretare vocală pe două voci. Executate în prezent 
numai de bărbaţi, melodiile evidenţiază un stil propriu de interpretare în grup: debutul 
pieselor muzicale este susţinut de către prima voce (bas) iar cea de-a doua voce (tenor) 
continuă execuţia pe două voci care intonează un contrapunct ce conturează două 
melodii paralele. Această manieră de interpretare, denumită de anumiţi etnomuzicologi 
polivocalitate paralelă, se caracterizează printr-un procedeu de însoţire a celor două voci 
notă contra notă, la un interval muzical constant. Ignazio Macchiarello semnala 
existenţa polivocalităţii paralele în contextul tradiţiei orale din Italia, fiind comună unei 

                                                 
16 Petru Iroaie, Cântece populare istroromâne, Cernăuţi, Tiparul Glasul Bucovinei, 1936, p. 6, 9. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:18:16 UTC)
BDD-V2426 © 2006 Editura Alfa



Mihaela NUBERT CHEŢAN, Cristina GAFU 

 674

părţi importante a teritoriului italian ce cuprinde arcul alpin, Câmpia Padului, cu 
extindere în toată Europa centrală, Slovenia, Croaţia, Dalmaţia17.  

O caracteristică a repertoriului muzical tradiţional din Jieăn – relaţionat 
diferitelor circumstanţe festive cum ar fi Pustul, sărbătorirea hramului bisericii Sf. 
Andrei, ceremonialul nupţial – este existenţa unui singur tip muzical folosit pentru toate 
textele. Acest fenomen îndeamnă la reflecţie; concluzia cea mai plauzibilă ar fi susţinută 
de posibilitatea căderii în desuetudine a celorlalte tipuri muzicale. Însă cercetările 
etnomuzicologilor propun o altă abordare. Renumitul muzician Constantin Brăiloiu 
semnala că „melodiile sunt cu atât mai puţine, cu cât stadiul este mai arhaic, cum se 
poate vedea la satul albanez, care are una, rar două melodii de cântec, dar necunoscute 
satului vecin”18. Referitor la această problemă, Ghizela Suliţeanu remarca în Psihologia 
Folclorului Muzical următorul aspect: „cu cât ne adâncim în istoria folclorului muzical 
al unui popor găsim mai puţine tipuri muzicale ceea ce ne uşurează înţelegerea 
posibilităţilor ca acestea să fi putut acoperi în trecut necesităţile de exprimare muzicală 
ale unei populaţii aflate pe un teritoriu mai întins. Totodată, mai putem atribui acestei 
perioade şi o mai puţină diversitate a tipologiei muzicale între unele categorii folclorice, 
unele din acestea utilizând chiar şi aceleaşi melodii […] anumite condiţii de dezvoltare 
social-istorică, o mai puternică coeziune folclorică, ceea ce corespundea de altfel şi 
stadiului de evoluţie a muzicii populare”19. În urma acestor observaţii corelate atitudinii 
conservatoare a colectivităţilor din spaţii aflate în proximitatea graniţelor ţării de 
origine, ipostaza actuală a repertoriului vocal din Jeiăn poate fi evaluată din perspectiva 
menţinerii unui singur tip muzical reprezentând un stadiu mai puţin evoluat, mai arhaic, 
al folclorului muzical.  

Conştientizarea importanţei păstrării componentelor tradiţionale ca mărci 
identitare a condus la dezvoltarea unor strategii de promovare pe plan naţional şi 
internaţional a acestora, prin constituirea Asociaţiei Zvonciarilor din Jieăn în urmă cu 
câteva decenii. Acţiunile de promovare ale acestei asociaţii asigură participarea 
membrilor grupului de zvonciari şi a grupului vocal afiliat ulterior la diferite festivaluri 
de folclor şi Carnavaluri din Croaţia şi din alte ţări europene, emisiuni periodice de 
televiziune naţională şi internaţională care îi popularizează (Discovery Channel 
Connecting culture celebrating diversity în cadrul programului Unesco de prezervare a 
limbilor pe cale de dispariţie). De asemenea, eforturile de a se face cunoscuţi se 
concretizează şi în editarea unor casete şi CD-uri conţinând atât piese muzicale 
tradiţionale, cât şi melodii din repertoriul internaţional jucate pe texte noi, compuse în 
dialect, la care se adaugă şi materiale promoţionale, pliante, în diferite limbi 
internaţionale. 

 
 
 
 
 

                                                 
17 Ignatio Macchiarello, La polivocalita di tradizione orale in Italia, LARES, nr.4, 1993, p. 702. 
18 apud. Ovidiu Bârlea, Istoria folcloristicii, Bucureşti, Editura Enciclopedică, 1974, p. 519. 
19 Ghizela Suliţeanu, Psihologia folclorului muzical, Bucureşti, Editura Academiei R.S.R., 1980, p. 222. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:18:16 UTC)
BDD-V2426 © 2006 Editura Alfa



Românii din Istria (localitatea Jeiăn, Croaţia) şi cultura tradiţională 

 675

 
Romanians in Istria (Jeiăn, Croatia). Strategies for Preserving and 

Promoting Traditional Culture on the European Level 
 

The paper aims to present the results of a prospecting field research which has been 
focused on gathering information (with ethnological value) about the Istrio-Romanians 
communities still persisting in some Croatian localities (Žejane, Suşnieviţa, Letai, Sucodru, 
Novoselo, Cîrşani). 

The main objectives of the fundamental research project implied the investigation of the 
musical folklore, the literary folklore and the real, genuine traditions as forms of preserving both 
the local identity and the ethnic peculiarities within the context of the present socio-cultural, 
political and economic dynamics. The collecting work was concentrated especially on Žejane, a 
small village (130-140 inhabitants) situated in the North-Western part of the Kvarner region, in 
the province called Ćićarija. There were identified a series of common, stable characteristic 
elements which differentiate the Žejane’s inhabitants from the rest of the population living in this 
province and which might constitute identity marks: the traditions connected to the religious 
(Catholic) calendar and the musical repertory, especially the traditional songs which are 
performed in Žejane’s dialect. The customs associated with the Carnival Festivities 
representative for this region (and for the Romano-Catholic world), are extremely valued and 
carefully preserved in Žejane, where the celebration Tri Kralji (Adoration of the Magi) begins on 
6 January when the first Carnival Bells give their signals, meaning the beginning of the 
„Mesopust” or „Pust”. The most important part of this tradition are „Zvončari” (The Bell-
bearers) who are different from other Bell-bearer’s groups, because of their equipment and 
especially because of their musical repertory. At the time of Carnival, Zvončari call upon the 
neighboring villages and the houses in Žejane these manifestations symbolizing fertility and 
coming of spring after winter. 

The „Zvončari” is an old tradition which continues to be forwarded to the young people 
and which is promoted by the „Žejanski Zvončari” by means of popular music festivals and even 
by TV programms (i.e. the Discovery Channel Program – UNESCO Connecting culture 
celebrating diversity). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:18:16 UTC)
BDD-V2426 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

