
 
 

Tipuri de comportament. Influenţe şi diferenţe în teatrul de 
păpuşi românesc 

 
Anca Doina CIOBOTARU 

Irina DABIJA 
 

În contextul existenţei unei adevărate avalanşe de studii ce pun problema relaţiilor 
dintre cultura românească şi cea europeană, apartenenţa teatrului de păpuşi popular 
românesc la spaţiul cultural european constituie un subiect care nu se bucură de foarte 
multă atenţie, deşi analiza formelor de expresie artistică specifice poate oferi multiple 
informaţii, rămase încă în umbră. Din fericire, cercetătorul contemporan poate contura 
profilul personajelor-păpuşi autohtone sprijinindu-se pe lucrări de specialitate ce 
descriu şi / sau comenteză spectacole populare de păpuşi, dar şi pe diverse variante ale 
scenariilor pentru spectacolele de păpuşi oferite de folcloristică. Cele mai cunoscute 
sunt cele consemnate de Gh. Dem. Teodorescu – Joculu păpuşilor, Teodor T. Burada – 
Păpuşile, H. H. Stahl şi C-tin Brăiloiu – Vicleiul din Târgu Jiu şi B. H. Oprişan – 
Vasilache şi Mărioara, variante specifice secolelor XIX – XX (prima jumătate). Chiar 
dacă textele menţionate sunt apreciate, de obicei, pentru valoarea documentară, 
importanţa lor pentru cercetarea domeniului constă în faptul că ele conţin elemente care 
demonstrează capacitatea păpuşarilor populari de a-şi păstra identitatea şi valorile 
tradiţionale, fiind însă, deopotrivă, conectaţi la marea familie europeană a eroilor-
păpuşi. Diferenţa de aproape două secole dintre momentul consacrării eroilor din teatrul 
de păpuşi european şi din cel autohton este explicabilă prin contextele economico-socio-
politice diferite în cadrul cărora au apărut şi s-au dezvoltat acestea. Perioada consacrării 
teatrului de păpuşi românesc este depărtată în timp de cea a apariţiei lui; D.C. 
Ollănescu–Ascanio, referindu-se la „jocul păpuşilor”, nota: „Originar din China, a ajuns 
prin mijlocirea perşilor la turci, de unde a venit în ţara noastră în epoca fanariotă”1. 
Aşadar, un traseu sinuos, pe parcursul căruia teatrul de păpuşi popular românesc s-a 
structurat sub influenţe variate şi de intensităţi diferite, manifeste la nivelul tuturor 
elementelor de limbaj teatral. Analiza textelor utilizate constituie punctul de pornire în 
formarea unei imagini clare asupra a ceea ce a reprezentat jocul păpuşilor. Chiar dacă au 
existat şi situaţii în care regulile stricte ale păpuşarilor, explicabile prin necesitatea 
păstrării secretului profesional, interziceau scrierea textelor, ucenicii fiind astfel nevoiţi 
să le memoreze pentru a câştiga statutul de păpuşar, totuşi, istoria marionetelor a păstrat, 
fie şi fragmentar, câteva variante. În România, din acest punct de vedere, perioada cea 
mai prolifică a fost de la mijlocul secolului al XIX-lea până în anii ’30 ai secolului al 
XX-lea . Din această perioadă datează şi textele pe care le vom analiza. 

Înţelegerea modului în care s-a structurat teatrul de păpuşi popular românesc 
presupune acceptarea influenţei pe care a exercitat-o teatrul oriental. Lazăr Şăineanu a 
elaborat, încă din 1899, un studiu intitulat Jocul păpuşilor şi raporturile sale cu farsa 
Karagöz, care începea cu o trecere în revistă a principalelor consemnări ale 

                                                 
1 D. C. Ollănescu- Ascanio, Teatrul la români, Bucureşti, Editura Eminescu, 1981, p. 50. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 18:00:18 UTC)
BDD-V2421 © 2006 Editura Alfa



Anca Doina CIOBOTARU, Irina DABIJA 

 626

manifestărilor populare păpuşăreşti, atrăgând, însă, atenţia prin analiza comparată a 
„Jocului păpuşilor” şi a farsei Karagöz. Similitudinile apar la nivelul originilor, al 
spaţiului de joc („ca şi chivotul nostru de Vicleim, cuşca acestor păpuşi e felurit 
împodobită”), al protagoniştilor („Cele doue personaje principale ale farsei sunt Karagöz 
şi Hagi–Aivat, corespunzend întocmai ca sens şi ca funcţiunea Paiaţei şi Unchiaşului din 
jocul nostru popular.”), ca şi la nivelul elementelor lingvistice (umorul este generat de 
utilizarea neologismelor şi a jocurilor de cuvinte). Finalul studiului ne aduce în atenţie 
următoarea remarcă: „Nici unul însă n’a avut trecut mai bogat în succese teatrale ca 
«Karaghiözul», care, după ce a desfătat aproape doue secole înalta noastră societate, pe 
vodă şi boierimea, a încercat apoi o curioasă transformare prin amalgamarea-i cu o 
vechie datină religioasă şi, sub acest nou aspect, continuă încă a distrage clasele 
populare”2. 

Aşadar, suntem raportaţi la o posibilă descendenţă a protagoniştilor spectacolelor 
de păpuşi contemporane autorului, ramura orientală neputând fi, în mod evident, 
ignorată (ea manifestându-se, inclusiv, prin prezenţa, până la mijlocul secolului al XX-
lea, a personajului numit turcul şi care aducea cu sine ceva din parfumul acelui univers 
special cu şalvari şi cu işlic), dar sunt trecute în umbră alte două aspecte caracteristice 
spectacolelor populare de păpuşi româneşti: 

- s-au structurat, cu precădere, sub semnul influenţelor europene; 
- deşi sunt spectacole laice, nu s-au manifestat întotdeauna strict separat de formele 

de teatru religios, adesea fiind incluse ca parte a Vicleimului.  
Variantele supuse analizei pun în evidenţă faptul că, dincolo de forma generală a 

spectacolului în care apare eroul-păpuşă, esenţa este aceeaşi: şi Moşu Ionică şi 
Vasilache au aceeaşi misiune; ei sunt comentatorii evenimentelor timpului, exponenţi ai 
oamenilor obişnuiţi; „vox populi” în formulă metaforică. Faptul că păpuşarii îşi 
începeau spectacolul cu întrebări de tipul „Păpuşile pe uliţă ori pe hudiţă?”, „Cu perde 
sau fără perde?” ne demonstrează legătura dintre public şi actori, grija acestora de a se 
adapta cerinţelor publicului, aceste spectacole fiind concepute după ceea ce astăzi 
numim legile fundamentale ale discursului; un discurs viu, adaptabil contextului 
comunicaţional, cu rezonanţă în conştiinţa receptorului. Apartenenţa la familia 
europeană e mult mai uşor de demonstrat dacă ne referim la dimensiunea plastică a 
păpuşii. Imaginile rămase din epoca „de glorie” (secolul al XIX-lea), exponatele din 
muzee şi mărturiile vremii – toate ne-au conturat o imagine clară: „Păpuşile sunt făcute 
din lemn, cioplite şi îmbrăcate cu petici reprezentând diferite chipuri din jocul lor, 
[…]”3; „Păpuşile sunt făcute din lemn şi îmbrăcate cu petice. Felul în care sunt cioplite 
este desigur rudimentar. Pe o suprafaţă mică păpuşa concentrează în trăsături exagerate 
caricatural, o mască de un comic dus până la grotesc. Trăsături îngroşate, culorile mai 
vii sunt necesare şi în vederea perceperii lor de către public la o distanţă mai mare. 
Îmbrăcămintea improvizată din petice colorate sugerează calitatea socială a fiecărui 
personaj”4 sau „Păpuşile, făcute din lemn şi îmbrăcate în petice”5. Unele lucrări fac 
referiri chiar şi la modul de animare al acestora: „Păpuşile, de obicei pe mână, alteori 

                                                 
2 Lazăr Şăineanu, Jocul păpuşilor şi raporturile sale cu farsa Karagöz, în vol. Lui Titu Maiorescu – 
Omagiu, Bucureşti, Editura Stabilimentul Grafic, 1900, p. 281-287. 
3 Teodor T. Burada, Istoria teatrului în Moldova, Bucureşti, Editura Minerva, 1975, p. 29.  
4 *** - Istoria Teatrului în România, op. cit., p. 121.  
5 Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 18:00:18 UTC)
BDD-V2421 © 2006 Editura Alfa



Tipuri de comportament. Influenţe şi diferenţe în teatrul de păpuşi românesc 

 627

mânuite cu sfori trecute pe după gât, sau alteori simple capete jucate pe vârful degetelor, 
erau confecţionate din lemn şi cârpă şi, în afară de Vasilache şi Mărioara, reprezentau 
deopotrivă figura jandarmului şi a popii, a negustorului obez şi a filfizonului sclivisit şi 
alte asemenea figuri din pătura suprapusă”6. Descrierile pun în evidenţă forţa de stilizare 
şi esenţializare a meşterului popular care, în mod intuitiv, se adaptează, deopotrivă, 
tradiţiei şi cerinţelor publicului. 

Pentru a reliefa asemănările protagoniştilor din tramele populare româneşti cu cei 
din alte ţări europene, putem sintetiza datele într-un tabel: 

 

Numele 
eroului 

Cea mai frecventă 
formulă tehnică de 
transpunere scenică

Caracteristicile de natură 
plastică ale păpuşii 

Trăsăturile 
caracteriale ale 
personajului 

Polichinelle   marionetă cu corset -cap din lemn 
-nas coroiat 
-prezintă cocoaşă 
-culori puternice 
-costum marcat prin pelerină şi
pălăria tricorn 

-temperamental 
-violent 
-licenţios în exprimare 

Punch   marionetă cu corset -cap din lemn 
-nas coroiat 
-prezintă cocoaşă 
-haine foarte largi, peticite  
-tichie cu trei vârfuri terminate
cu moţ roşu 

-temperament vulcanic 
-violent 
-licenţios în exprimare 
-lacom 
-viclean 

Hanswurst   păpuşă pe mână -cap din lemn, puternic colorat 
-nas proeminent 
- haine peticite 

-grosolan 
-gurmand 
-licenţios 

Vasilache/
Moşu 
Ionică 

  păpuşi pe mână -cap din lemn, puternic colorat 
-nas proeminent 
-haine peticite 

-temperamental 
-licenţios 
-viclean 

 
Observăm, aşadar, că principiile estetice funcţionează pentru a evidenţia 

trăsăturile temperamentale ale personajelor, conturând anumite tipologii caracteriale şi 
socio-profesionale uşor de descifrat de către spectatori, nefiind legate în mod absolut de 
individualitatea artistică a creatorului popular. Elementele de comunicare verbală sunt 
corelate cu cele de natură plastică, sub semnul sincretismului. 

Primul text suport al demersului nostru, Păpuşile, a fost consemnat de către 
T.T. Burada cu precizarea: „Nimeni până acum în Moldova n-a dat la lumină «jocul 
păpuşilor». Noi, pentru prima dată, îl publicăm aici, aşa cum l-am auzit în Iaşi, sunt 
acum treizeci şi şase de ani, din gura păpuşarului”7. „[…] Păpuşile, teatrul nostru 
primitiv, încep şi ele reprezentaţiunile lor profane în ziua de Crăciun, arătând deosebite 
scene variate de tradiţiuni vechi, mici scandaluri locale şi luări în râs ale moravurilor 

                                                 
6 Ioana Mărgineanu, op. cit., p. 25-26. 
7 Teodor T. Burada, op. cit., p. 30. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 18:00:18 UTC)
BDD-V2421 © 2006 Editura Alfa



Anca Doina CIOBOTARU, Irina DABIJA 

 628

sociale, petrecute în viaţa publică a poporului”8. Personajele din varianta moldovenească 
sunt şaptesprezece, şi anume (în ordinea indicată de autor): un cioban, o oaie, un ţigan 
cu dairaua şi cu un urs, Vasilache ţiganul, fata Ilenuţa, fata Ciubăroaiei, Gaciţa, femeia 
lui Vasilache ţiganul, cu copilul, un cioclu, un turc, un cazac, un dascăl de la biserică, 
jupânul Leiba Badragan, un drac, un calic, un şoarece, o mâţă, Napoleon Bonaparte. 

Chiar şi această simplă enumerare a personajelor ne poate ajuta să înţelegem că 
erau reprezentate şi supuse satirei aproape toate păturile specifice societăţii civile veacului al 
XIX-lea. Personajele nu atrag atenţia printr-o anume individualitate psihologică ci prin 
apartenenţa lor la o anume psihologie de grup profesional sau social. Trama se conturează, 
pe momente, pornind de la un conflict conjugal dintre Gaciţa şi Vasilache. Ulterior, acesta se 
transformă într-un pretext de satirizare a imoralităţilor din lumea clericală, reprezentată de 
dascăl, cioclu şi drac. Divertismentul este adus de şoarece, mâţă. Insolita prezenţă a lui 
Napoleon Bonaparte nu are conotaţie politică fiind justificată de ideile filofranceze ce 
străbăteau epoca. Asupra prezenţei „feţelor bisericeşti” în cadrul spectacolelor de păpuşi 
s-au purtat multiple dispute, aspectul constituind, uneori, motiv de cenzură a 
spectacolelor. În arhive s-au păstrat documente care atestă acest aspect, unele din ele 
fiind consemnate în lucrările de specialitate. Astfel, reprezentaţiile cu păpuşi puteau fi 
interzise „ tot pe motiv că jocul lor ar fi nemoral”9, fără a se ţine cont de faptul că aceste 
spectacole nu sancţionau decât abaterile de la normele deontologiei profesionale ale 
celor care ar fi trebuit să constituie modele comportamentale în cadrul comunităţilor 
cărora le aparţinea, neconstituind atacuri la adresa Bisericii sau a clericilor. Preoţii 
aveau menirea de a veghea la respectarea moralei creştine iar enoriaşii, la rându-le, 
doreau ca viaţa acestora să fie, în bună măsură, conforme celor pretinse. Satira sancţiona 
doar pe cei ce nu respectau valorile morale ale bisericii strămoşeşti. Chiar dacă şi-au 
atras mânia autorităţilor ei nu au renunţat la această categorie de personaje pentru că ele 
prezentau interes pentru public. Faptul că, în varianta tradiţională din Moldova, nu apare 
preotul, ci doar dascălul şi cioclul, ne poate ajuta să intuim, pentru această arie culturală, 
o anume sfiiciune colectivă faţă de Biserică, mai puţin pregnantă la Bucureşti unde cel 
care este ironizat este chiar preotul. Alături de o atitudine satirică faţă de clerici apare şi 
o anume filozofie populară despre viaţă şi moarte:  

 
Joculu păpuşilor Vicleii din Târgu-Jiu 
„Popa: Asane, Asane 
bine-ţi şede mortu în sane 
asear-ai mâncatu păsatu 
ş-acum draculu te-a luatu; 
ai înghiţit pilafu fiertu 
şi te-ai opăritu pe pieptu!”10  

„Popa: Zania, cazania 
Aseară te-ai tras cu sania, 
Az dimineaţ ai băut lapte fiert 
Te opăriră dracii pe piept ’’11 

 
Cu detaşare şi ironie despre faptul cotidian şi despre viaţa de dincolo de viaţă.  
Varianta Joculu păpuşilor, a fost consemnată în lucrarea Poesii populare 

române publicată în anul 1885, cu menţiunea: „Variantă din Bucureşti, după bucătarulu 
                                                 
8 Teodor T. Burada, p. 27. 
9 Th.T.Burada, op.cit., p. 45-46. 
10 Gh. Dem. Teodorescu, op. cit., p. 130.  
11 Constantin Brăiloiu, op. cit., p.. 296. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 18:00:18 UTC)
BDD-V2421 © 2006 Editura Alfa



Tipuri de comportament. Influenţe şi diferenţe în teatrul de păpuşi românesc 

 629

Nae Romanu şi fostulu artileristu Şerbanu Muşatu, ambii locuitori la Crucea-de-petră, 
spusă în diua de 27 Decembre 1884”. Protagonistul este Moşiu Ionică, personaj care 
apare într-un cadru specific Vicleimului, aşa cum ne precizează şi autorul: „Interiorulu 
Vicleimului represintă grădina palatului irodescu şi parte din piaţa oraşiului. În fundu se 
vedu case şi Irodu pe tronu, avendu câte uă gardă la drepta şi la stânga. Păzitorulu 
acestui coprinsu este moşu Ionică. Păpuşile represintă tipuri de biciuiescu viţiuri din 
societatea fie-cărei epoce. Paiaţa şi moşiulu ieu parte la dialogu”12. 

Personajele din „Jocul păpuşilor” (în ordinea apariţiei în scenă) sunt: Moşu Ionică, 
Paiaţa, Moşu Vicleimului, Iaurgiul, Fata, Bragagiul, Cucoana Mariţa, Pasmasky, 
Ursarul, Ovreiul, Turcul, Popa, Dascălul, Baba. Apartenenţa la spectacolul Vicleimului 
şi prezenţa Dracului ne amintesc de rădăcinile în misterele medievale ale acestor jocuri.  

Referindu-ne la personajele feminine, putem constata, cu uşurinţă, că cele din 
varianta bucureşteană sunt mult mai pretenţioase şi mai preţioase în exprimare decât 
cele din Moldova, cu un simţ pragmatic bine dezvoltat; astfel, Cucoana Mariţa, 
adresându-se lui Pasmasky, îi va spune: „ O mon şer Posnake […] / Deca me iubesci (ca 
pe draculu) / şi’ţi suntu dragă (ca sarea’n ochi), / trateză-me şi tu cu ceva, / că d’aia 
suntu a ta”13. În acest context, indicaţia cu privire la locul de provenienţă al celui de la 
care s-a cules varianta ne poate sugera o identitate socială destul de clară a Cucoanei 
Mariţa, comportamentul ei fiind unul caracteristic pentru cunoscutul stabiliment de la 
Crucea de Piatră. Evident, cele mai multe semne care să marcheze această idee erau 
transmise, probabil, prin intermediul elementelor de limbaj plastic şi de joc teatral. 

Fata lui Moşu Ionică, la rându-i, este exigentă în alegerea partenerilor; ea va 
reacţiona la avansurile Iaurgiului într-o manieră categorică:  

Iaurgiul: „Trei perale merunte, 
  se te pupu uă – dată’ frunte!” 

Fata:  „ Audi, audi ţopârlanulu! 
 Ce, mă, uă căciulă tercăvită 
 pe mine se me sărute?” […] 
 „Îngădi-me, calicule, 
 c’amu se te spuiu la tata!”14 

Dialogurile citate poartă amprenta unor structuri comportamentale specifice 
femeilor din mahalalele Bucureştiului aflat la începutul epocii moderne, al modului în 
care ele priveau criteriile de formare a cuplului. Informaţii de acelaşi gen furnizează şi 
dialogurile cuplului Moşu Ionică – Baba. În acest caz protagonistul ne apare drept 
profitor şi leneş, asemenea străbunilor săi europeni Punch sau Hanswurst. 

În varianta din Moldova, Gaciţa este la fel de aprigă; la vederea lui Vasilache, 
între Fata Ciubăroaiei şi Ilenuţa, va reacţiona chemându-l pe Cioclul lui Drăghici: „Să-i 
Cioclu lui Drăghici / şi-ţi fă lopata bici / Şi vin’ de grabă aici / Că se face moarte de om, 
/ Afară de aici să-i dăm!”15 Personajul, însă, se diferenţiază prin faptul că apare purtând 
copilul în braţe. Această dimensiune maternă lipseşte, de regulă, personajelor feminine 
din spectacolele populare de păpuşi. În variantele occidentale (cu Punch şi Judy, spre 
exemplu) relaţia părinte – copil îmbracă forme tulburătoare, chiar şi atunci când sunt 
                                                 
12 Gh. Dem. Teodorescu, Poesii populare române, Bucureşti, 1885, p. 120. 
13 Gh. Dem. Teodorescu, op. cit., p. 122. 
14 Gh. Dem. Teodorescu, op. cit., p. 120-121. 
15 Teodor T. Burada, op. cit., p. 33. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 18:00:18 UTC)
BDD-V2421 © 2006 Editura Alfa



Anca Doina CIOBOTARU, Irina DABIJA 

 630

tratate în cheie comică, întrucât copilul este aruncat, adesea, pe geam. Explicaţia însă 
este logică, dacă ne gândim că alături de numele lui Vasilache este făcută menţiunea 
„ţiganul”, purtarea copiilor în braţe fiind o practică obişnuită pentru femeile din această 
etnie. Aparent, o astfel de menţiune nu este relevantă, dar Ioan Massoff a lansat o 
ipoteză puţin studiată: „Cercetări mai recente tind să dovedească o îndepărtată filiaţie a 
jocului păpuşilor. Se susţine că perşii n-ar fi luat jocul păpuşilor de la chinezi, ci de la 
indieni, ambele popoare, înrudite prin limbă şi origine, neîncetând a fi în contact 
spiritual. Reprezentaţiile cu păpuşi, precedând pe cele cu persoane, sunt străvechi la 
indieni, creatorul dramei moderne indiene fiind personajul legendar Bharata. Există în 
sanscrită un manual destinat actorilor, datând din anul 400 î. e. n. Păpuşa indiană 
Viduşka ar fi strămoşul unor eroi ai teatrului popular european – Jack Pudding la 
englezi, Hanswurst la germani, Vasilache la români, precum şi al personajelor din 
comedia populară: Pulcinella, Polichinelle, Kasparek, Petruşka etc. Ţiganii de origine 
indiană ar fi jucat pentru prima oară păpuşile la noi, lucru susţinut între alţii şi de M. 
Kogălniceanu în lucrarea sa Esquisse sur l’histoire, les moeurs et la langue des 
Cigans, Berlin 1837”16.  

Deşi această ipoteză nu a fost preluată de alţi cercetători, ea ne aduce în atenţie 
varietatea informaţiilor pe care le putem obţine analizând un astfel de scenariu, şi care 
este mult mai mare decât acceptăm în mod obişnuit.  

Apartenenţa socio-culturală a personajelor reliefează multiculturalitatea şi 
stratificarea socială, specifice momentului. Realităţile vieţii naţionalităţilor 
conlocuitoare sunt evidenţiate şi în varianta din Bucureşti, prin referirile pe care Ovreiul 
le face la confraţii săi de la „Eşi”, la convertirea unora dintre aceştia la creştinism. 
Remarcile sunt făcute, evident, cu umor şi ironie, în spiritul întregului spectacol: 
„Foiciki foii latâ / hei mir, vai! / la Eşi, bi bodulu di bat / hei mir, vai! / s’o strinsu Ofreii 
la sfatâ / şi’i faci d’un jidicatâ / c’o işitu Ofreică fatâ. /  Jidicatâ eşti facâtâ: /  ie-o ’n 
braţi şi ’lu sârutâ. / Ş’inki şi mai vedi! /Ofreicuţa botezatâ / hei mir, vai! / bini şedi 
creştinatâ / hei mir, vai / cu fes, cu tulpan legatâ / hei mir, vai!” 17 

Faptul că varianta culeasă la Bucureşti furnizează informaţii precise despre o 
situaţie de la Iaşi poate fi interpretată din perspectiva unei tradiţii bine conturate a 
convieţuirii românilor cu evreii, dar şi a unor posibile proiecţii a celor de la care textul a 
fost cules, neputând exclude ca unul dintre cei doi informatori (sau ambii) să fi provenit 
din Iaşi.  

Comicul rezultă atât din situaţiile trăite de personaje, din modul de realizare 
dramatică al acestora, cât şi din metodele stilistice utilizate: repetiţia, construirea 
scenelor pe contrast, particularităţi specifice limbajului anumitor personaje, expresii cu 
nonsens.  
 În ceea ce priveşte structura conflictului dramatic, varianta din Moldova este 
una clară, simplă cu douăsprezece episoade care se succced: 

- monolog muzical – Cioban; 
     - moment muzical – Ţiganul cu ursul; 

- dialog – Vasilache, Ilenuţa, Fata Ciubăroaiei (moment însoţit de muzică şi 
dans); 

                                                 
16 Ioan Massoff, Teatrul românesc - privire istorică, vol. 1, Bucureşti, Editura pentru Literatură, 1961, p. 
511. 
17 Gh. Dem. Teodorescu, op. cit., p. 127. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 18:00:18 UTC)
BDD-V2421 © 2006 Editura Alfa



Tipuri de comportament. Influenţe şi diferenţe în teatrul de păpuşi românesc 

 631

- monolog – Gaciţa; 
- dialog – Gaciţa, Cioclu, Vasilache; 
- monolog muzical – Turcul; 
- monolog muzical – Cazacul; – omorârea Turcului; 
- prohod parodiat; dialog Dascăl – Calic; 
- moment muzical – cântecul Calicului; 
- scenă – Şoarece – Mâţă; 
- monolog – Napoleon Bonaparte. 

Varianta consemnată de Gh. Dem. Teodorescu este divizată chiar de către autor 
în nouă momente: 

- moment de prezentare – Moşu Ionică, Moşu Vicleimului 
- dialog – Iaurgiu, Fata lui Moşu Ionică 
- dialog – Bragagiu, Moşu Ionică 
- dialog – Cocoana Mariţa, Pasmasky 
- momentul Ursarului 
- moment – Paiaţa, Ursar 
- dialog – Paiaţa, Moşu Ionică, Ovreiul 
- uciderea Turcului şi prohodul 
- moment de încheiere – Baba Ilenuţa, Moşu Ionică 

Conflictele dramatice din această variantă sunt mai bine conturate, iar Moşu Ionică 
şi Paiaţa au rolul de a crea legătura între momente. Comparând sub acest aspect cele 
două texte, putem observa că cel din Moldova are caracterul unui scenariu de spectacol 
de divertisment cu scene total autonome, în vreme ce, în varianta bucureşteană, apariţia 
repetată a Paiaţei şi a Moşului Ionică creează o legătură între momente – chiar dacă, şi 
aici, fiecare scenă ar putea constitui scenariul unui moment de sine stătător, pentru 
înţelegerea unuia nefiind necesară vizionarea celorlalte. D.C. Ollănescu–Ascanio 
prezintă şi el o variantă a textului, însă mult mai redusă. Se cuvine a remarca faptul că, 
în această variantă, Paiaţa începe cu o introducere mai lungă, în care prezintă 
personajele (Baba, Moşu Ionică, Ghindă, Moisilică, Turcu, Muscalu, Ursaru cu ursoaica, 
Pazmache, Mariţa, Bragagiul, Iaurgiul) şi se finalizează cu încercarea de a determina 
publicul să accepte ironiile păpuşilor ca pe un fapt firesc: „Că nu-s doar păpuşile de vină 
/ Că lumea-i de şugubină, (…)”. 

Acestui comentariu ce aduce în atenţie faptul cotidian pe care păpuşarii îl filtrează 
prin intermediul replicilor, chipului şi jocului păpuşilor, i se adaugă un altul, amintind 
de efortul artiştilor, dar şi statutul lor social: „Să ceară dar / Pentru bietul păpuşar, / Că 
de rebegit / A cam răguşit / Şi ar vrea să facă gargară de prune tomnatice!…” ( din 
nefericire unele dintre aceste aspecte sunt, încă, valabile). În acest fel ne este conturată 
şi figura păpuşarului, parte integrantă a lumii ficţionale create de el însuşi.  

Graniţa real-ficţional devine fragilă şi uşor de trecut de toţi participanţii la 
comunicarea teatrală, spectacolul funcţionând asemenea unei oglinzi metaforice ce 
supradimensionează, ca un discurs despre lume şi viaţă susţinut, în egală măsură, prin 
mijloace verbale şi non-verbale. Mai multe informaţii despre statutul păpuşarului şi  
modul de organizare al spectacolelor ne sunt puse la dispoziţie de Constantin Brăiloiu şi 
H. H. Stahl, care au publicat, în 1936, în revista „Sociologie românească”, trei variante 
ale Vicleiului din Târgu Jiu. Acestea sunt mult mai reduse ca text şi ne sunt prezentate 
ca forme destructurate ale jocurilor cu păpuşi din secolul al XIX-lea. De altfel, autorii 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 18:00:18 UTC)
BDD-V2421 © 2006 Editura Alfa



Anca Doina CIOBOTARU, Irina DABIJA 

 632

studiului fac precizări în acest sens: „Cele trei texte publicate aici, au fost culese de cele 
trei tacâmuri de irozi care singure au jucat în timpul Crăciunului 1932, la Târgu Jiu. […] 
Vicleiul jucat astăzi în capitala judeţului Gorj şi în satele învecinate, nu este, desigur o 
fală a artei populare româneşti. Vechiul miez ţărănesc, el însuşi sărăcit şi decăzut, a fost 
cu totul copleşit de tot soiul de adaosuri urbane şi suburbane, unele semănând a 
fragmente din reviste, mai vechi sau mai noi”18. Informaţiile amănunţite ce însoţesc 
textul, privitoare la statutul actorilor, modul de organizare a spectacolelor, raportul cu 
autorităţile sau cu alte trupe, elementele de scenografie sau partiturile muzicale ale 
melodiilor cântate, ca şi fotografiile, fac din studiul pomenit un material de referinţă 
pentru formarea unei imagini reale asupra tipului de spectacol analizat. „Înjghebarea 
trupei se face cu o lună înainte de Crăciun. Actorii se întovărăşesc pe cinci ani.” […] 
„Repetiţiile (şcoala) au început o lună înainte de Sărbători şi au urmat în toată seara la 
D.V. Vintilă”. (…) „Cu două - trei zile înainte de Sărbători au cerut poliţiei o autorizaţie 
care i-a costat două rânduri de timbre a treisprezece lei. Cuprinsul cererii lor este: 
«Domnule şef, vă rugăm să binevoiţi a ne aproba să sărbătorim Vicleiul, umblând pe la 
cetăţeni. Noi suntem următorii: Dumitru Vintilă, Vasile Popescu, […]. Cu stimă, ss 
Vasile Pandrea». Cererea poartă următoarea rezoluţie: «Se aprobă păstrând liniştea 
publică». Pe temeiul acestei autorizaţii trupa alungă orice trupă venită din satele vecine 
cu oraşul: «Dacă prindem de la ţară îi dăm afară din oraş. Am găsit ieri pe unul de la 
ţară şi am căutat să le spargem bisericuţa, dar nu s-a putut. Mai este un Viclei tot al 
oraşului, cu acela ne împăcăm, că are permis. Dacă n-are permis, îi dăm afară, că avem 
permis timbrat»”19.  

Textul are o întindere mai mică iar trama este mai puţin ofertantă decât cele 
analizate anterior; totuşi, replicile au un anume umor ce frizează absurdul:  

 „Omul de serviciu: - Ce-ai făcut acolo, domnule? 
 Stăpânul Balului: - Am tăiat capul mişelului. 
 Omul de serviciu: - Dacă întreabă de la poliţie? 

    Stăpânul Balului: - Să-i spui că s-a împiedicat de un băţ de chibrit şi a căzut jos 
şi a murit”20.  

 Vicleiul din Târgu Jiu cuprinde trei părţi: „Jocul păpuşilor”, Irozii propriu-
zişi (tăierile) şi un final. Ordinea episoadelor diferă de la o trupă la alta, dar esenţa este 
aceeaşi. Toate trupele folosesc acelaşi tip de spaţiu de joc – „bisericuţă sau ladă” – şi 
aceeaşi tehnică de animare ca şi în Moldova sau în Ţara Românească, în variantele 
amintite anterior. Personajele, reduse ca număr, sunt: Stăpânul Balului, Omul de 
serviciu în bal, Turcul, Popa, Işvan, Pandişpan (Ţenea), Ciobani, Oaia. 

Ceea ce atrage atenţia este faptul că din toate trei variantele de la Târgu Jiu 
lipsesc personajele feminine. Conflictul dramatic este generat de interese de afaceri. 
Comicul are drept surse limbajul şi contrastul dintre statutul personajelor şi modul lor de 
reacţie. Explicaţia vine din spiritul antreprenorial ce străbătea perioada interbelică, din 
mentalitatea colectivă specifică zonei.   

În lucrarea Teatrul fără scenă, Horia Barbu Oprişan salvează de la uitare una 
dintre ultimele variante de bâlci ale jocului Vasilache şi Mărioara. Alături de un 
fragment de text cu dialoguri spumoase, pline de umor, autorul face şi o descriere a 
                                                 
18 Constantin Brăiloiu, Opere - Oeuvres, vol.5, Bucureşti, Editura Muzicală, 1981, p. 283.  
19 Idem, p. 287. 
20 Idem, p. 295. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 18:00:18 UTC)
BDD-V2421 © 2006 Editura Alfa



Tipuri de comportament. Influenţe şi diferenţe în teatrul de păpuşi românesc 

 633

protagoniştilor: „Vasilache şi Mărioara erau două personaje din popor care jucau scenete 
ţesute pe momente din viaţa de toate zilele a oamenilor. Lui Vasilache ca şi Mărioarei li 
se vedea numai capul şi foarte puţin din bust. Erau ciopliţi din lemn. Vasilache avea un 
nas mare şi uşor coroiat; pe cap, o scufă roşie, cu moţ şi canac. În rest, era îmbrăcat cu 
tunică albastră. Mărioara era legată la cap cu o basma roşie, înflorată. Faţa-i era cam 
cioturoasă şi sulemenită violent. Uneori, avea pe ea o broboadă colorată pestriţ. Pe 
Vasilache şi Mărioara i-am întâlnit nu numai la Moşi, ci şi la Viclei şi la Păpuşarii care 
umblau prin ţară, din sat în sat, jucând cele două păpuşi după o perdea pe care o 
prindeau în două cuie într-un colţ al odăii”21.  

Varianta, în întregul ei, ne oferă posibilitatea de a înţelege cum a evoluat 
spectacolul de păpuşi în decursul timpului: se pierde din aciditatea satirei sociale, 
disputa devine mult mai domestică, în centrul conflictelor stau, exclusiv, certurile 
conjugale. Mărioara nu mai apare însoţită de copil; preocuparea ei cea mai importantă 
este legată de „sulemeneli”, prin acest aspect informându-ne, în fapt, despre dorinţa de 
emancipare a femeii, inclusiv a celei din mahala. Pierderea valorii de comentariu social 
a constituit pasul decisiv spre destructurarea acestui tip de spectacol popular – dusă până 
la dispariţie. Atunci când nu a mai putut funcţiona ca un instrument socio-reglator, când 
nu a mai putut sancţiona nici instituţiile administrative, nici pe cele clericale, când gama 
tipologiilor umane ce erau ţinta ironiilor s-au limitat, păpuşarul popular şi-a căutat noi 
formule de exprimare sau a renunţat.  

În aceste scenarii putem identifica elemente comune cu cele prezente în teatrul 
de păpuşi european. Ne sprijinim afirmaţia pe studiul lui Pyotr Bogatyrev: Teatrul de 
păpuşi ceh şi teatrul popular rusesc, publicat pentru prima dată în Rusia, la începutul 
anului 1920, în colaborare cu Roman Jakobson, la Şcoala Lingvistică din Moscova, ca o 
aplicaţie a teoriilor semiotice ale lui Ferdinand de Saussure la situaţiile concrete 
existente în fenomenele culturale contemporane lor. Autorul studiului consemnează: „La 
un bâlci în Praga am văzut o pantomimă jucată de păpuşarii populari în stilul 
bramborove divadlo.22 Kasparek şi Evreul apar în scenă. Kasparek se bate cu Evreul, îl 
ucide, şi îl ascunde într-un coşciug. Apare nevasta Evreului. Ea vine pentru a îşi jeli 
soţul. Kasparek o ucide şi pe nevastă şi o ascunde în coşciug, de asemenea. Apare 
Diavolul. Aduce o spânzurătoare şi îi ordonă lui Kasparek să-şi bage capul în ştreang. 
Kasparek îi cere Diavolului să îi arate cum să facă. Diavolul îşi pune capul în ştreang, 
Kasparek trage de el şi îl aruncă, apoi, în acelaşi coşciug. La sfârşitul reprezentaţiei 
Kasparek şi prietenul lui aruncă în sus un şoarece viu (care de-a lungul reprezentaţiei a 
stat în cealaltă parte a rampei) şi îl prind în aer. Şi astfel, această simplă reprezentaţie ia 
sfârşit. Gazda teatrului bramborove divadlo circulă prin public şi strânge donaţii 
voluntare într-o farfurie. […] Apoi întreaga reprezentaţie o ia de la început”23. Aşadar, 
acţiune multă împărţită în episoade care ar putea funcţiona şi în cadrul altor scenarii. 
Speaight George sintetizează caracteristicile acestor scenarii: „spectacolul nu trebuie, în 
nici un caz, privit ca o poveste, ci ca o succesiune de întâlniri, dictate de convenţii. […] 

                                                 
21 Horia Barbu Opriman, Teatru fără scenă, Bucureşti, Editura Meridiane, 1981, p. 150-151. 
22 Termenul desemnează forma de teatru popular ceh în care păpuşile sunt animate prin mişcarea degetelor 
(păpuşi pe mână). 
23 Pyotr Bogatyrev, Czech Puppet Theatre and Russian Folk Theatre, în vol. Puppets, Masks and 
Performing Objects, Edited by John Bell, A. TDR Book, Cambridge, England, 2001, p. 97. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 18:00:18 UTC)
BDD-V2421 © 2006 Editura Alfa



Anca Doina CIOBOTARU, Irina DABIJA 

 634

Întreaga acţiune a fost modelată de degetele înfometate ale păpuşarilor, s-a născut din 
tradiţiile pe care le aveau în sânge, a fost inspirată de râsetele copiilor din stradă”24.  

În România nu au existat, prin tradiţie, forme de manifestare păpuşăreşti 
diferenţiate în funcţie de clasele sociale, aşa cum au existat în ţări ca Italia, Franţa, 
Germania (în aceste ţări aristocraţia agrea, în special, spectacolele de marionete cu fire, 
în timp ce poporul se distra la spectacolele realizate cu păpuşi pe mână). Repertoriul nu 
era la fel de variat ca în celelalte ţări europene, lipsind, mai ales, piesele cu subiecte 
cavalereşti. Singurul personaj „princiar” care apare, pasager, în varianta moldovenească 
este Napoleon, menirea lui fiind, aşa cum am precizat, aceea de a stârni hazul, şi nu de a 
impresiona publicul prin faptele sale.  

Deşi spectacolele populare de păpuşi au avut la bază tehnica colajului, 
prefigurând parcă viitoarele show-uri de divertisment cu păpuşi, ele prezintă, totuşi, o 
unitate stilistică bine structurată. Creatorul popular are, instinctiv, simţul echilibrului în 
conceperea tramei şi a întregului spectacol, echilibru manifestat prin: 

-utilizarea unui singur tip de păpuşi; 
-utilizarea în confecţionarea păpuşilor şi a spaţiului de joc a unor materiale 
compatibile (lemn, pânză, blană, lână); 
-corelarea armonioasă a semnelor teatrale, în vederea sublinierii caracterelor 
personajelor (elemente de natură plastică, texte, muzică, mişcare); 
-adaptarea scenariului şi a muzicii la cerinţele publicului. 
Păpuşarul popular, de oriunde ar fi el, a folosit spectacolul pentru a prezenta, 

într-o altă lumină, probleme specifice realităţii contemporane lui: raporturile cu 
autorităţile, relaţiile dintre semeni, normele sociale şi morale etc.; o lume fictivă, cu eroi 
din lemn şi cârpe, menite să oglindească şi să schimbe lumea reală; săgeţi imaginare, cu 
vârful înmuiat în ironie, menite să ţintească în miezul vieţii de zi cu zi; forme, culori şi 
sunete adunate şi transformate într-o tribună a oamenilor obişnuiţi, a celor lipsiţi, de 
regulă, de postamente. 
 

 
Tipi di comportamento. Influssi e differenze nel teatroromeno dei 

pupi 
 
Se al livello delle formule di espressione plastica e delle tecniche di espressione l’intera 

galleria degli eroi popolari europei trasformati attraverso i pupi presenta molte similitudini, al 
livello del discorso e delle identità psico-sociali appaiono differeze spiegabili in un modo 
evidente per il fatto che tutti questi eroi sono esponenti di alcune identità culturali bendefinite. 
Da questa perspettiva il teatro di animazione è una formula artistica meglio ancorata nelle realità 
delle comunità che le hanno generate. Anche se i testi che ha a disposione il ricercatore di oggi 
sono molto scarsi, essi mettono in evidenza non soltanto gli aspetti già presentati sopra ma anche 
il fatto che gli spettacoli popolari per i pupi sono formule teatrali governate tanto da principi 
estetici quanto da atteggiamenti civici. La loro rivalutazione può definire attraverso l’analisi delle 
strutture drammatiche la loro importanza per l’identità culturale romena nell’attuale contesto 
dell’integrazione europea, Vasilache, Gaciţa, Mărioara, moşul Ionică dimostrando chiaramente e 
senza equivoco l’appartenenza alla famiglia europea dei pupazzi eroi popolari. 

                                                 
24 Speaight George, The History of the English Puppet Theatre, Edited by George G. Harrap & Co. Ltd., 
1955, p. 183. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.222 (2026-01-06 18:00:18 UTC)
BDD-V2421 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

