
 
 

Asumarea identităţii 
 

Dumitru TIUTIUCA 
 

 Nu dorim să realizăm o trecere în revistă a „trăsăturilor poporului român”, ceea 
ce s-a făcut cu prisosinţă, inclusiv de către noi,1 ci să explicăm succint starea acestora 
într-o societate postmodernă şi să vedem care ar fi mecanismele psiho-culturale ale 
asumării identităţii, inclusiv sub latura ei mai puţin pozitivă, negativă, chiar. Premizele 
demersului nostru se află în realităţile României post-decembriste, Românie a 
tranziţiilor şi, cultural, în cele postmoderniste. Succint, câteva dintre acestea ar fi: 
 Este, de exemplu, tot mai evident că accentul se mută de pe muncă pe distracţie; 
cultural, unii spun că ne-am afla în faţa unui sindrom globalizant postmodernist. 
Oricum, se oferă excesiv de mult panem et circensis redivivus, ca într-o antichitate 
târzie, de sfârşit. Se înmulţesc, astfel, balurile mondene, nunţile fastuoase, se 
promovează în exasperare „cultura” manelelor, „emisiunile (zise) culturale”, promovate 
de media audio-video sunt aproape în exclusivitate de divertisment (nu o dată ieftin şi 
vulgar). Cele mai multe dintre aceste emisiuni au acelaşi format care circulă în mai toate 
ţările occidentale, fără nici un fel de specific local, neadaptate la gusturile 
colectivităţilor importatoare de licenţe. Educativul, instructivul etc. sunt considerate 
concepte vetuste, compromise, „comuniste”, noua axiologie fiind a rating-ului. 
 Un impact fără precedent, asupra întregii societăţi, îl are fotbalul. Deşi i se 
spune „sportul rege”, el nu mai este de mult un sport ci, prin trecerea la profesionalism, 
a devenit un spectacol, o industrie şi o afacere foarte rentabilă. În unele ţări, în Anglia 
de exemplu, educaţia pentru spectacolul numit fotbal, o întrece pe cea realizată 
tradiţional de şcoală, instituţii artistice etc. În drumul către această performanţă, la noi 
stadioanele se transformă frecvent în arene de luptă, iar tribunele cunosc manifestări 
huliganice şi şovine. (Uneori sunt mai mulţi jandarmi decât spectatori!). Dar tot aici, în 
tribunele oficiale, se adună întregul Parlament, se fac şi se desfac fel de fel de afaceri, 
unele oneroase, fotbalişti foarte tineri, după 2-3 ani de joc devin sfidătoare VIP-uri prin 
bogăţia acumulată peste noapte. Cultura trupului, cultura fizică, care în antichitate se 
verifica cu prisosinţă prin Olimpiade, astăzi se face, elitist, în saloane de masaj sau de 
fitness.  
 În acest context, consumul devine un alt nou zeu al societăţii noastre („Cultura 
Pepsi Cola” şi a lui „Mac Donald's”), numai că produsele sunt nu numai ieftine, 
strălucitoare, contrafăcute şi proaste, dar şi pervertesc aproape irecuperabil gustul către 
kitsch, dezvoltând intenţionat, în contra-partidă, o industro-fobie a slăbitului prin 
produse şi reţete de cure de slăbire, unde ştiinţificul este concurat de proliferarea 
escrocilor în astfel de domenii.   
 S-a schimbat, apoi, fundamental, scara de valori a lucrurilor. Gloria nu se mai 
„produce” în laboratoarele de cercetare, biblioteci sau atelierele de creaţie, ci se joacă pe 
stadioane, iar Nadia Comăneci sau Ilie Năstase sunt incomparabil mai cunoscuţi 

                                                 
1 vezi Cultură şi identitate, Iaşi, Editura Junimea, 2005.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:15:05 UTC)
BDD-V2417 © 2006 Editura Alfa



Dumitru TIUTIUCA 

 594

mondial decât elita noastră ştiinţifică şi artistică. Ştirista Adreea Esca a intrat ca 
„personalitate” în manualul de istorie. Noile VIP-uri se aleg după forma sânilor şi a 
feselor siliconate, iar viaţa lor mondenă ocupă, în sfârşit, şi la noi, o preocupare 
esenţială pentru societate, având o înfloritoare presă specializată, paparazzi care să le 
„vâneze” şi celelalte.2   
 Relaţiile interumane, inclusiv cele familiale, s-au deteriorat. Se vorbeşte tot mai 
des de „lipsa de comunicare” şi conflictele generate de ea, de unde mulţimea 
emisiunilor radio-TV care să intermedieze comunicarea, consilierea (Hot-line, serialul 
Midnigt Caller, Linia fierbinte, 95 95, Iartă-mă). Prieteniile, mai lungi sau mai scurte, 
se caută (dramatic) prin zecile de pagini de „Mică publicitate” ale cotidianelor. 
 Relaţiile relaţiilor, dragostea şi prietenia, trec şi ele în plan secund. Mai 
importantă devine preocuparea pentru sex şi sexualitate, intens mediatizate, inclusiv de 
carte. Prostituţia a devenit o profitabilă afacere internaţionalizată, deşi încă 
neinstituţionalizată. Pe de-o parte, femeile devin victime ale violenţelor de tot felul 
(bătăi, violuri, incesturi etc.), pe de alta, o nouă mişcare încearcă să se înfiripe şi la noi, 
feminismul; deocamdată, fără prea mare succes. Deşi nevoia de afectivitate este foarte 
mare, nimeni nu este interesat de „educaţia sentimentelor”, iar empatia este o floare la 
fel de rară ca şi cele considerate odată… obişnuite. În aceste situaţii proliferează 
pseudo-misticismele, „foamea” de melodrame şi telenovele, transformarea animalelor 
domestice în companioni de apartament, apelurile disperate la „terapeuţi” improvizaţi 
etc. 
 Familia nu mai este instituţia nucleu a societăţii. Se promovează concubinajul 
(sine diae), relaţiile întâmplătoare, „dragostea la prima vedere” ori aranjamente prin 
„mica publicitate”, contractul (pre)nupţial, căsătoria între homosexuali, înfierea de copii 
în alte scopuri decât cele ale împlinirii materne etc., multe dintre acestea producând 
drame insurmontabile, dovadă audienţa unor emisiuni TV de tipul Iartă-mă, Surprize, 
surprize, Dă-i papucii, Direct în pat, Schimb de mame, Femeile conduc, Trădaţi în 
dragoste etc.  
 Nevoia de comunicare şi informare a devenit, pe de-o parte, monopol (cine 
deţine informaţia, are şi puterea), pe de alta, pentru vulg, ia forma zvonisticii, bârfelor, 
manipulărilor de tot felul etc. toate acestea fiind activate prin modalităţi deosebit de 
diverse, cum ar fi puzderia de talk-show-uri (radio sau TV). Tele-votingurile bagă subtil 
mâna în buzunarele oamenilor etc., dându-le iluzia dreptului la exprimare liberă, 
eludându-se faptul că important e şi cine te aude şi mai ales cine te ia în seamă. Media, 
de toate felurile, este încă prea tributară intereselor de grup, în defavoarea informaţiei. 
Goana după senzaţional revine în forţă până la ridicol, grotesc, dar şi cinism, ceea ce are 
acelaşi efect: exasperarea, sentimentul de teamă. Jurnalele TV, cele mai de impact, sunt 
pline de fel de fel de grozăvii: accidente, crime, suiciduri, jafuri, catastrofe cu sute şi mii 
de victime, faptul banal cu adevărat, se transformă în scandaluri. Schimbările de climă 
şi manifestările catastrofice ale acestora, cum ar fi deşertizările, cicloanele, tornadele, 
tzunami, cutremurele etc., sunt parcă mai multe şi distrugătoare astăzi decât altădată, 
toate acestea dând imaginea că planeta Pământ devine un adevărat „accident cosmic” al 
unei iminente Apocalipse, însoţite de „prooroci moderni” şi farsori.  
                                                 
2 Aşteptăm, de asemenea, cu interes, rezultatul nemistificat al concursului Mari români, emisiune realizată 
şi ea după „format european”, evident. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:15:05 UTC)
BDD-V2417 © 2006 Editura Alfa



Asumarea identităţii 

 595

 Nevoia de securitate, o altă trebuinţă umană, este pusă în pericol prin noul 
fenomen al atentatelor, pe punctul de a se mondializa! Ineficienţa recunoscută a Justiţiei, 
Poliţiei şi a celorlalte instituţii create în acest scop, au condus la apariţia, cu acces limitat 
deocamdată, a firmelor de detectivi particulari, a  celor de body-guard, la folosirea 
armelor cu foc, a sprayurilor paralizante etc.   
 Discrepanţa exagerată între promisiuni şi aşteptări se evidenţiază şi prin 
politizarea excesivă a vieţii sociale, dovada faptului că nu am reuşit, după mai bine de o 
sută de ani, să depăşim, maturizându-ne, „epoca lui Caragiale”: „Târziu în noapte, mai 
mulţi prieteni stau de vorbă într-o berărie - despre ce?... Ei! despre ce pot sta de vorbă 
trei români aşa de târziu? - despre politică, fără îndoială”, Cam târziu...). De aceea, 
politicul şi instituţiile lui (partidele politice, guvernele şi parlamentul, dar şi organismele 
de conducere locale) au generat un impact mai mult negativ asupra societăţii, datorită 
apariţiei „marilor rechini” „coloraţi” partinic şi care au împărţit, prin „inginerii” de tot 
felul, populaţia în două: foarte bogaţi, care nu s-au dovedit chiar aşa „de carton” (5%), 
cum s-a tot spus, şi foarte săraci (95%), asfixiindu-se formarea vitală a „clasei de 
mijloc”. Ca şi pe vremea lui Eminescu, partidele nu sunt încă grupări de doctrină, 
ideologice, ci mai mult de interese: guvernanţi şi opozanţi.   
 Existenţial, la oraşe s-a generalizat aproape televiziunea color, pe când la sate 
ne-am întors, după 1989, la o agricultură feudală cu plugul de lemn tras de om sau de 
vacă. Aici, oamenii rămân îndobitociţi de o muncă brută, dezumanizantă şi sunt 
receptaţi de mentalul colectiv ca beţivi, analfabeţi, firi primare, care nu ştiu să vorbească 
logic şi să ducă până la capăt o propoziţie simplă etc., iar unele emisiuni TV (D'ale 
lu'Mitică) îşi bat cinic joc de această situaţie gravă, pentru care ei nu au nicio vină. Dar 
şi la oraşe au dispărut întreprinderile, fabricile, declarate peste noapte „nerentabile”, 
„comuniste” (ca într-o nouă „revoluţie capitalistă”, replică la cea „proletară”) şi s-au 
produs mari afaceri ilegale numite „tunuri”, inclusiv „privatizarea”. Oamenii trăiesc mai 
mult din subvenţii de la stat şi ajutoare sociale, decât din muncă (aşa sunt inclusiv 
pensiile foarte mici, deseori pentru nişte oameni încă buni de muncă). În sfârşit, ca un 
„corolar”, o nouă realitate, corupţia, pune în mişcare, încă ineficient, foarte multă 
energie instituţionalizată. 
 Domeniul declarat, care ne interesează pe noi, este însă cel cultural. Concluziile 
cercetătorilor fenomenului profilului identitar românesc (autohtoni sau străini) sunt cât 
se poate de descurajatoare, negative chiar. Fel de fel de noi snobisme, de pseudo-
emancipări privesc mai ales intelectualitatea, confirmând eterna noastră vocaţie pentru 
„forme fără conţinut” de care nu scăpăm nici astăzi. (Postmodernismul ar fi doar un 
exemplu). Paradoxuri de toate felurile străbat „evoluţia” culturală, nu numai 
românească. O anchetă efectuată, la noi, în 2006, arăta că aproape 65 % din populaţie nu 
citeşte nicio carte într-un an, iar 35 %  citesc 2-3 de cărţi, obligaţi fiind de şcoală. Se 
citeşte, apoi, tot mai puţină literatură în favoarea  literaturii utilitare (ghiduri, îndreptare 
practice, sinteze şcolare etc.), deşi se zice că în România, de pildă, apar cam 100 de 
romane pe an!? Un fapt, aproape inimaginabil altădată, pare emblematic pentru 
realitatea contemporană: o carte premiată de Uniunea Scriitorilor din România, Agata 
murind de Dora Pavel, (2006) apare la Cluj, Editura Dacia, în… 130 de exemplare! (ca 
şi una de poezii). Bibliotecile, sălile de spectacole, pinacotecile etc. sunt înlocuite de 
Liternet, biblioteci virtuale, CD-cărţi şi DVD-uri. În locul sărbătorilor tradiţionale sunt 
promovate altele cu un vădit caracter comercial, cum ar fi: Sărbătoarea îndrăgostiţilor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:15:05 UTC)
BDD-V2417 © 2006 Editura Alfa



Dumitru TIUTIUCA 

 596

(de Sfântul Valentin, patronul catolic al acestora), Sărbătoarea dovleacului (Halloween) 
etc., iar Ziua Recunoştinţei e pe punctul de a lua locul Moşilor?!  
 Nu trebuie neglijate nici deruta şi disconfortul tot mai mare, până la violentarea 
psihicului receptorului, prin oribilităţile jenante, ostilităţile post-naturaliste, inclusiv ale 
unui erotism pornografic etc., pe ideea pseudodemocratică că „totul este permis” etc. 
Piaţa culturală este inundată de ceea ce s-a numit „pseudoliteratură ambalată comercial”. 
Literatura, filmele, spectacolele de teatru se adresează, tot mai mult, unor persoane cu 
„nervii tari”, iar vechiul katharsis revine în actualitate, dar acţionează pe alte coordonate 
decât în antichitate.   
 Toate acestea sunt fapte cu un coeficient important de impact negativ asupra 
indivizilor, potenţat şi de alţii externi, cum ar fi pericolele integrării europene şi ale 
globalizării care din realităţi devin ameninţări, surse de nelinişti existenţiale. Oricum, se 
înregistrează o conştiinţă românească acută, cu posibile consecinţe pe termen lung, ce 
dovedeşte o reală derivă în care se află însuşi conceptul de identitate şi din alte 
perspective. Acest lucru este grav şi îngrijorător. Ruperea de o anumită tradiţie poate 
avea, nu o dată, efecte catastrofice. Deocamdată înregistrăm îngrijorări, depresii şi 
alienări.   
 Revenind la chestiunea de fond, arătăm că elementele de definiţie ale identităţii 
se reduc, de regulă, la un optim de adjective, considerate esenţiale pentru descrierea unei 
comunităţi. Astfel, o anchetă lansată de ziarul „Jurnalul naţional”3, la întrebarea: „Dacă 
aţi caracteriza România de azi, într-un singur cuvânt, care ar fi acela?”, după aproape 
două decenii de tranziţie, răspunsurile au fost: 26% numesc: „nesiguranţa, anarhia, 
haosul” şi 15%: corupţie, hoţie şi nedreptăţi.    
 Intră în discuţie şi ce spun alţii despre noi şi ce spunem despre noi înşine? 
Răspunsul la prima întrebare reprezintă încă unul din capitolele dureroase ale 
imagologiei actuale, cu puncte de sprijin în vremurile foarte vechi, începând, poate, cu 
trunchierea vorbelor lui Herodot despre traco-daci şi continuând cu D. Cantemir din 
Descriptio Moldaviae, cu călătorii străini prin ţările române etc. Chiar „Revoluţia” din 
1989 a fost receptată de străinătate „la televizor” ca o curiozitate de evenimente din 
„lumea a patra”.4 A urmat, apoi, interesul ei pentru copiii străzii, handicapaţii, mizeria 
de toate felurile etc., aspecte considerate specifice României. Nu e o glumă, dar astăzi, 
în 2006, unii încă îl mai cred preşedinte al României pe N. Ceauşescu şi localizează 
capitala ţării la Budapesta sau Sofia. Se cunosc, în acest sens, chiar impardonabile gafe 
diplomatice.   
 În ceea ce priveşte ce spunem noi despre noi înşine, evident, răspunsurile sunt şi 
aici mai multe. Redăm doar punctul de vedere singular, dacă nu totdeauna rostit cu glas 
tare, al lui Emil Cioran prin sintagma „Îmi e ruşine că sunt român!” Aceasta a fost 
reluată periodic. A făcut-o H.R. Patapievici care, la 8 mai 1990, exclama cu disperare: 
„Îmi e ruşine că sunt român!”, iar ceva mai târziu adăuga: „O dată ce te-ai dezgustat de 
el, poporul român nu îţi mai poate face nici măcar milă.”5 Îl urmează clujeanul Sabin 
Gherman cu „M-am săturat de România!” După asasinatul preotului de la mănăstirea 
din Taïze (Franţa), de către un român, mai tânărul scriitor Pavel Şuşara va mărturisi şi 
el: „Deşi nu am avut niciodată probleme că sunt român, n-am fost nici revoltat şi nici nu 
                                                 
3 „Jurnalul naţional”, ediţie de colecţie, 10 iulie 2006. 
4 Şi astăzi se mai fac asemănări frecvente între Africa şi România. 
5 H.R. Patapievici, Politice, Bucureşti, Editura Humanitas, 1996, p.65. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:15:05 UTC)
BDD-V2417 © 2006 Editura Alfa



Asumarea identităţii 

 597

mi-a fost ruşine, de acum încolo am o problema foarte gravă: mi-e frică, mi-e o frică 
teribilă că sunt român.”   
 Continuăm demersul nostru cu premiza că identitatea nu este nici un fapt 
negativ, nici pozitiv, nu este nici opţional, nici obligatoriu, nu depinde decât, ca 
excepţie, de voinţă şi aşa mai departe. Aşadar, identitatea există pur şi simplu, aşa cum, 
pentru a fi recunoscut de ceilalţi, porţi un nume, un prenume şi/sau o poreclă, pentru a fi 
identificat, ca cetăţean al unei ţări, îţi trebuie o „carte de identitate”, iar pentru a călători 
internaţional, a transgresa graniţele naţionale, ai nevoie de un „paşaport” cât mai bine 
securizat şi, dacă se poate, imposibil de falsificat. Nu uităm nici că în „codurile penale”, 
ale diferitelor ţări, există mai multe delicte legate de „substituirea de identitate”. Prin 
acestea vrem să arătăm că problema identităţii nu este chiar aşa de anacronică, depăşită  
etc., cum încearcă unii să mai spună sau să sugereze. Identitatea se dovedeşte a fi un 
foarte complicat construct cultural, pentru că este multiplu manifestat şi motivat. Astfel, 
se vorbeşte despre identitatea naţională, etnică (cea mai răspândită), statală, 
profesională, regională, europeană, sexuală (aceasta, începând cu Freud) a fel de fel de 
minorităţi (a homosexualilor, ecologiştilor, medicilor „fără frontiere” etc). 
 Identitatea poate deveni, însă, negativă sau pozitivă, în funcţie de unii factori 
obiectivi sau subiectivi. Englezii şi-au căutat-o în „sângele albastru” generând 
genealogii ilustre şi snobisme (Thackeray), germanii şi-au creat mitul etnicităţii pure 
ariene, provocând  discriminări şi violenţe etnice inimaginabile (pogromurile anti-
evreieşti şi două mari şi prime războaie mondiale), francezii s-au mândrit cu vechimea 
lor culturală dezvoltând de foarte timpuriu un teribil galo-centrism, manifestat până 
aproape de secolul al XX-lea. Astfel, încă la 1708, un abate francez, scria: „Chinezii şi 
aproape toate popoarele Asiei cântă; nemţii horcăie; spaniolii declamă; italienii suspină; 
englezii şuieră. Propriu-zis numai francezii vorbesc”.6 Americanii, ca „lume nouă”, s-au 
mândrit (în destinul celui de al doilea război mondial) cu supremaţia unei civilizaţii 
militariste învingătoare, continuată astăzi prin cea de „jandarm al lumii”, supremaţie 
angajată de „fascismul german” (pentru al doilea război mondial) şi încercată, astăzi, de 
„mişcările teroriste” (pentru al treilea război mondial). Şi aşa se face că identitatea nu 
este totdeauna numai o mândrie, sau un complex şi atâta tot, ci şi o grea şi responsabilă 
povară. Aşa se face că, majoritatea filosofilor culturii români, au glosat, mai ales, în 
ceea ce priveşte dimensiunile negative, mai puţin bune ale acesteia, pe care le-au pus pe 
seama „vremurilor” care, vorba cronicarului, n-au cum să fie „sub om”, ci invers. S-a 
invocat chiar un „tragism al istoriei noastre” care a ţinut în loc emanciparea noastră 
datorită factorului geopolitic, mai precis a aşezării ţării noastre la „răscrucea” intereselor 
celor mai mari imperii cunoscute de istorie: rus, turc, austro-ungar, ceea ce a permis şi 
lansarea celebrei formule a „miracolul românesc”.  
 Există, se ştie, mai multe pedagogii, dintre care două mai cunoscute: una 
pozitivă, a exemplului demn de urmat („Fă aşa!”) şi o alta negativă sau a exemplului 
respins („Nu fă aşa!”)7. Cea mai uzitată este, fireşte - prima, pentru că este şi mai lesne 
acceptată, decât a doua care provoacă, în genere, reacţii de respingere, deseori chiar 
ostile. Dovadă  „autocritica românească” a lui E. Cioran care fost atât de violentă, încât 
esenţialitatea gestului eseistului, care mergea pe eficienţa unei morale simple, „cui pe 

                                                 
6  apud Aurel Stoicanu, Galocentrism, „Secolul 20”, 1966, 12, p.172. 
7 vezi articolul nostru, Implicaţiile pedagogice ale greşelii, în „Revista de pedagogie”, 1987, 3. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:15:05 UTC)
BDD-V2417 © 2006 Editura Alfa



Dumitru TIUTIUCA 

 598

cui se scoate”, nu s-a vrut înţeleasă. Explicaţia respingerii este extrem de simplă: 
înclinaţia către însuşirea unor fapte şi valori pozitive este mult mai puternică, la om, 
decât a celor negative. Realitatea este că se refuză sistematic, din considerente pseudo-
naţionaliste, recunoaşterea vreunei „vini româneşti”, aşa cum făcea Th. Mann, în Doctor 
Faustus, cu “vina germană” pentru declanşarea, de către poporul său, a două războaie 
mondiale fără precedent. Asumarea identităţii mele înseamnă şi asumarea identităţii 
celuilalt care face parte din acelaşi grup, deşi poate să nu corespundă aşteptărilor 
noastre. Punctual, de exemplu, el poate fi ca apartenenţă naţională - român, dar, ca 
individ, să fie hoţ, beţiv, leneş etc., ceea ce eu nu sunt. Realitatea este că, e în firea 
omului de a agrea o identitate a calităţilor şi nu a defectelor. Contează, apoi, şi 
atitudinea celuilalt faţă de tine. Studiile de imagologie ajung, uneori, la concluzii 
şocante. Dar şi realitatea vieţii sociale actuale conduce la astfel de păreri. E suficient, 
credem, să amintim doar generalizata confuzie între români şi ţiganii care au plecat 
masiv în Occident, după 1990, unii dintre ei generând disconfortul „băştinaşilor” printr-
o sumedenie de acte anti-sociale. A se vedea doar recentele expulzări, în masă, ale 
românilor din Franţa şi discuţiile din Anglia privind interzicerea accesului bulgarilor şi 
românilor la locurile de muncă din această ţară.  
 Problema identităţii este şi o chestiune ce ţine şi de dezvoltarea socio-
economică a unei naţiuni, orice s-ar zice. La popoarele mai mici (ca populaţie, pondere 
economică etc.) chestiunea identităţii se transformă în complex. Studiile de antropologie 
culturală au demonstrat că, prin efortul de a păstra tradiţiile, ea este foarte puternică la 
populaţiile mici şi închise, cum ar fi cele tribale şi cele care sunt mai aproape de stadiul 
feudal al dezvoltării; astăzi, locul acestora este luat de religie, mai cu seamă în ceea ce 
priveşte comunităţile islamice. Dimpotrivă, indiferent de originea etnică, un cetăţean al 
SUA îşi va afirma, totdeauna, cu orgoliu, identitatea sa americană; la fel - englezii sau 
francezii. 
 Problema identităţii este, apoi, una generată din interior, dar şi impusă din 
exterior, aceasta fiind valabilă atât pentru individ, cât şi pentru popoare. Astfel, ceea ce 
este valabil pentru individ, poate să nu fie, la fel, şi pentru grupul social căruia îi 
aparţine. Poţi fi, de exemplu, ca persoană, stânjenită de un anumit fel de comportament. 
Integrat într-un grup, însă, se creează acea solidaritate care face ca interzisul să devină 
permis. Fenomenul se observă la grupurile deviante, cum ar fi „găştile de cartier”, 
bandele delincvente sau grupurile ad hoc constituite etc. Din celălalt punct de vedere, 
sunt cunoscute politicile de deznaţionalizare promovate de marile imperii, puteri 
economico-militare, în timp, încă din antichitate până în vremurile moderne.  
 Faţă de tendinţele de exacerbare a identităţii, se promovează, din când în când,  
cu aceeaşi vehemenţă, altele de unificare. La început au fost „Imperiile” (în antichitate 
şi Evul Mediu); astăzi li se spune „Uniuni” (europene, asiatice…), „Alianţe” economice 
(concerne, grupuri industriale, structuri mafiote), culturale (UNESCO), lingvistice 
(francofonia), religioase (Cruciadele), speculative (Masoneria), militare (NATO), de 
securitate (ONU), politice (vezi noile „Internaţionale”: creştin-democrată, socialistă, 
populară etc). Tribunalele europene pun, în deciziile lor, proprietatea şi regulile 
economiei de piaţă mai presus decât siguranţa individului şi chiar cea naţională, de unde 
şi aşa numitul „sindrom Giuliano” şi mişcarea euroscepticilor. 
 Dacă antichitatea lansa filosofii existenţiale precum ubi bene, ubi patria, 
postmodernitatea provoacă „ruperea identităţii”, cum inspirat se exprima Sorin 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:15:05 UTC)
BDD-V2417 © 2006 Editura Alfa



Asumarea identităţii 

 599

Alexandrescu şi punerea ei în „derivă”. Diseminarea, inclusiv a identităţii, ca 
apartenenţă la un grup social, se concretizează prin afirmarea unui individualism brutal, 
deseori cu tente anti-socializante îndreptate chiar împotriva grupului. „În viaţă nu 
contează dacă pierzi sau câştigi. Contează dacă pierd sau câştig EU”, obişnuia să afirme 
Winston  Churchill, iar după el, astăzi, tot mai mulţi.  
 Fără a dezvolta mai mult discuţiile pe această temă, Mircea Maliţa, într-o carte 
cu un titlu semnificativ, Zece mii de culturi, o singură civilizaţie8, încerca să rezolve 
falsele incompatibilităţi citate, reluând distincţia între culturi (la plural), care sunt marea 
sursă a identităţii, şi civilizaţie (la singular), o încrengătură construită pe cunoştinţe, 
tehnici şi practici de aplicaţie universală. Cu identitatea moştenită sau cultivată, cu 
solidarităţile de tip religios, etnic, ne aflăm în câmpul culturii, iar prin rolurile 
profesionale, politice, sociale pe care le ocupăm ca cetăţeni, suntem tributari civilizaţiei. 
Patrimoniul identitar reprezintă suma valorilor istorice, spirituale, morale, creatoare, 
tradiţionale. El este coloana vertebrală a personalităţii individuale ca şi a identităţii 
naţionale. În germană, cuvântul Kultur se traduce în acelaşi timp şi prin „cultură” şi prin 
„civilizaţie”, ceea ce arată complexitatea acestui concept. Oricum, şi acest lucru e foarte 
important, matricea identităţii naţionale o dă cultura. 
 Este încă importantă cunoaşterea specificului popoarelor? Răspundem: Este, de 
vreme ce cunoaşterea de Sine începe cu a Celuilalt. Un argument aparent amuzant 
permite necesitatea înţelegerii contextului în stabilirea de relaţii inter-umane şi în 
încercarea de adaptare. „Bărbaţii care vizitează Australia sunt derutaţi când sunt 
blagosloviţi cu apelativul «ticăloşi». Englezul este un «ticălos de englez», francezul este 
un «ticălos de francez» şi tot aşa. În cele din urmă iţi dai seama că această formă de 
adresare este un semn de afecţiune la bărbaţii australieni şi dacă un englez nu este 
imediat numit «ticălos de englez», înseamnă că australienii nu-l agreează. Americanii 
(yancheii) sunt alintaţi «haznale»’”9. 
 Oricum am lua-o, există încă „un specific naţional” pe care unii se fac a nu-l 
cunoaşte, iar dacă îl cunosc, îl resping. El a făcut obiectul unor cercetări serioase, de 
ceea ce s-a numit „filosofia culturii”, ştiinţă interdisciplinară de sine stătătoare. Istoria ei 
este veche, apărând încă în antichitate, când istoricii, (Herodot, să zicem) încercau să 
definească specificul mai multor semiţii, printre care şi a traco-dacilor. În perioada 
romantică ea a atins un nou apogeu, începând cu Herder şi „glasul popoarelor” în 
cântece şi merge până astăzi când, semnificativ, se scriu foarte multe studii şi cărţi pe 
această temă. În timp, mai fiecare entitate umană şi-a construit însemne de recunoaştere 
şi manifestare a solidarităţii de grup, cum ar fi delimitările de teritorii prin graniţe ferme, 
inviolabile, drapele (naţionale, de grup, de unităţi militare etc.), steme de toate felurile 
(ce fac obiectul heraldicii) etc. Vorba lui Caragiale, ca să rezumăm multele concluzii de 
acest fel: „În genere naţiile mari au câte un dar sau vreo meteahnă specifică: englezii au 
spleenul, ruşii nihilismul, francezii l'engouement, ungurii şovinismul, spaniolii morga, 
italienii vendetta etc.; românii au Moftul! Trăiască dar Moftul român!” (Moftangii. 
Românul). Chestiunea este atât de prezentă şi vie încât ea a pătruns adânc în proverbele 
popoarelor, anecdotele şi bancurile acestora, atât despre Ei, cât şi despre Ceilalţi. 

                                                 
8 Bucureşti, Editura Nemira, 2001. 
9 exemplul este din Richard D. Lewis, Să cunoaştem mai bine popoarele lumii, Bucureşti, Editura 
Niculescu, 2005 / When cultures collide, Nicholas Brealey Publishing House, 2001. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:15:05 UTC)
BDD-V2417 © 2006 Editura Alfa



Dumitru TIUTIUCA 

 600

Domeniul specializat al chestiunii, numit odată „psihologia popoarelor”, poartă nume 
noi precum: „studii culturale”, „imagologie”, „alteritate” etc.  
 Depăşind conotaţia anecdotică, arătăm (pentru ameliorarea temerilor unora) că 
identitatea a existat şi încă va exista, deşi sunt unele popoare mai conservatoare şi altele 
mai deschise către cosmopolitism. Dan Berindei arăta cum, în plină epocă a globalizării, 
englezii continuă să circule, cu automobilele, pe stânga, să măsoare lungimile în inch-i, 
să folosească moneda lor, lira sterlină etc.10; iar francezii, deşi au impus mondial 
principiile democratice şi universaliste ale Revoluţiei de la 1789, şi-au apărat totdeauna, 
cu străşnicie, identitatea lingvistică faţă de agresivitatea limbii engleze, chiar dacă fără 
prea mare succes, dovadă şi mişcarea francofoniei întreţinută cam fără vlagă, de ei, în 
lume.  
 O soluţie de ieşire din criza identităţii, în care unii intelectuali nu se mai 
regăsesc, a fost încercată, legal dar insolit, în ultimele decenii. E vorba de obţinerea unei 
alteia sau a mai multor identităţi. Desigur, chestiunea este cum poţi aparţine, în acelaşi 
timp, la mai multe culturi cu care să te identifici, să comunici sau de care din cele 
adoptate te simţi mai aproape? Se pare că pentru oamenii de afaceri, aparţinătorii unor 
servicii speciale etc., chestiunea aceasta nu are prea mare importanţă, interesul fiind 
totul. Cea mai dramatic se manifestă ea, însă, la scriitorii români de expresie străină şi 
care sunt destul de mulţi. De fapt, dubla identitate se manifestă în mod specific în cazul 
culturilor naţiunilor mici. Exilatul trăieşte două ipostaze ale lui „a fi”, denumite de Sorin 
Alexandrescu „nişe existenţiale”: o parte din textele pe care le semnează sunt concepute 
în limba română, cealaltă parte - în limba ţării de adopţiune. Studierea raporturilor dintre 
scrierile lor în română şi cele în franceză (să zicem) devine astfel indispensabilă pentru a 
cunoaşte aceste personalităţi. Deşi la prima vedere trecerea de la o limbă la alta 
reprezintă doar o schimbare de haină lingvistică, fiinţa spirituală a scriitorului rămânând 
aceeaşi, în realitate asemenea transferuri sunt mult mai complicate, de aceea, a scrie 
despre literatura exilului este, după Florin Manolescu, ca şi cum ai încerca să te 
deplasezi pe nisipuri mişcătoare.11 Faptele arată că nici emigranţii nu sunt scutiţi de 
îngrijorări şi angoase, jurnalele şi memoriile lor, publicate în ultimii ani, fiind pline de 
condiţia dramatică strigată a dezrădăcinării lor.12 Un posibil răspuns la această întrebare 
l-a dat şi M. Eliade care spunea, la un moment dat, că aparţii culturii în limba căreia 
visezi, fără să se rezolve prin aceasta esenţa chestiunii. 
 S-a creat, apoi, şi la noi, un alt acut conflict între aşteptări şi realităţile prezise 
post-integrare. O euro-anchetă, derulată în 2005 şi 2006, a arătat că românii gândesc 
altfel decât întreaga comunitate europeană, nu pentru că ei ar aparţine altei culturi, 
incompatibile cu cea europeană, ci pentru că nu sunt suficient de informaţi despre 
necesitatea integrării, despre conduita în acest nou context, despre costurile acesteia şi 
aşa mai departe, dovadă lipsa euro-scepticilor în România. Pentru cei mai mulţi români, 
intrarea în Europa înseamnă scăparea de sărăcie prin banii alocaţi de aici, o viaţă mult 
mai bună, libera circulaţie în spaţiul european, pace şi alte câteva dintr-acestea; iar 
îngrijorarea vine de la obligaţia de a-şi tăia altfel porcul de Crăciun, decât o făceau până 
acum, de la faptul că nu vor mai face ţuică la tradiţionalul cazan şi aşa mai departe. Dar 
despre necesitatea unei munci mai bine organizate şi eficiente nu i se prea vorbeşte.  
                                                 
10  Ibidem. 
11 Enciclopedia exilului literar românesc, 1945-1989, Bucureşti, Editura Compania, 2003, p.18.  
12 vezi şi Alexandra Olivotto, Identitate, sine, psihic, în „România literară”, 6 octombrie 2004, nr. 39, p.12. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:15:05 UTC)
BDD-V2417 © 2006 Editura Alfa



Asumarea identităţii 

 601

 Oricum, „pericolul” globalizării trebuie şi el explicat. E un truism a spune că 
identitatea este puternic marcată istoric, funcţie de mai multe circumstanţe şi evoluând 
destul de repede, în timp. Începută, modern, cu Renaşterea, cultivarea identităţii a fost 
puternic susţinută de romantismul veacului al XIX-lea. Astăzi, în perioada 
postmodernităţii contemporane nouă, în contextul construirii unei alte realităţi şi anume 
cea a unei Europe unite, concepte precum „integrarea europeană”, „globalizarea” şi 
altele, au destructurat şi unele valori cultural-filosofice care deveniseră canonice până în 
pragul veacului al XXI-lea. Ceea ce este specific astăzi, poate să nu mai fie mâine. 
Identitatea este, destul de frecvent, opusă globalizării, ceea ce nu este adevărat, pentru 
că specificul ţine de cultură, pe când globalizarea de civilizaţie, pentru a vorbi în 
termenii interbelici ai filosofiei culturii europene. Terminologic, sfera anglo-saxonă 
vorbeşte mai mult despre fenomenul globalizării, iar cea francofonă, de cel al 
mondializării/ internaţionalizării, termeni ce numesc o tendinţă deliberată de întronare 
a unei noi ordini economice la scară planetară, prin crearea unei vaste reţele de 
interconexiuni şi interdependenţe multiple; pe scurt, e vorba de o omogenizare care se 
încearcă să acţioneze la toate nivelurile vieţii sociale, politice, culturale şi lingvistice. 
Chiar aşa, noţiunea de globalizare - mondializare este încă un concept suficient de 
neclar, din cauza diverselor domenii în care se aplică (antropologie, sociologie, 
economie, politică, literatură, lingvistică etc.), dar şi din cauza controverselor de 
definiţie. În ciuda divergenţelor inerente, prin globalizare se înţelege, în general, o 
tendinţă de standardizare a practicilor de consum economic, cultural, informaţional 
etc., insistându-se pe inter-relaţiile diferitelor aspecte ale vieţii moderne. Dar nici 
conceptul de identitate europeană nu este încă destul de bine definit, de vreme ce, ca să 
dăm un singur exemplu, culturile naţionale funcţionează încă temeinic în acest context.  
 Realitatea este că raportul naţional-global reprezintă un cuplu ideologic 
specific tuturor epocilor: dintotdeauna au fost autohtoniştii (cei ce nu vor să-şi vândă 
ţara, contând pe trecut, tradiţie şi specific) şi occidentaliştii (cei ce doresc integrarea 
europeană şi chiar mondială). La începuturile secolului al XVIII-lea, Cantemir şi 
Neculce formează, probabil, cel dintâi cuplu, de acest fel, din istoria noastră: Cantemir – 
european, poliglot, simţindu-se acasă şi la Constantinopol şi la Sankt-Petersburg, 
Neculce – incapabil să scrie decât acasă, la moşia lui de lângă Iaşi. Secolul al XVIII-lea 
inventează cosmopolitul, adică „cetăţeanul universului”. „În secolul XIX, observa M. 
Martin, opoziţia se repetă sub numele de bonjurişti (demagogi) şi tombatere 
(retrograzi), descrişi de Alecsandri. După 1918, în România Mare, conflictul a 
reizbucnit. Din nou, în anii ‘70-‘80. Şi iar după 1989. Nestins până astăzi şi, probabil, 
inextingibil”.13 
 Din toate aceste motive, asumarea, ca proces psihic, are aproape toate datele 
responsabilizării şi convingerii, care se poate face pe mai multe căi: directe sau mediate, 
logice sau persuasive, paşnice sau agresive, adevărate sau mincinoase, transparente sau 
obscure etc. Dacă nu există o disponibilitate empatică reală, se poate acţiona şi în 
spiritul unei filosofii pragmatice a lui „fă-te frate cu dracul până treci puntea” sau „a 
convieţui pentru a vieţui!”. Asumarea constituie, aşadar, o operaţie intelectuală şi 
afectivă de foarte mare complexitate, care presupune strategii şi metode de transformare 
a informaţiei în opinii, convingeri, deprinderi mai mult sau mai puţin profunde. Primul 

                                                 
13 Mircea Martin, G.Călinescu şi „Complexele literaturii române”, Bucureşti, Editura Albatros, 1981, p.18. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:15:05 UTC)
BDD-V2417 © 2006 Editura Alfa



Dumitru TIUTIUCA 

 602

pas în acceptarea unei opţiuni, comportament etc., trebuie să înceapă cu cunoaşterea şi 
mai ales cu conştientizarea valorilor, bune sau rele, şi apoi, tot în cunoştinţă de cauză, 
să se procedeze fie la eliminarea, din comportament, a defectelor, fie la ameliorarea lor, 
pentru că altfel poate deveni nu numai contraproductiv, ci şi, foarte grav, generatoare de 
imprevizibile fenomene sociale şi psihologice. Nu putem să punem, de exemplu, totul, 
în ceea ce priveşte comportamentul nostru, raportându-ne doar la temperament, să 
zicem, fără să ţinem seama şi de educaţie, inclusiv de faptul că însuşi caracterul se 
educă, ceea ce uităm, prea adesea, în viaţa de toate zilele.  
 În concluzie: 
 1- O realitate: Se pare că, mai mult decât oricând, timpul nu mai are răbdare cu 
românii. Tranziţia durează exasperant de mult, iar viitorul este destul de incert.    
 2- O speranţă: adaptabilitatea românilor, verificată de istorie, este una din 
marile noastre calităţi. Trebuie însă, pentru aceasta, să avem noi răbdare cu timpul.  
 3- O recomandare: schimbarea trebuie s-o începem cu „eliberarea de noi 
înşine”, duşmanul nostru cel mai teribil. Avem exemplul Mântuitorului care şi-a asumat 
păcatele celorlalţi, pătimind El pentru izbăvirea lor. 
 

Bibliografie selectivă 
 

Alexandrescu, Sorin, Identitate în ruptură, Bucureşti, Editura Univers, 2000. 
Barbu, Daniel (coordonator), Firea românilor, Bucureşti, Nemira, 2004. 
Ciopraga, Const., Personalitatea literaturii române, Iaşi, Editura Institutul European, 1997. 
Dăghicescu, Dumitru, Din psihologia poporului român (1907), Bucureşti, Editura Albatros, 
1996. 
Firea românilor, volum coordonat de Daniel Barbu, Bucureşti, Editura Nemira, 2000. 
Martin, Mircea, G. Călinescu şi „Complexele literaturii române”, Bucureşti, Editura Albatros, 
1981. 
Mazilu, D.H., Noi despre ceilalţi. Fals tratat de imagologie, Iaşi, Editura Polirom, 1999. 
Noica, C., Modelul cultural european, Bucureşti, Editura Humanitas, 1993. 
Paleologu, Teodor, Metehne româneşti, rubrică în „România liberă”, 2005-2006. 
Piţu, Luca, Sentimentul românesc al urii de sine, Iaşi, Institutul European, 1997. 
Scarpetta, Guy, Elogiu cosmopolitismului, Iaşi, Editura Polirom, 1997. 
Stăniloaie, Dumitru, Reflexii despre spiritualitatea poporului român, Craiova, Editura Scrisul 
Românesc, 1992. 
Tiutiuca, Dumitru, Cultură şi identitate, Iaşi, Editura Junimea, 2005.   
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:15:05 UTC)
BDD-V2417 © 2006 Editura Alfa



Asumarea identităţii 

 603

 
Being Conscious of One’s Identity 

 
 Our paper will not be focused on surveying the specifics of the Romanian people, as it 
has been already done, including by our previous works, but it will be oriented towards 
discussing them in detail within the general post-modern society in search for revealing the inner 
psycho-cultural strategies of identity, even in its negative acception. The premises of our 
discourse can be track down into the Romanian realities emerging after December 89’, especially 
focused, in a cultural manner, on the post-modern background. Out of them we can mention: the 
shift from work to loisir, the newly arrived god of  consumption, the change of values, the acute 
degradation of inter-personal relationships, even of the familial ones etc. 
 All these phenomena generate anxiety, depression and alienation. From this particular 
point of view, the psychological attitude of being conscious causes awareness and persuasion 
which become functional by means of different ways: overtly or covertly, logically or 
persuasively, neutrally or invasively, directly or obliquely etc. Thus, the act of being conscious 
implies a complex intellectual or affective phenomenon which points out different strategies and 
methods of turning information into opinions, beliefs and more or less profound habits. The first 
step to be taken in accepting a personal option or behaviour must be the one regarding being 
conscious of the positive or negative values; the second step must regard the elimination or the 
amelioration of deficiency; if not, it can become counter-productive, even degenerating into 
unforeseeable social and psychological phenomena. Nevertheless, the change must be initiated 
within “gaining freedom out of ourselves” which seems to be our worst enemy.  
  
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 07:15:05 UTC)
BDD-V2417 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

