
 
 

Consideraţii asupra literaturii române ca discurs despre 
identitate. 

O speţă: dramaturgia istorică românească a secolului al XIX-lea 
în context european  

 
Ana-Maria ŞTEFAN 

 
Punctul de plecare al prezentului studiu îl reprezintă o caracteristică a 

dramaturgiei istorice româneşti din secolul al XIX-lea, pe care o considerăm sugestivă 
pentru evoluţia discursului despre identitatea românească în epoca modernă. În 
comparaţie cu drama istorică occidentală (germană, franceză, engleză) a aceleiaşi 
perioade, care tratează în egală măsură subiecte care ţin de spaţiul cultural propriu 
autorului dramatic şi subiecte inspirate de spaţii culturale străine, drama istorică 
românească – de la operele minore până la capodoperele Răzvan şi Vidra şi Despot 
Vodă – abordează (exclusiv!) subiecte inspirate din istoria naţională. Predilecţia pentru 
temele naţionale este, de altminteri, întâlnită la majoritatea dramaturgilor est-europeni ai 
secolului al XIX-lea. Această constatare ne oferă uneltele necesare pentru a contrazice 
punctual afirmaţia criticului Herbert Lindenberger, exeget american al dramaturgiei 
istorice, conform căreia frecvenţa temelor naţionale în dramaturgia istorică este mai 
degrabă redusă – observaţie care se verifică doar pentru dramaturgia istorică 
occidentală. Larga acoperire conferită afirmaţiei se datorează unui centrism manifest în 
critica literară familiar nouă, al cărui pivot îl constituie literaturile apusene, concepute în 
limbi de cultură şi/sau de largă circulaţie. În acelaşi loc, Herbert Lindenberger admite, 
aducând, prin aceasta, lumină în cazul dramaturgiei istorice răsăritene, că circumstanţele 
istorice potrivnice auto-afirmării identităţii culturale a unui popor pot amplifica 
producţia dramatică de inspiraţie naţională1, şi oferea drept prim exemplu dramaturgia 
istorică engleză înfloritoare pe durata deceniului care urmează înfrângerii Armadei. Este 
tocmai perioada în care Shakespeare concepe majoritatea pieselor din ciclul istoric.  

Or, secolul al XIX-lea a însemnat pentru Europa răsăriteană tocmai o astfel de 
perioadă de recrudescenţă a conştiinţei naţionale, al cărei motor l-au constituit variile 
circumstanţe istorico-politice ale zilei. Dacă preponderenţa temelor naţionale la autorii 
dramatici din aria balcanică (bulgari, sârbi, croaţi, greci, albanezi) se explică prin 
prelungirea dominaţiei otomane, în unele regiuni până târziu în secolul al XIX-lea 
(Bulgaria şi-a dobândit independenţa în 1878, iar Albania de-abia în 1912), pentru 
autorii ucraineni şi polonezi (Mickiewicz, cu Străbunii reprezintă, probabil, exemplul 
cel mai cunoscut) stimulentul îl constituie, preponderent, presiunea Rusiei ţariste. În 
acelaşi timp, dramaturgii ruşi înşişi – şi mă refer aici îndeosebi la Puşkin, cu Boris 
Godunov – participă la efervescenţa naţionalistă generalizată a Europei post-
napoleoniene.  

                                                 
1 Lindenberger, Herbert, Historical Drama: the Relation of Literature and Reality, Chicago, Univ. of 
Chicago Press, 1975, p. 7. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:31:44 UTC)
BDD-V2416 © 2006 Editura Alfa



Ana-Maria ŞTEFAN 

 586

Spre deosebire de alte genuri care abordează teme naţionale (romanul istoric, de 
exemplu), dramaturgia satisface, prin componenta scenică ce desăvârşeşte textul 
dramatic, înclinaţia pentru acţiune a omului din secolul al XIX-lea. Scena politică a 
vremii, care-şi obişnuise publicul cu ideea de istorie-spectacol încă de pe vremea 
Revoluţiei Franceze, adică odată cu emergenţa unei conştiinţe moderne a istoriei (nu 
întâmplător acum istoriografia atinge un nou stadiu de dezvoltare şi, ca o consecinţă, 
istoricii dobândesc un statut cultural fără precedent2), a inspirat scriitorilor romantici 
gustul pentru istoria vizualizată. Este vorba, în definitiv, despre reiterarea unei meditaţii 
shakespeariene – “All the world’s a stage, / And all the men and women, merely 
Players; / They have their exists and their entrances / And one man in his time plays 
many parts”3 –, de această dată în notă mai mult militantă decât filosofică, mai mult sub 
imperativul raţiunilor socio-politice decât al legilor general umane, mai degrabă sub 
presiunea vârstelor istoriei decât a celor şapte vârste ale omului din monologul lui 
Jaques. Victoria repurtată acum de Shakespeare asupra lui Racine trebuie interpretată şi 
din acest unghi: ca o victorie a vizualului şi a istoriei vii asupra livrescului, a istoriei 
mitizate şi a mitologiei artificial istorizate, triumful lui Richard al III-lea şi Henric al IV-
lea asupra întregului cortegiu de personaje clasice: Andromaca, Britannicus, Berenice, 
Mithridate, Ifigenia, Fedra, Estera, Atalia etc. Să nu uităm că manifestul (1823) lui 
Stendhal a fost publicat cu câţiva ani înainte de prefaţa la Cromwell (1827) a lui Victor 
Hugo şi să nu uităm, mai ales, că actul de naştere al dramei ca gen de sine stătător se 
concretizează în prefaţa la o piesă istorică! Istoria este dramatică, deci prin excelenţă 
dramatizabilă, iar tratarea unei teme istorice se încadrează cu uşurinţă în exigenţele 
modelului hugolian.  

Este o ironie că multe dintre dramele istorice ale secolului al XIX-lea, cu toate 
că  satisfăceau în planul artei această necesitate acută a intelectualului de a participa la 
istorie, nu au fost deloc sau au fost dificil de pus în scenă. Dincolo de intervenţia 
promptă a cenzurii politice – este, spre exemplu, cazul piesei Marion Delorme (1831) a 
lui Hugo – , sau a cenzurii morale – este cazul piesei The Cenci a lui P.B. Shelley –, 
există o explicaţie a acestei situaţii chiar în interiorul sub-genului dramatic respectiv. 
Fidelitatea faţă de culoarea locală şi faţă de evenimentul real, în genere, conduce, 
uneori, la aglomerarea textului dramatic şi a didascaliilor, astfel încât transpunerea în 
scenă devine, cu adevărat, problematică. Să ne gândim doar la dimensiunile ameţitoare 
ale dramei Cromwell la parada cailor din Lorenzaccio a lui Musset. Nu este de mirare 
că multe astfel de piese au rămas până târziu sau mai ales „spectacle[s] dans un 
fauteuil”, după expresia lui Alfred de Musset. 

Nevoia imperioasă de acţiune a omului istoric trezit la viaţă în veacul al XIX-
lea, a cărei dimensiune ideologică se revelează integral odată cu fenomenul revoluţionar 
pan-european de la 1848 (prima noastră capodoperă dramatică de inspiraţie istorică avea 
să apară ulterior, în 1867), este comentată cu luciditate de Alfred de Musset în La 
Confession d’un enfant du siècle. Operă literară emblematică pentru romantismul 
european, din multiple raţiuni, romanul în cauză deschide calea către interpretarea, din 
unghiul care ne interesează, a acestei tendinţe către angajarea istorică a intelectualului în 
                                                 
2 V. Charles-Olivier Carbonell, introducerea la capitolul Le XIX-e siècle français, le siècle de l’histoire, în 
Charles-Olivier Carbonell, Jean Walch (sous la dir. de), Les sciences historiques de l’antiquité à nos jours, 
Paris, Larousse, 1994, p. 109. 
3 As You Like It, II, 7. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:31:44 UTC)
BDD-V2416 © 2006 Editura Alfa



Literatura română ca discurs despre identitate 

 587

secolului al XIX-lea. Prezentând avantajul incontestabil al vederii „dinăuntru”, autorul 
mărturiseşte că nevoia nesatisfăcută de acţiune – în sens plenar, istoric – a omului post-
napoleonian este deosebit de frustrantă. Neputându-i-se sustrage şi neavând cadrul 
istoric necesar pentru a-i ceda, individul contactează „le mal du siècle”. În fapt, aşa cum 
ne informează istoricii mentalităţilor şi cum lesne ne putem documenta din biografiile 
intelectualilor marcanţi (inclusiv români) ai perioadei, această impetuozitate – dacă 
există şi/sau acolo unde există – poate fi sublimată.  

Totuşi, majoritatea autorilor dramatici care au arătat preferinţă pentru temele 
istorice s-au dovedit imuni la „boala secolului”, deoarece s-au implicat activ în viaţa 
socio-politică a vremii; fără a respecta ordinea cronologică, oferim câteva exemple. 
Hugo, Alecsandri, Hasdeu au avut cariere politice. Mickiewicz a pregătit în Italia o 
legiune poloneză împotriva Austriei (1848) şi a murit la Constantinopol în vreme ce 
organiza o nouă legiune poloneză, împotriva Rusiei de această dată (Războiul Crimeii). 
Puşkin a fost partizan al decabriştilor. Pentru a oferi încă un exemplu pentru Europa de 
Est, Vassil Drumev4 a fost membru al partidei rusofile şi a contribuit la alungarea de pe 
tron a prinţului Alexandru de Battenberg. Un fenomen interesant se petrece în Anglia 
unde, în absenţa unor cauze patriotice imperioase proprii, dorinţa de a participa la istorie 
convertită în altruism îi îndeamnă pe dramaturgii romantici să participe cu fervoare la 
cauzele naţionale ale altor popoare. Byron, de pildă, a murit în luptă, ca leader al 
Comitetului grec de eliberare de sub dominaţia otomană. În ceea ce îl priveşte pe 
Shelley, acesta s-a simţit dator să apere alteritatea ameninţată de anglicanism a 
irlandezilor catolici. Maurois povesteşte cu fină ironie campania întreprinsă de Percy şi 
Harriet în Irlanda şi întâlnirea profeţilor libertăţii de conştiinţă cu iubitorii de whiskey 
din Insula Verde. Dar misiunea apostolică nu a dat roadele aşteptate: „Cavalerul Tristei 
Figuri fusese linşat de osândiţii pe care vrusese să-i elibereze. Shelley a fost primit cu 
fluierături când, la o întrunire a catolicilor, a declarat că era foarte greşit ca irlandezii să 
fie îndepărtaţi din funcţiile publice din cauza religiei lor, din moment ce toate religiile 
sunt la fel. Auditorilor săi le convenea mai mult fanatismul persecutorilor decât 
scepticismul acestui apărător.”5 

Nevoia de acţiune – dacă nu este absorbită de idealurile de unitate şi 
independenţă naţională – se sublimează, posibil, în pofta de mişcare; se transformă, 
altfel spus, în energie cinetică. Pasiunea pentru călătorie este ilustrată în literatură de 
dezvoltarea fără precedent a scrierilor de profil (jurnale de călătorie etc.). Privită din 
acest unghi, călătoria nu mai sugerează trăirile intime negative, fuga de lume a lui 
Obermann, ci tocmai antidotul pentru pasivitate. În acord cu noile descoperiri tehnice 
care facilitează deplasarea în spaţiu, turul Europei face parte din formarea oricărui tânăr 
al secolului care deţine mijloacele financiare necesare. În aceste condiţii, secluziunea lui 
des Esseintes sau a mai simpaticului Oblomov va fi firesc percepută ca anomalie. Un 
comparatist evocă „Marele Turneu” – de unde şi termenul de „turism” – „care-l conduce 
pe tânărul senior englez înspre continent într-un turneu care durează doi sau mai mulţi 
ani, de-a lungul Franţei, înspre Italia artei şi a plăcerii” şi care „pune în evidenţă cum 
ceea ce este expediţie solitară, personală, poate să se confunde cu practici educaţionale, 

                                                 
4 Autor al dramei patriotice Ivanko (1872). 
5 André Maurois, Poetul rebel. Viaţa lui Shelley, trad. Irina Negrea, Bucureşti, Editura Lider, Editura 
Luceafărul, s.a., p. 83. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:31:44 UTC)
BDD-V2416 © 2006 Editura Alfa



Ana-Maria ŞTEFAN 

 588

deci o ucenicie cu circuite stabilite şi popasuri obligatorii.”6 În opinia teoreticienilor 
alterităţii, se declanşase ineluctabil procesul de convertire a altuia în celălalt: „pământul 
devenind din punct de vedere cultural o bilă, călătoria se încheie şi începe turismul”7. 
Aşadar, odată cu valorizarea pozitivă şi ritualizarea socială a dinamismului, călătorul 
încetează a mai fi în literatura europeană un pícaro şi devine un turist respectabil.  

Ceea ce interesează mai mult din perspectiva temei de noi vizate este că acest 
turneu iniţiatic nu consta doar într-o deplasare spaţială, o schimbare de peisaj, ci trebuia 
să devină un veritabil zbor cu un time machine, lumea descoperită interesând deopotrivă 
prin vestigiile trecutului antic, medieval, renascentist şi prin lumea sa vie. Călătoria 
aduce deschiderea către lumea din afară şi conştientizarea diferenţei prin comparaţie, 
altfel spus, conştiinţa propriei identităţi, prin raportare la alteritatea descoperită. 
Cunoaşterea altuia constituie, astfel, o etapă premergătoare a cunoaşterii de sine, şi 
aceasta pentru că „orice literatură interesată de bazele propriei identităţi, chiar prin 
intermediul ficţiunii, vehiculează, pentru a se construi şi pentru a se exprima, imagini 
ale Celuilalt (celorlalţi): speculativul se transformă în specular.”8 

Din această perspectivă, autorul unei scrieri de călătorie este comparabil cu 
autorul unei scene istorice (sub-gen literar foarte la modă în secolul al XIX-lea) sau cu 
acela al unei drame cu subiect istoric. Amândoi parcurg un „spaţiu” străin care îi inspiră, 
chiar dacă prima deplasare se împlineşte într-un plan orizontal, iar cea de-a doua într-un 
plan vertical. Dar nu este cazul să recurgem la metafora călătoriei pentru incursiunea 
mentală/imaginară într-o perioadă istorică revolută, ca să sesizăm vocaţia călătoriei la 
dramaturgul pasionat de temele istorice. În cazul majorităţii autorilor occidentali, cele 
două direcţii se compun – deplasarea fictivă în timp nu este o alternativă, ci un 
complement la călătoria reală în spaţiu. Să ne gândim numai la câteva nume ale 
dramaturgiei istorice occidentale9: Byron, Shelley, Hugo, Alfred de Musset – cu toţii 
mari amatori de călătorie sau celebri exilaţi şi, cu precădere, mari iubitori ai lumii 
meridionale, de unde şi-au cules subiectele istorice. Iar călătorul, după remarca lui 
Daniel-Henri Pageaux, „este una dintre cheile de interpretare a lumii şi-a istoriei, mai 
ales atunci când stăpâneşte o oarecare înţelepciune erudită sau un spirit filosofic,”10 
deoarece deţine „ puterea şi voinţa de a privi timpul11 şi spaţiul altor oameni, spre a 
înţelege astfel unitatea spiritului uman, dar şi diversitatea societăţilor şi soluţiilor de 
viaţă colectivă”12. Altfel spus, incursiunea în spaţiu şi timp permite luxul justei 
comparaţii care, la rându-i, facilitează percepţia unităţii deasupra divergenţelor: 
                                                 
6 Daniel-Henri Pageaux, Literatura generală şi comparată, trad. de Lidia Bodea, cuvânt introd. de Paul 
Cornea, Iaşi, Polirom, 2000, p. 46. 
7 Marc Guillaume, Introducere la Jean Baudrillard şi Marc Guillaume, Figuri ale alterităţii, trad. de Ciprian 
Mihali, Piteşti. Bucureşti, Paralela 45, 2002, p. 6. 
8 Daniel-Henri Pageaux, op. cit., p. 99. 
9 Nu ne referim în acest articol la drama germană sau italiană, căci contextul istoric este destul de diferit de 
cazul Franţei şi al Angliei. Secolul al XIX-lea aduce, la aceste popoare, unificarea, un ideal politic-creuzet 
pentru efervescenţa sentimentelor de apartenenţă la neam. Din acest punct de vedere, drama istorică 
germană se apropie mai mult de dramaturgia est-europeană, decât de cea occidentală propriu-zisă. Oferim 
ca exemplu prima dramă istorică de anvergură în literatura romantică germană, finalizată cu aproape trei 
decenii înainte de 1800, Götz von Berlichingen a lui Goethe, care tratează cu mare succes o temă de 
inspiraţie naţională, precum şi nu mai puţin cunoscuta Prinţul de Homburg a lui Kleist (1810). 
10 Daniel-Henri Pageaux, op. cit., p. 47. 
11 Italicele noastre. 
12 Idem, ibid. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:31:44 UTC)
BDD-V2416 © 2006 Editura Alfa



Literatura română ca discurs despre identitate 

 589

universalism şi diversitate culturală. Este importantă această dublă raportare a autorului 
dramatic – la timp şi la spaţiu –, căci dialectica identitate-alteritate, invariant-divers nu 
vizează doar raporturile dintre spaţii, ci şi pe cele dintre epoci. Pe de o parte, 
dramaturgul romantic construieşte punţi între prezent şi trecut pe baza invarianţilor 
istorici. Pe de altă parte, ca etapă încheiată din devenirea Europei (suntem în epoca de 
afirmare a evoluţionismului), Evul Mediu poartă amprenta distinctivă a alterităţii: „Les 
romantiques retrouvent le Moyen Âge, qu’avaient méprisé les siècles précédents; mais 
ils le retrouvent comme les hommes de la Renaissance avaient retrouvé l’Antiquité: 
comme définitivement perdu. Le sens de l’exotisme, du pittoresque, la recherche de la 
couleur locale (…), le choix de sujets dramatiques, touchants, singuliers, tout cela 
caractérise la vision romantique du passé (...).”13   

 Există o logică a interacţiunii cu altul, de la care autorul istoric, în exerciţiul 
creaţiei dramatice, nu face rabat: „exotismul veritabil e fondat pe oscilaţie: el înseamnă 
a-l recunoaşte pe altul şi apoi a reveni la sine”14. Despre aceasta este vorba în drama 
istorică; dramaturgul nu coboară în culisele istoriei pentru a cere refugiu şi nu rămâne 
prizonierul trecutului. Interesul pe care dramele romantice de inspiraţie istorică îl mai 
exercită astăzi (şi nu ne amăgim, acest interes nu este deloc generalizat) se fondează 
tocmai pe calitatea lor de meditaţie asupra istoriei, prin dialogul susţinut între trecutul 
evocat şi prezentul dramaturgului, între spaţiul exotic şi spaţiul familiar. Pendularea 
între trecut şi prezent plasează accentul nu pe succesiunea propriu-zisă a planurilor 
temporale, ci pe traversarea barierei culturale dintre lumea dramatizantului şi lumea 
dramatizatului, ca să spunem aşa, indiferent dacă este vorba sau nu, alături de 
incursiunea în trecut, şi despre o deplasare în spaţiu, căci aşa după cum remarca într-un 
loc Chris Marker (observaţie preluată, de altfel, de Marc Guillaume), revelarea alterităţii 
nu implică ideea de distanţă, ci de transgresiune, de trecere a unui hotar15.  

Funcţia didactică a dramei istorice, aceea de a familiariza oamenii cu numele 
mari ale neamului lor cu scopul de a menţine vie flacăra patriotismului, de a cultiva 
iubirea de libertate şi respectul instituţiilor sociale care permit traiul în fericită 
solidaritate16 – propăvăduită de S.T. Coleridge la 1818 în cadrul prelegerilor  sale asupra 
lui Shakespeare – era în deplină concordanţă cu ideologia şi răspundea adecvat 
exigenţelor formative ale vremii. Tot după Coleridge, pentru ca o dramă să fie istorică în 
adevăratul sens al cuvântului (“properly”), trebuie să trateze un subiect din trecutul 
poporului căruia i se adresează17. Herbert Lindenberger constata, de altfel, că 
exceptându-l pe Shakespeare, nici un autor nu a reuşit să cucerească un public 
spectator/cititor străin, să se impună în repertoriul său curent cu piese inspirate din 
istoria naţională. Dacă stăm să ne gândim, această particularitate de receptare a dramei 
istorice este mai degrabă bizară: amatorului român de teatru căruia îi place Lorenzaccio, 
de exemplu, nu i-ar plăcea Lorenzaccio mai puţin dacă piesa s-ar inspira din istoria 
Franţei. Mult mai probabil, piesele istorice shakespeariene au un ascendent asupra 
celorlalte piese de inspiraţie naţională pentru că Shakespeare are un ascendent asupra 

                                                 
13 Charles-Olivier Carbonell, op. cit., p. 112. 
14 Daniel-Henri Pageaux, op. cit., p. 49. 
15 Cf. op. cit., p. 46. 
16 V. Richard II, în Selected Poetry and Prose, Penguin Books, 1957, p. 258. 
17 V. Coleridge’s Shakespearean Criticism, ed. T.M. Raysor, Cambridge, Harvard Univ. Press, 1930, p. 
138. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:31:44 UTC)
BDD-V2416 © 2006 Editura Alfa



Ana-Maria ŞTEFAN 

 590

celorlalţi dramaturgi. Considerăm că, în condiţiile curentului cultural globalizator actual, 
contrabalansat prin tendinţa – de semn contrar – de conservare a diversităţii culturale, 
atât definiţia cât şi rolul cultural rezervat dramei istorice de inspiraţie naţională pot fi 
regândite. Literatura istorică, în genere, şi drama istorică, în speţă (de vreme ce epoca 
actuală favorizează vizualul) constituie o veritabilă invitaţie la dialogul cultural.  

Pe de altă parte, o privire proaspătă şi sustrasă centrismului naţional (de această 
dată) poate descoperi, în dramaturgia istorică românească a secolului al XIX-lea, resurse 
şi concepţii de o remarcabilă modernitate. Valorizarea marginalităţii, care devine cu 
adevărat o temă romantică reprezentativă odată cu romanul Notre-Dame de Paris (1831) 
al lui Victor Hugo, dobândeşte în dramaturgia românească noi valenţe. Capodoperele 
Răzvan şi Vidra şi Despot Vodă, scrise acum un secol şi mai bine, sunt în măsură să 
ofere un tablou coerent al raporturilor identitate-alteritate în Moldova „sutei XVI”18, 
preluând formula plastic arhaizantă a lui Hasdeu, când la tronul ţării se succed mai mulţi 
domni de etnie străină. O panoramă a diversităţii etnice revelată de istoria recentă a 
secolului al XVI-lea este realizată de Moş Tănase al lui Hasdeu: „Despot fu grec, Ioan-
vodă fu armean şi Iancu sas…”, Răzvan ţigan19.  Plasând în centrul pieselor personaje de 
altă etnie decât română, Hasdeu şi Alecsandri oferă o imagine mozaicată a naţiunii 
române, care sugerează tocmai unitatea în diversitate – concepţie de mare actualitate 
pentru omul zilelor noastre.  

Mai mult, prin divulgarea originii mixte, moldavo-ţigăneşti a lui Răzvan, 
Hasdeu urmăreşte să obţină un efect exotic, dar şi să redea structura arhitectonică a 
propriei sale identităţi pluri-etnice. Asemenea lui Puşkin, B.P. Hasdeu nutreşte nostalgia 
rădăcinilor aristocratice, iar drama istorică îi oferă mijlocul ideal de expunere a unei 
incursiuni genealogice, către scurta domnie a voievodului Petriceicu. Descinderea în 
istoria naţională nu ar însemna, de această dată, doar contactul cu celălalt văzut ca omul 
unui alt timp, ci descoperirea unei ipostaze istorice a propriului sine, revelarea unui 
exotism lăuntric, care nu este nici „bovarism” şi nici „narcisism”, în interpretările pe 
care le dă acestor concepte Marc Guillaume20.  

Prin urmare, ca o concluzie a modului în care dramaturgia istorică europeană a 
secolului al XIX-lea oglindeşte concepţiile curente sau vizionare privitoare la raportul 
identitate-alteritate, se constată că inspiraţia autorilor romantici este animată, 
concomitent şi deopotrivă, de o mişcare centripetă, către cunoaşterea de sine prin 
intermediul istoriei naţionale şi de o mişcare centrifugă, care presupune evadarea din 
spaţiul familiar în vederea explorării străinătăţii. Cea dintâi tendinţă este mai pregnantă 
în dramaturgia istorică est-europeană, cea de-a doua – în dramaturgia istorică 
occidentală.  

Istoria reprezintă pentru dramaturgul romantic şi calea către o cunoaştere 
temeinică a omului în genere, ca o completare la deschiderea pe care o operase asupra 
                                                 
18 B.P. Hasdeu, prefaţa la Răposatul postelnic, în Opere IV, Dramaturgia, ediţie critică de Stancu Ilin şi I. 
Oprişan, Academia Română, Fundaţia Naţională pentru Ştiinţă şi Artă, Institutul de Istorie şi Teorie Literară 
„G. Călinescu”, Bucureşti, 2003, p. 352. 
19 B.P. Hasdeu, Răzvan şi Vidra, V, în op. cit., p. 322. 
20 Marc Guillaume, în Jean Baudrillard şi Marc Guillaume, op. cit., p. 50: „În fond, bovarismul este un 
exemplu de exotism interior: mă las înghiţit de propriul meu rol şi, instantaneu, mă observ ca alteritate, 
creez în interiorul meu această distanţă. În vecinătatea bovarismului se găseşte narcisismul – care este o altă 
perversiune. Subiectul îşi creează o imagine pe care sfârşeşte prin a o iubi mai mult decât pe sine însuşi; 
imaginea ucide subiectul.” 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:31:44 UTC)
BDD-V2416 © 2006 Editura Alfa



Literatura română ca discurs despre identitate 

 591

înţelegerii naturii umane filosofia secolului precedent. Literatura a contribuit, şi ea, la 
geneza antropologiei ca ştiinţă şi, nu întâmplător, antropologii post-moderni o consideră, 
alături de jurnalism, un concurent serios al propriului lor domeniu21. Întâlnirea cu altul 
este, pentru dramaturgul romantic, un act de cunoaştere, dar şi şansa de a se autodefini şi 
de a evalua lumea contemporană prin raportare la alteritatea descoperită, de a ancora în 
istorie, oferindu-şi luxul unor repere, fără a-şi abandona, prin aceasta, idealurile 
cosmopolite. Interesul pentru istorie nu trebuie privit neapărat ca o tentativă de evadare 
din cotidian, iar interesul specific pentru istoria naţională nu constituie un refuz al 
deschiderii către lumea contemporană. Aplecarea asupra istoriei naţionale – care devine, 
în mod neconştientizat, normă pentru dramaturgii est-europeni ai perioadei – caută să 
certifice, în proprii ochi şi în ochii străinătăţii, valabilitatea propriei culturi în raport cu 
celelalte culturi europene, mai ales cu cele afirmate mai de timpuriu. Iată o temă 
interesantă de studiu pentru antropologia literară, o alternativă/completare la cercetarea 
de tip imagologic iniţiată în anii ‘50 de comparatiştii literari22.  

 
Romanian Literature as a Discourse on Identity.  

19-th Century Romanian Historical Drama in a European Context: a Case 
 

The paper is based on a comparison between the Western and Eastern European 
historical dramas of the 19-th century, with a focus on the Romanian masterpieces. While most 
of the Western plays are based on subjects taken from foreign history, Eastern historical dramas 
of the period approach (exclusively!) national themes. Our intention is to prove that this 
tendency, accounted for by the political circumstances of the 19-th century Eastern Europe, does 
not always/any longer mean a reinforcement of the national boundaries, a refuse of the cultural 
dialogue but, on the contrary, an invitation to European communication. National drama 
sometimes offers an interesting, very modern view of multicultural Europe, and the key to its 
interpretation is close at hand. Literary anthropologists have a new possible topic to deal with. 
 

                                                 
21 Akbar S. Ahmed, Chris Shore (ed.), The Future of Anthropology. Its Relevance to the Contemporary 
World, Athlone, London & Atlantic Highlands, NJ, 1995, p. 21-25. 
22 Amintim, printre iniţiatorii direcţiei, pe Fernand Baldensperger, Marius-François Guyard şi Jean-Marie 
Carré. Printre susţinătorii cei mai fervenţi ai imagologiei în a doua jumătate a secolului al XX-lea se numără 
comparatişti de marcă, precum: Daniel-Henri Pageaux, Claudio Guillén, Hugo Dyserinck, Alexandru Dima, 
Manfred S. Fischer, Peter Boerner, Alexandru Duţu. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-08 15:31:44 UTC)
BDD-V2416 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

