
 
 

Cultura, între globalizare şi identitate. Lecţia polemicii 
 E. Lovinescu – Constantin Rădulescu-Motru 

 
Nicolae DRĂGUŞIN 

 
Introducere 
În decembrie 1999, la întâlnirea şefilor de stat şi de guvern de la Helsinki, se ia 

decizia istorică, pentru România, de începere a negocierilor de aderare la Uniunea 
Europeană. Cedarea unei părţi din suveranitate către o organizaţie supra-statală şi, 
implicit, supunerea în faţa unor reguli pentru întreaga comunitate a statelor membre este 
o noutate fără precedent în întreaga istorie a umanităţii. La relativ scurt timp de la 
căderea regimului comunist, România este pusă în faţa unei realităţi căreia este limpede 
că nu i se poate sustrage. Ce semnificaţie poate avea acest fapt asupra culturii române, 
recunoscută de cei mai mulţi teoreticieni drept o secreţie a valorilor specifice poporului 
român? Iată una dintre întrebările care pot fi luate drept punct de plecare în elaborarea 
unui nou discurs asupra sensurilor celor mai profunde ale unei naţiuni. 

Exact în urmă cu 81 de ani, la 21 mai 1925, în spaţiul înalt spiritualiceşte al 
Academiei Române, se purta o polemică între două spirite luminate ale vremii 
(Constantin Rădulescu-Motru şi E. Lovinescu) pe care doar vâltoarea timpului a făcut să 
nu fie receptată la maxima sa intensitate. Referindu-se la influenţa revoluţiei paşoptiste, 
dacă Eugen Lovinescu considera că civilizaţia română modernă este opera revoluţiei 
franceze care excludea contribuţia poporului român, Rădulescu-Motru este de altă 
părere: istoria civilizaţiei româneşti este paralelă cu istoria celei franceze, nu în termeni 
de dependenţă, ci de independenţă1. Păstrând esenţa disputei, însă mutându-o opt decenii 
mai târziu, ne întrebăm: care va fi profilul civilizaţiei unei Românii membre a Uniunii 
Europene? Aceasta este întrebarea căreia prezentul demers încearcă să-i dea poate nu un 
răspuns, cât o scânteie care va aprinde o dezbatere. 

Ideologia junimistă 
La fel cum au procedat Rădulescu-Motru şi Lovinescu în argumentarea 

propriilor teze, este necesară definirea operaţională şi conceptuală a termenilor de 
civilizaţie şi cultură. Deşi perspectivele de abordare sunt multiple, ţinând în principal de 
timpul istoric şi profilul intelectual al autorilor, pentru simplificarea demersului ne vom 
opri la definiţia dată de Lovinescu pe care şi Motru a acceptat-o. Astfel, civilizaţia 
denumeşte totalitatea condiţiilor materiale, iar cultura totalitatea bunurilor sufleteşti2. 
 În planul genealogiei intelectuale, atât E. Lovinescu, cât şi Constantin 
Rădulescu-Motru sunt doi dintre teoreticienii care-şi extrag seva din ideologia junimistă 
care l-a avut în centru pe Titu Maiorescu. Potrivit lui Lovinescu, Maiorescu este spiritul 
plenar al criticii româneşti, fiind încadrat în tiparele celor două revoluţii pe care le-a 
iniţiat: revoluţia culturală, încheiată în 1873 şi revoluţia estetică din 1886. Deşi ideea 
centrală a aşa-numitei revoluţii culturale –„critica formelor fără fond” nu-i aparţine în 
                                                 
1 Alexandru Tănase, Cultură şi civilizaţie, Bucureşti, Editura Politică, 1977, p. 273. 
2 ibidem, p. 275. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:23:00 UTC)
BDD-V2405 © 2006 Editura Alfa



Nicolae DRĂGUŞIN 

 486

totalitate atâta timp cât are o filiaţie evidentă în istoricismul german, prin felul în care 
Maiorescu a plasat-o în contextul epocii, aceasta conferă grupării junimiste o formă 
ideologică unitară3. Aşa cum apare În contra direcţiei de astăzi în cultura română 
(1868), critica „formelor fără fond” este o construcţie intelectuală menită să conteste 
realitatea, valoarea şi eficienţa influenţelor europene care, în secolul al XIX-lea 
deveniseră foarte pregnante. Aici s-ar cuveni amintit că, istoriceşte vorbind, deşi 
provinciile româneşti au participat la dinamica europeană (cruciade, războaiele cu 
turcii), contactul spiritual cu Europa Occidentală se manifestă abia către sfârşitul 
secolului al XVIII-lea, când influenţele iluministe pătrund în Ardeal pe filiera 
habsburgică, iar în principate pe filieră grecească. În secolul al XIX-lea, odată cu 
ridicarea monopolului comercial otoman prin tratatul de la Adrianopol (1829), 
aristocraţia românească are posibilitatea de a călători în celelalte ţări europene 
(deschizător de drum în acest sens este Dinicu Golescu) şi de a deveni, în acest fel, 
vector al influenţelor romantice. În plină deschidere către lumea apuseană, 
intelectualitatea autohtonă se grupează în jurul a doi poli de atracţie: francez, în primul 
rând, şi, apoi, german4.  
 În accepţiunea distincţiei conceptuale dintre civilizaţie şi cultură, constituţia de 
la 1866, instituţia monarhiei constituţionale, crearea statului modern, iniţiativa votului 
universal sunt doar câteva dintre formele civilizaţiei apusene care nu-şi găseau, cel puţin 
în aparenţă, un corespondent în cultura poporului român. Astfel, Titu Maiorescu avea 
toate motivele să ia în discuţie clivajul dintre forme şi fond. Cu toate acestea, Maiorescu 
nu este, prin excelenţă, un conservator. Activitatea sa publică ajunge la un moment de 
cotitură în 1871, când marea guvernare conservatoare îl aduce în vâltoarea politicii ca 
membru al Parlamentului, apoi ministru în guvernul Lascăr Catargiu. Astfel, dacă până 
atunci, majoritatea ideilor în spiritul criticii „formelor fără fond” erau vehiculate în 
„Convorbiri literare”, după această dată se exprimă de la tribuna Camerei Deputaţilor, 
delegat pentru a sluji formelor pe care până nu demult le criticase. Analiza holistică a 
vieţii intelectuale, ne poate arăta un Titu Maiorescu situat când în planul asimilării 
culturii străine, când în cel al definirii principiului naţional ca punct de plecare5. În orice 
caz, Titu Maiorescu este un deschizător al drumului presărat cu exprimarea antagonică a 
ideilor circumscrise ideii de autohtonism şi europenism. 

Polemica Rădulescu-Motru – Lovinescu 
Intrarea lui Maiorescu în politică este văzută ca moment de debut al primelor 

generaţii post-maioresciene, interesate să păstreze spiritul junimismului în condiţiile în 
care „vechea gardă” se pierduse în neantul prezentului: P.P. Carp, Th. Rosetti în 
politică, I. Slavici, A.D. Xenopol plecând de la revista „Convorbiri literare”, Mihai 
Eminescu, Ion Creangă sau Vasile Alecsandri pierduţi în „lumea umbrelor”. Ceea ce 
uneşte cele trei generaţii post-maioresciene este ideea unei „generaţii de cult”. care nu 
obiectează la critica lui Maiorescu, ci doar dezbate planurile pe care aceasta le secretă. 
Constantin Rădulescu-Motru este încadrat în prima generaţie, în timp ce E. Lovinescu se 
plasează în a doua6. 

                                                 
3 E. Lovinescu, T. Maiorescu şi posteritatea lui critică, Bucureşti, Casa Şcoalelor, 1942, p. 9. 
4 Adrian Marino, Pentru Europa. Integrarea României. Aspecte ideologice şi culturale, Iaşi, Editura 
Polirom, 1995, p. 52. 
5 E. Lovinescu, op. cit., p. 274. 
6 ibidem, p. 13. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:23:00 UTC)
BDD-V2405 © 2006 Editura Alfa



Lecţia polemicii E. Lovinescu – Constantin Rădulescu Motru 

 487

 Pornind de la teoria „formelor fără fond”, care sugerează însăşi matricea 
spirituală a poporului român, E. Lovinescu defineşte teoria imitaţiei ca stând la baza 
sincronismului. Europenist prin excelenţă, Lovinescu fundamentează filosofia 
sincronismului pe aserţiunea că, în timp ce creaţia unui popor este limitată, imitaţia, în 
schimb, este nelimitată7. În acest fel, procesul imitaţiei, care pleacă de la baza 
psihologică a individului (procesul de deprindere a unor aptitudini procedurale se face 
iniţial prin imitaţie), extins la scara colectivităţilor, este inevitabil. Cu toate acestea, 
argumentul filosofic al imitaţiei nu presupune copierea mimetică, ci nivelul sporit de 
interdependenţă a culturilor care presupune adoptarea acestora la modul critic şi 
raţional8. „O formă fără fond reprezintă nu numai o simulare, ci şi o stimulare” obişnuia 
adesea Lovinescu să noteze în însemnările sale. 
 Deşi, departe de a exista o contradicţie cu sistemul filosofic al lui Lovinescu, 
precum cea cu gruparea din jurul revistei „Gândirea” (Nae Ionescu şi, ulterior, generaţia 
Criterion), ceea ce-l opune pe Motru lui Lovinescu este spiritul rural al perspectivei. 
Oraşul este o entitate în plină transformare care, adesea, se opune satului – formulă de 
organizare administrativă şi socială centrală în statul românesc din vreme. Plecând şi el 
de la evidenţa „formelor fără fond”, Motru se ocupă mai mult de cultură, adică de 
creaţia eminamente a satului, deşi acceptă că bunurile materiale ale unei civilizaţii nu 
sunt lipsite de relevanţă9. Aşadar, Motru dezvoltă, mai curând, o critică a procesului de 
formare a civilizaţiei. În interiorul acestui fapt, programul lui Motru s-ar putea reduce la 
„reforma statului prin reforma satului”. 
 În şedinţa Academiei Române, din 21 mai 1925, Constantin Rădulescu-Motru 
rosteşte o cuvântare prin care contestă „Ideologia revoluţionară în cultura română” a lui 
E. Lovinescu: „[...] Civilizaţia română modernă este opera ideologiei revoluţionare 
franceze. [...] La formarea civilizaţiei române, după d. Lovinescu, fondul sufletesc 
propriu al poporului român nu contribuie cu nimic. El este un mare necunoscut inform 
care stă sub pământ”10. Această învinuire, potrivit lui Lovinescu, nu are obiect în măsura 
în care autorul s-a referit la suma condiţiilor materiale ale vieţii româneşti. În această 
privinţă, „fondul propriu al poporului român” nu a creat nici Codul lui Napoleon, nici 
constituţia belgiană şi nici nu a contribuit la invenţiile lui Gutenberg, Edison, Morse, 
Marconi. Ca atare, noi am fost „beneficiarii integrali” ai acestor produse ale civilizaţiei11 
 Disputa, aşadar, nu provine din aparenta neînţelegere conceptuală a termenilor 
folosiţi în argumentaţie, ci a rolului şi a importanţei pe care Motru şi Lovinescu le 
atribuie civilizaţiei în contrast cu cultura. Dacă Motru consideră civilizaţia ca lipsită de 
valoare, nu acelaşi lucru îl face Lovinescu. Argumentul folosit ţine de relaţia sensibilă şi 
univocă dintre civilizaţie şi cultură. Devenind specifice timpului prezent, fructele 
civilizaţiei intră în deprinderile omului şi-i modifică atât comportamentul, cât şi 
atitudinea socială. Astfel, concluzia lui Lovinescu este că „civilizaţia se transformă în 
cultură”. Folosind terminologia iniţială, formele creează fondul. Pentru a se ajunge în 
acest stadiu este nevoie de un proces de sincronizare care presupune imitaţia. Mai 

                                                 
7 ibidem, p. 285. 
8 Alexandru Tănase, op. cit., p. 271. 
9 E. Lovinescu, op. cit., p. 84. 
10 apud E. Lovinescu, Istoria civilizaţiei române moderne, vol. III, Bucureşti, Editura Minerva, Bucureşti, 
1997, p. 247 – 248. 
11 ibidem, p. 254. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:23:00 UTC)
BDD-V2405 © 2006 Editura Alfa



Nicolae DRĂGUŞIN 

 488

aproape de Maiorescu, Motru consideră că fondul creează formele, iar o eventuală 
importare a formelor trebuie făcută cu maxim selectiv şi vigoare raţională. 

În loc de concluzii, reaşezarea polemicii în actualitate 
Polemica dintre discipolii lui Maiorescu are o actualiate surprinzătoare. Fie că a 

fost vorba de revoluţia de la 1848, ca argument al reflecţiei, fie că este integrarea 
europeană din 2007, gândirea românească s-a aflat în faţa unor modele care i-au născut 
un comportament specific, adesea dominat de complexe. Adrian Marino vorbeşte de 
aşa-numitul „complex Dinicu Golescu”, un complex de inferioritate (al „culturii 
minore”) şi de „protocronism” – termen generic menit să concentreze tipologia atitudinii 
superioare, ispitită să vadă în spaţiul românesc un posibil centru de greutate al 
Europei12. Perceput ca un impediment în receptarea Europei la adevăratul său înţeles, 
acest complex de complexe semnifică un element absolut dispensabil.  

Polemica Lovinescu – Motru este actuală şi din perspectiva discursului pe care 
raportul identitate naţională – integrare europeană îl construieşte. Dacă identitatea 
naţională este un concept asupra căruia spiritele luminate ale epocii au zăbovit în 
maratonul creaţiei (izvorât tot din dorinţa recuperării decalajului care-i separa de o 
Europă pe care începeau să o descopere), integrarea europeană, în înţelesul cel mai 
modern al său, este o realitate ale cărei faţete nu au fost explorate în totalitate. Şi, ca în 
orice raport, necunoaşterea unei mărimi poate avea rezultate neaşteptate. Deşi i-au fost 
atribuite multe înţelesuri (de la cele pur tehniciste, evidente în documentele birocraţiei 
de la Bruxelles, până la cele cu adevărat mistice), integrarea europeană trebuie înţeleasă 
la modul operaţional în paginile acestui eseu, ca fiind un cadru comun care încurajează 
interacţiunea şi mobilitatea. Separată de graniţe şi bariere ideologice, România se aşază 
începând de acum, la o masă la care, cel puţin formal, toţi sunt egali. Atitudinea poate fi 
de dialog, de strângere de mâini, chiar şi de retragere, însă, desigur, doar la modul 
teoretic. Marino vorbea de două tipuri de valori care, cel puţin în anii interbelici, s-au 
aflat în conflict: „valorile absolute”, percepute ca intrinsec universale şi „valorile de 
circulaţie”, ca încercare de a intra în circuitul european13. Cronologic, istoricul ideilor îl 
plasează pe Alexandru Macedonski la baza încercării de a crea „valori de circulaţie” 
prin străduinţele acestuia de a-şi racorda creaţia la simbolismul european cu care era 
contemporan (spre deosebire de Eminescu, un poet care-şi contura gloria romantică 
când aproape nimeni nu se mai dedica acestui curent). Ce poate însemna integrarea 
europeană? Înseamnă definirea unui spaţiu specific „valorilor de circulaţie”, care va sta 
la baza specificului european (în definitiv, se poate construi o formă, precum cea a 
cetăţeniei europene, în absenţa unui fond care să o „inventeze”? Aş răspunde, probabil, 
la fel ca şi Maiorescu sau Lovinescu, că nu! Acest lucru nu este cu putinţă câtă vreme 
forma „cetăţeniei europene” nu poate fi importată prin imitaţie când ea nu există). În 
acelaşi timp, la fel de mult se va contura şi un spaţiu (naţional) al „valorilor absolute”, în 
sarcina căruia va intra păstrarea identităţii naţionale pe care organizaţia europeană o 
doreşte. Concluzia imediată a acestui raţionament este că dihotomia interbelică a 
europenismului şi a autohtonismului este extensibilă la nivelul întregii Europe, însă, 
desigur, încărcată cu înţelesuri diferite. Nu mai sunt concepte care intră în disjuncţie, ci 
în conjuncţie. Europenismul şi autohtonismul sunt valori complementare care 

                                                 
12 Adrian Marino op. cit, p. 58. 
13 ibidem, p. 53. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:23:00 UTC)
BDD-V2405 © 2006 Editura Alfa



Lecţia polemicii E. Lovinescu – Constantin Rădulescu Motru 

 489

construiesc un binom intelectual unic. Fără intenţia de a exagera, România intră în 
circuitul intelectual european prin contribuţia – neexprimată – pe care o aduce, 
propunând modelul binomului „spaţiu deschis” – „spaţiu închis”, specific ţărilor plasate 
între Orient şi Occident. Experienţa formelor politice care au rezultat din situarea în 
planuri distincte a celor două valori (închiderea în naţional, promovată de Nae Ionescu, 
în contrast cu deschiderea către Europa, gândită de Nicolae Titulescu), formula unui 
comunism internaţional degenerat, cel puţin în aparenţă, la nivelul naţional sunt tot 
atâtea fapte istorice care recomandă contribuţia românească în angrenajul european şi în 
circuitul globalizator care secretă un curent de revitalizare a diferenţelor14. 

În măsura în care vom accepta că tensiunea europeană va rezulta din 
confruntarea unei „Europe economice” şi a unei „Europe culturale” (Jean-Marie 
Domenach)15şi că economicul este un produs al civilizaţiei, iar spiritul (arta, literatura, 
muzica) un produs al culturii, este limpede că Rădulescu-Motru poate avea dreptate. 
Construcţia europeană trebuie demarată (sau măcar reformulată) plecând de la 
comunitatea de spirit care nu poate fi teritorializată, nu poate fi delimitată în zone 
formale, ci doar în cel mult zone care rezultă din maniera proprie de exprimare. Altfel 
spus, fondul trebuie să creeze formele, aserţiune valabilă inclusiv la nivelul statului. 

Date fiind descrierile acestei ipoteze de lucru larg formulată, ce forme va fi 
capabil să creeze fondul românesc? Există o „a treia cale” de abordare a perspectivelor 
exprimate de Lovinescu şi Motru? Probabil că există, însă a o afla este un demers care 
trebuie să rezulte doar din reaşezarea trecutului mai mult sau mai puţin recent într-o 
ordine descărcată de orice inhibiţii sau prejudecăţi.  

 
Culture Between Globalisation and Identity. The Lesson About the Polemic 

Between E. Lovinescu and Constantin Radulescu-Motru 
 

The essay aims to underline one of the major debates of the early 20-th century in 
Eastern Europe, in particular the Romanian case of the years between the two world 
wars:Europenization versus nationalism, opening to Europe versus closing within the national 
borders. According to the author’s conviction, the most representative for this debate is the 
polemic between E. Lovinescu and Constantin Radulescu-Motru from 1925, intellectual students 
of Titu Maiorescu’s school well known as “Junimea” movement, concerning the Europenization 
or nationalization of the Romanian culture. Both philosophesr have clear in mind the distinction 
between “culture” and “civilization”. The actuality of the debate, even 80 years later, is the 
main hipothesis of the essay. For Eastern cultures which are now in front of the European 
enlargement challenge, the debate has already started. Are we a minor culture? Is there a third 
way between full asimilation of Western European experience and cultural nationalism? The 
essay does not aim to answer these questions. It aims only to challenge, to make the reader think 
about contemporaneity. 
 

                                                 
14 Grigore Georgiu, Filosofia culturii, ed. II, Bucureşti, Ed. Comunicare.ro, 2004, p. 168. 
15 apud Grigore Georgiu, op. cit., p. 166. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 10:23:00 UTC)
BDD-V2405 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

