
 

 

Odiseea valorilor româneşti 
 

Mihai CIMPOI 
 
Civilizaţia noastră a fost permanent întru o tradiţie, spune Noica, acest factor 

activ fiind mai slab pronunţat la alte popoare.  
„Pe baza acestei tradiţii, poporul român are o mai largă întâlnire decât alţii 

cu valorile spiritului; căci prin ea însăşi tradiţia înseamnă păstrarea întru spirit a ceea 
ce a fost bun în trecut. Dar o asemenea potrivită aşezare întru cele ale spiritului ar fi 
putut să se traducă mai mult printr-o închidere, oricât de strălucită ar fi fost ea, 
anume într-o cultură folclorică – şi atât. Noi însă am avut veacul al XVII-lea, cel al 
marilor personalităţi, iar a doua jumătate a veacului al XIX-lea a putut, de asemenea, 
da mari personalităţi culturale; şi, de altfel, natura acestei culturi folclorice, ca şi felul 
întâlnirii noastre cu valorile, nu se ridică împotriva noutăţilor veacului, ci se 
împletesc în chip neaşteptat cu ele” (C.Noica, Sentimentul românesc al fiinţei, 
Bucureşti, 1966, p. 9). 

Spiritul românesc a putut, în secolul al XX-lea, să fie de folos lumii 
înnoitoare, rămânând, totuşi, el însuşi. Toate popoarele şi limbile lor au încercat 
deschideri în spaţiul lor. O bună deschidere către natură, în condiţiile revoluţiei tehnico-
ştiinţifice, şi o bună experienţă a tradiţiei şi a valorilor, nu înregistrează toate 
comunităţile. Acestea n-au, cu siguranţă, deschiderea posibilă între cele două lumi, între 
Vestul cu Extremul Vest şi Orientul Apropiat cu Extremul Orient – lumi care sunt 
dispuse să se întâlnească. „Nicăieri situaţia «închiderii ce se poate deschide» nu apare cu 
atâta relief istoric: două lumi masive închid, în întâlnirea lor, o comunitate care, în loc să 
fie strivită de ele, ca la o răscruce, poate să se deschidă către ele şi, mai ales, să le 
deschidă una către alta” (sublinieri în text – n.n.). Adecvaţia sau înrudirea cu ceea ce 
aduce nou veacul se conjugă organic cu acţiunile de păstrare a valorilor „ce sunt mai 
vechi decât veacul”. De ce, totuşi, ne-au reuşit afirmările de sine şi avem sorţii unor 
bune deschideri în Europa de astăzi, se întreabă cărturarul. Răspunsul este tranşant: 
pentru că are o potrivită întâlnire cu fiinţa. Noi o resimţim ca „a fi întru”, a fi „în ceva 
absolut, gata dat, de neclintit”; ca o fiinţă individuală, deschisă spre omenesc, dar şi ca o 
fiinţă naţională şi socială deschisă spre universal: „La fel, orice făptură este în limitaţie, 
dar spre a fi cu adevărat trebuie să treacă, dintr-o limitaţie ce limitează, într-una ce nu 
limitează” (op.cit., p. 10). 

Clasicismul e cel care a promovat valorile încă din antichitate. Mores 
majorun (moravurile strămoşilor) era principala lozincă a republicii de pe vremea 
principatului lui August. Moravurile care trebuiau urmate erau: Virtus, Pietas, Justitia, 
Clementia. În domeniul artei, poeţii grupaţi în jurul lui Mecena căutau să impună cultul 
pentru operele perioadei greceşti (sec. VII-V î.e.n.) şi pentru antichitatea latină. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:58 UTC)
BDD-V2403 © 2006 Editura Alfa



Mihai CIMPOI 

 466

Relativitatea valorică se manifestă în toate domeniile şi mai ales în acela al 
eticii. Ea se accentuează cu deosebire în momentele de criză, de tranziţie, de schimbare 
radicală a paradigmelor, sensibilităţilor, mentalităţilor. Sunt momentele de ruptură foarte 
frecvente în modernism şi postmodernism. 

Nu există, categoric, spune Schopenhauer, nici un act de echitate spontană, 
de caritate pură, inspirat de o nobleţe reală a sentimentelor, căruia am putea să-i 
recunoaştem o valoare morală veritabilă. Principiile abstracte, academice, imperativele 
categorice, construcţiile a priori sunt ineficiente, singura experienţă e cea care îţi poate 
da anumite formule credibile. 

Este o regulă generală: toate actele unei fiinţe se bazează pe principiul 
egoismului, care are dimensiuni gigantice, revărsându-se în afara universului. 

Fiecare individ face din el însuşi valoarea absolută, crezându-se centrul 
universului, „esenţă a tot şi a toate”. 

Virtuţile, dintre care cardinală este justiţia, îşi întâmpină adversarii. 
Bunăoară, caritatea se întâlneşte cu adversarul său numărul unu reaua voinţă, 
identificată cu ura care are ca sursă invidia, a cărei expresie este bucuria răutăcioasă 
(manifestată la români în bucuria de a muri „capra vecinului”). Dacă invidia, despre care 
vorbeşte şi Herodot, şi Petrarca, este o trăsătură omenească, bucuria răutăcioasă este una 
demonică, ducând spre cruzime. 

Din egoism, Schopenhauer deduce lăcomia, beţia, luxul, aviditatea, avariţia, 
grija pentru propriul interes, nedreptatea, orgoliul, vanitatea etc., iar din spiritul de ură – 
gelozia, invidia, reaua voinţă, răutatea, curiozitatea indiscretă, bârfa, predispunerea la 
bucuria pentru răul altuia, insolenţa, violenţa, ura, furia, ranchiuna, spiritul răzbunător, 
cruzimea etc. „Primul principiu este mai degrabă animalesc, iar al doilea mai degrabă 
diabolic” (Arthur Schopenhauer, Fundamentele moralei, Oradea, 1994, p. 96). 

Este citat, în acest context al consideraţiilor, Arnold von Winkelried, care, 
aflat la ananghie, striga: „Înainte, bunii mei confederaţi, aveţi grijă de nevastă şi de 
copiii mei !” 

„Criteriul unui act care are valoare morală este absenţa oricărui motiv de 
natură egoistă. Actele care produc suferinţă altora nu pot fi nicidecum dezinteresate. Un 
alt caracter, absolut intim, al actelor ce îmbracă o valoare morală, este faptul că  sunt 
urmate de consimţământul nostru sau de ceea ce numim aprobarea conştiinţei, în timp ce 
actele contrare, de injustiţie şi insensibilitate, chiar mai mult, de răutate şi cruzime, au ca 
răspuns o judecată contrară care se pronunţă asupra în noi şi asupra noastră” (op.cit., p. 
99). 

Prin urmare: actele au valoare morală în măsura în care consimţim noi că o 
au sau în care o aprobă conştiinţa noastră. 

Valoarea, în domeniul eticii, este condamnată la relativitate prin astfel de 
motive interesate care o neagă fie total, fie parţial. 

Or, în Fierăria lui Iocan, cu care asemănăm societatea românească atât de 
caragializată, fiecare intră cu anumite motive de interes, cu părerea lui şi cu gazeta cu 
interese de partid care exprimă şi interesul lui. 

Din sfera eticii propriu-zise trecem în sfera eticii hermeneutice, în jurul 
căreia se duc atâtea dispute. 

Aşa cum demonstrează Gianni Vattimo, idealul continuităţii este istoriceşte 
situat în secolele clasicismului: adică în secolele al XVIII-lea şi al XIX-lea, istoria 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:58 UTC)
BDD-V2403 © 2006 Editura Alfa



Odiseea valorilor româneşti 

 467

modernităţii definindu-se ca nihilism: „Etica hermeneutică a continuităţii este în acest 
caz chemarea de a situa experienţele individuale într-o reţea de conexiuni ce ne apare în 
sensul disoluţiei fiinţei, adică al reducerii caracterului impunător al prezenţei” (Gianni 
Vattimo, Dincolo de interpretare, semnificaţia hermeneuticii pentru filosofie, Constanţa, 
2003, p. 60). 

Etica hermeneutică este profund marcată de epoca sfârşitului metafizicii, 
epocă a Babelului interpretărilor şi a fantasmagoriei lumii tehnologice, a răspândirii 
fundamentalismelor şi comunitarismelor de tot felul.  

Se pare că o asemenea hermeneutică nu-şi asumă vocaţia nihilistă, ea se 
face în fond a apăra suma de valori ameninţate şi fatal destinate să fie răsturnate. 

Aşa cum, în etica schopenhaueriană, era vorba de un conflict de interese, în 
etica hermeneutică, este vorba de un conflict de interpretări. Nu mai avem fapte, ci doar 
interpretări. 

Un spectacol multicolor al interpretărilor îl produce ceea ce am putea numi 
perioada pluralistă a culturii. Estetica nu este, în noile lumini ale filosofiei, o reflecţie 
asupra posibilităţilor artei şi frumosului (în sens kantian), ci o ascultare a adevărului 
care „se deschide” în opere. Cititorul şi spectatorul sunt antrenaţi, odată cu opera însăşi, 
după cum crede Gadamer, într-un sistem de interpretări de la care primesc „o reală 
sporire de fiinţă”. Opera ca punere în evidenţă a adevărului are o capacitate proprie artei 
şi poeziei, de a dezvălui adevărul diferitelor lumi istorice prin forţa inaugurală ce o 
posedă cuvântul poetic în privinţa acestor lumi. Opera reproduce „o apertură de lume” şi 
are un sens „profetic” (Erns Bloch). Dufrenne o priveşte ca pe un „quasi subiect”, 
considerând că întâlnirea cu ea este întâlnirea cu o altă viziune asupra lumii.  

Toate aceste concepţii estetice, trecute în revistă de Vattimo, se înscriu în 
cercul filosofiei pluraliste a culturii. 

Acţiunea de dezvăluire a fundalurilor „omeneşti, prea-omeneşti” ale tuturor 
sistemelor metafizice, morale, în sfârşit ale adevărurilor eterne, se termină, la  
Nietzsche, aşa cum demonstrează Vattimo, cu dizolvarea valorii de adevăr. 

Se ştie că, în cadrul hermeneutic românesc, cel care susţine relativitatea 
valorii şi, prin urmare, imposibilitatea de a avea o bază ştiinţifică este A.D. Xenopol, cu 
care polemizează Petre Andrei în Filosofia valorilor. Conceptul de valoare are, după 
părerea lui Xenopol, două sensuri deosebite: 1. în sens de interes al nostru faţă de 
obiecte; 2. în sens istoric, nu are decât semnificaţia de valorificare, de apreciere dintr-un 
punct de vedere individual. Dacă în domeniul practic omul manifestă diferite interese, 
care cauzează existenţa diferitelor valori, în istorie ele nu au nici un rol, deoarece istoria 
ia în consideraţie doar evoluţia spiritului, care e o parte din evoluţia universală şi din 
evoluţia materiei. 

Argumentele lui A.D. Xenopol sunt următoarele: 1. valoarea este de natură 
morală şi, ca atare, nu aparţine domeniului logicii; 2. valoarea nu e ceva absolut, or, 
ştiinţa nu poate avea la bază ceva relativ; 3. valoarea are adesea în sine ceva inconştient, 
care nu poate fi obiect de ştiinţă; 4. valoarea ca un principiu de alegere nu aparţine 
numai istoriei, ci tuturor ştiinţelor. 

Contraargumentele lui Petre Andrei sunt următoarele: 
– valoarea nu e numai de natură morală, căci este şi de natură logică, 

fiind un element indispensabil al cunoştiinţei omeneşti; 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:58 UTC)
BDD-V2403 © 2006 Editura Alfa



Mihai CIMPOI 

 468

– valoarea istorică este de natură culturală, care inserează un complex 
de valori speciale (juridice, economice, politice etc). 

– nu există valori doar relative, ci şi valori absolute de ordin general, 
valori postulate, de natură teleologică; 

– cât priveşte elementul inconştient, el se manifestă numai prin 
sentimentul valorii, care obţine claritate prin stabilirea unui raport 
între subiectul valorii şi obiectul ei. 

„Deosebirea pe care o găsim noi între valoarea din ştiinţele naturii şi 
valoarea istorică constă numai în faptul că în primul fel de ştiinţe avem de a face cu 
valoarea de adevăr, cu valori hiperindividuale, pe când în istorie avem de a face cu 
valori sociale, cu valorile care, în constituţia lor, au elemente sociale. Istoricul nu este 
numai un colector de fapte, căci faptele acestea prin ele nu au nici o importanţă, dar 
dobândesc o valoare prin sensul lor, prin interpretarea ce li se dă” (Petre Andrei, 
Filosofia valorii, Iaşi, 1997, p. 175). 

Un citat edificator din Iorga vine întru susţinerea polemicii lui Petre Andrei 
cu A.D. Xenopol: conform părerii lui Iorga, ideile istorice sunt interpretările istoricului 
care iau în consideraţie anumite fapte sau anumite grupe de fapte, asupra unor „fărâme 
de viaţă trecută, mai restrânsă sau mai întinsă” supuse unor concepţii generale, care 
atinge chemarea ştiinţei sale şi scopurile pe care trebuie să le servească, căile pe care 
trebuie să înainteze, precum şi sensul general pe care-l atribuie domeniului mai vast al 
studiilor sale. 

Filosofia valorii reprezintă teza de doctorat al lui Petre Andrei, textul pentru 
tipar fiind pregătit în 1919. Manuscrisul, ulterior revăzut şi litografiat, apare în volum în 
1945 (Fundaţia regele Mihai, Bucureşti), fiind republicat în Opere sociologice, 1 
(Editura Academiei, 1973, ediţia îngrijită de Mircea Mâciu) şi în cea de-a treia ediţie la 
Editura Polirom din Iaşi, în 1997. 

Contactul cu sine este considerat conceptul-cheie al tuturor cercetărilor 
întreprinse de spiritul omenesc. „Toată cunoştinţa noastră, se spune în Introducere, nu 
este altceva decât o continuă stabilire de relaţii între subiect şi obiect” (Petre Andrei, 
Filosofia valorii, Iaşi, Fundaţia Academică „Petre Andrei”, Iaşi, 1997, p. 17). 

Spiritul omenesc nu reduce universul la principii ultime seci, empirice; el 
caută sensuri mai profunde, puncte directive, scopul însuşi al existenţei. Întrebându-se 
asupra sensului vieţii, ajunge la formularea unor valori absolute, apoi la acţiune, la 
realizarea acestor valori. 

Dintre marii critici români, cel mai preocupat de problema valorilor a fost 
T. Vianu, care a susţinut, în 1922, la Universitatea din Tübingen, teza de doctorat 
Problema valorificării în poetica lui Schiller (Das Wertungsproblem in Schillers Poetik, 
apărută editorial la Bucureşti, în 1924) şi care, după ce predă un curs de filosofia culturii 
la Facultatea de Litere din Bucureşti, ţine şi o comunicare la al IX-lea Congres 
internaţional de filosofie organizat, în 1937, la Paris, Originea şi valabilitatea valorilor 
apărută în Travaux du IX Congrès international de philosophie (1937) şi în volumul 
Studii de filozofie şi estetică (Bucureşti, 1939). 

În septembrie 1942, redactează şi publică un scurt tratat: Introducere în 
teoria valorilor întemeiată pe observaţia conştiinţei. Problema valorilor este abordată şi 
în Filosofia culturii (1943; ed. II, 1944). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:58 UTC)
BDD-V2403 © 2006 Editura Alfa



Odiseea valorilor româneşti 

 469

Valorile sunt interpretate ca acte ale dorinţei. („Reprezentarea cuprinde 
imagini, gândirea cuprinde abstracţiuni, simţirea cuprinde afecte, dorinţa cuprinde 
valori”; aici, şi în continuare, cităm după T. Vianu, Opere, vol. 8, Studii de filozofie a 
culturii, Bucureşti, 1976). 

Ca şi conceptele, valorile au un caracter general, numai că ele „sunt 
generale prin raport cu conştiinţele care, prin actele lor deziderative, le cuprind” (p. 79). 

Valorile aparţin unui sistem polar, nonvalorile constituind obiecte ale 
repulsiei. Analizând temeiurile de superioritate, T. Vianu stabileşte următoarea ierarhie 
a valorilor: 1. valoarea economică, 2. valoarea vitală, 3. valoarea juridică, 4. valoarea 
politică, 5. valoarea teoretică, 6. valoarea estetică, 7. valoarea morală, 8. valoarea 
religioasă. Se apelează la conceptul de sistem deschis al lui H. Rickert, pe care conştiinţa 
axiologică a omului îl împărtăşeşte permanent. 

În comunicarea sa pariziană, vorbeşte despre „spectacolul actual al 
fragilităţii” valorilor care trec prin lucrarea de relativizare a culturii moderne. Lucrul 
acesta ne interesează şi pe noi în mod deosebit astăzi, în condiţiile unui nou proces de 
relativizare axiologică. T. Vianu trecea în revistă, la acea oră, punctul de vedere al 
relativiştilor care vedeau, ca Müller-Freinfels, în ele, „scheme vide” în care 
personalitatea trebuie să le toarne sângele vieţii, şi cel al cugetărilor autonomiştilor care 
disting în valori, precum M. Scheler „fapte obiective, aparţinând unui anumit mod al 
experienţei”, esenţe ca şi ideile platonice, ca şi eidosul lui Aristotel şi essentiu 
scolasticilor. „Sentimentul valorii nu este altceva decât semnul prezenţei lor în 
conştiinţă” (p. 131). H. Rickert spune, în acest context, că între existenţă şi valoare se 
cască o adevărată prăpastie, pe care o ilustrează faptul că, în timp ce negaţia existentului 
suprimă orice reprezentare şi generează ideea nimicului, negaţia valorii cedează locul 
nonvalorii. Raportoare la o valoare este, după opinia acestui gânditor german, principiul 
după care, în ştiinţele spiritului, distingem esenţialul de neesenţial. Aceste ştiinţe sunt 
ştiinţe ale valorii şi, totodată, ale culturii.  

Filosofii prekantieni ridicau la rangul unei valori supraordonate valoarea 
teoretică, la care raportau binele şi frumosul spre a le defini mai bine: Kant 
demonstrează ireductibilitatea valorilor şi faptul că cele trei manifestări ale sufletului – 
adevărul, binele, frumosul – rezultă din trei energii ale spiritului: adevărul din raţiunea 
pură, binele din raţiunea practică şi frumosul din sentiment.  

Având un caracter naţional şi diferenţial, valorile produc criza culturii 
moderne. Interesează, acum, o anumită valoare, pierzându-se punctul de vedere al 
totalităţii vieţii. Omul modern, tinzând spre periferie, suprimă centrul culturii. 
Specializarea pe o anumită valoare descentrează şi mai tare cultura.  „Negăsindu-se 
centrat, grupat către un miez semnificativ al lucrurilor, omul modern de cultură, ni se 
spune, trăieşte într-un penibil sentiment de vid lăuntric. Neavând o temă esenţială a 
epocii, pentru care să trăiască şi să moară, omul modern de cultură simte o mare 
pustietate lăuntrică. Consecinţele diferenţierii moderne a valorilor ar deveni în cazul 
acesta încă şi mai grave” (p. 169).  

Individualismul modern care stă în umbra diferenţierii valorilor, se 
dovedeşte a fi un factor dezorganizator al societăţii moderne. 

În asemenea condiţii, se impune imperativul reîntoarcerii la formele unei 
culturi centrate. Auguste Comte propune chiar reinstaurarea unui nou ev mediu, adică a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:58 UTC)
BDD-V2403 © 2006 Editura Alfa



Mihai CIMPOI 

 470

unei epoci organice. Ideea a fost îmbrăţişată de rusul Berdiaev, de francezii Jacques 
Maritain şi H. Massis. 

Recâştigarea conştiinţei totalităţii vieţii, a orizontului larg în care se 
desenează o linie totală şi pură a cosmosului, o voinţă faustică, un „nou stil cultural” 
(Nietzsche) devine astfel problema vitală a timpurilor moderne. Dialogul valoric ia 
formă, în esenţă, de dialog al modelelor axat pe influenţa modelatoare şi catalitică (în 
termeni blagieni) sau pe o reciprocitate dinamică, pe o intertextualitate culturală care 
traversează arealurile şi chiar continentele. În domeniul culturii se instaurează 
transfrontalitatea. Noţiunea de Western Culture desemnează, de fapt, o sinteză a 
fenomenului european şi cel american. În acest sens, Dan Grigorescu se întreba, în 
Curierul naţional, ce sunt Henry James, Eyra Pound sau T.S. Eliot: europeni fiindcă au 
trăit mai mult pe bătrânul continent sau americani pentru că formaţia lor intelectuală s-a 
produs în şcolile „Lumii Noi”, sub zodia noilor tradiţii create de americani? Witmann, 
Faulkner, Hemingway, amintitul Ezra Pound, imagiştii de la Chicago au modelat 
literatura europeană precum romanticii europeni au influenţat poetica lui Edgar Allan 
Poe. Baudelaire este cel care-l impune pe autorul Corbului în contextul literar francez şi 
european în ansamblu.  

Fenomenul individualismului prezentat de T.Vianu precede fenomenul 
individualismului hermeneutic care s-a instaurat în secolul al XX-lea. Nietzsche este cel 
care schimbă orientarea paradigmatică. Realitatea nu există; există doar interpretările. 
Singularul nu se mai raportează la general, ci la alte singulare în chip sincronic sau 
diacronic. Valorizarea este în mod exclusiv interpretare. Referinţa absolută 
(Dumnezeu), textul au fost înlocuite de referinţa contextuală. Valorile nu sunt decât 
subiective, locale, amintind de valorile locale din fizica modernă. Din conştiinţa celui 
care valorizează a dispărut raportarea la general şi certitudinea adevărului pe care îl dă 
descrierea realului. Totul se mută acum în interpretare, în ficţiune, într-o babilonie a 
pluralităţii discursurilor. Sintetizând acest tablou şi axându-l pe o apropiere 
paradigmatică între Nietzsche şi Baudelaire (unul relativează adevărul, altul relativează 
frumosul), tânăra cercetătoare în domeniul filosofiei culturii, Nadia Corina Cernica, 
stabileşte următoarele caracteristici ale paradigmei culturale moderne europene: „1. 
Realitatea ca interpretare multiplă şi infinită; 2. Sensul tinde spre zero, în timp ce 
interpretarea tinde spre plus-infinit; 3. Valoarea în real nu există, ea e doar un punct de 
perspectivă, ceea ce legitimează o multiplicitate de perspectivă” (a se vedea volumul 
Eseuri de istoria filosofiei şi filosofia culturii, Timişoara, 2006, p. 106). 

Se supune revizuirilor şi modul de valorizare prin relaţia cu Dumnezeu, 
conceput în religie ca fiind distinct de lumea umană şi explicat de unii filosofi, Hegel 
bunăoară, ca o proiecţie a atributelor noastre esenţiale. 

Antonin Artaud gândeşte un Dumnezeu care ne fură identitatea însuşindu-şi 
toate atributele noastre înnăscute şi înstăpânindu-se asupra propriei nativităţi a fiinţei 
noastre. „Dumnezeu este falsa valoare şi primul preţ a ceea ce se naşte, comentează 
Jacques Derrida. Iar această falsă valoare devine Valoarea pentru că, dintotdeauna, ea a 
dublat deja adevărata valoare care, ceea ce e acelaşi lucru, n-a existat decât înaintea 
propriei sale naşteri” (Jacques Derrida, Scriitura şi diferenţa, Bucureşti, 1998, p. 257).  

În viziunea lui Artaud, trebuie să murim (pentru) moartea noastră ca să 
renaştem „nemuritori” în ajunul morţii noastre. Suntem furaţi de valoarea originară, de 
arhi-valoare pe care ar trebui s-o reţinem în fiinţa noastră şi care reprezintă valoarea şi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:58 UTC)
BDD-V2403 © 2006 Editura Alfa



Odiseea valorilor româneşti 

 471

fiinţa noastră. De aceea, Artaud recurge la o comparaţie îndrăzneaţă, naturalistă (în spirit 
postmodernism) cu „defecarea”: „...Continuu să fiu furat ori de câte ori o parte din mine 
cade departe de corpul meu, este opera, excrementul, scoria, valoare anulată prin faptul 
de a nu fi fost reţinută şi care poate să devină, aşa cum ştim, o armă de persecuţie, 
eventual împotriva mea. Defecarea, «despărţirea zilnică de scaun, de părţile de preţ ale 
corpului» (Freud), e, asemeni unei naşteri, asemeni propriei mele naşteri, cel dintâi furt 
care în acelaşi timp mă de-preciază şi mă murdăreşte” (Ibidem). 

Interpretarea cioraniană a culturii româneşti ca una minoră este reluată de 
Horia-Roman Patapievici, cunoscut prin atitudinile sale detractoare: „Cultura 
românească este o cultură în mod fundamental construită după modelul culturii 
generale” (H.-R. Patapievici, Discernământul modernizării, conferinţe despre situaţia 
de fapt, Bucureşti, 2004, p. 156). 

Pe valorile româneşti ar fi pus, astfel, stigmatul imaturităţii, ele fiind 
totalmente valori de mâna a doua. La raftul întâi valoric nu ne-ar fi dat să tindem din 
cauza marcării ontologic-culturale: „Civilizaţia a cărei cultură este doar cultură generală 
este una imatură şi condamnată să fie de mâna a doua” (op.cit., p. 155).  

Concluzionând, putem spune că valorile româneşti cunosc o oră a 
cumpenei: valorizarea în pozitiv şi în negativ, autocontestarea (cioraniană) şi punerea 
sub semnul integrării europene grăbite, care reactualizează şi reacutizează complexele 
generate de apartenenţa prezumtivă la o cultură mică, precum şi la marca ontologică a 
latinităţii, ortodoxiei, balcanismului. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:58 UTC)
BDD-V2403 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

