
 
 

Limba şi cultura română în faţa Occidentului - aspecte lingvistice 
şi culturale ale integrării europene 

 
Nicoleta NEŞU 

 
„Pentru România este vorba de a-şi regăsi tradiţia (…) deja europeană,  

dar care trebuie făcută mai europeană şi mai critică” (Eugen Coşeriu) 
 
Lucrarea de faţă nu îşi propune să ofere soluţii pentru cele câteva probleme 

concrete ce vor face obiectul ei (conceptele de integrare europeană, cultură europeană, 
unificare europeană, identitate europeană), ci încearcă mai degrabă o radiografiere şi o 
cartare a lor pe specificul limbii şi culturii române. Pentru aceasta, este însă nevoie de o 
serie de clarificări şi de precizări conceptuale, respectiv, terminologice. După cum bine 
se cunoaşte, termenul de integrare europeană se utilizează, în general, pentru a numi 
procesul care a dat naştere Comunităţii Europene, respectiv Uniunii Europene (după 
1993, în urma Tratatului de la Maastricht). El este dublat însă, de multe ori, de cel de 
unificare europeană, considerat de către unii autori ca fiind mai „radical”. Alternanţa lor 
se leagă de alternanţa între „combinaţiile de euforie şi pesimism, iar credibilitatea se 
distribuie între varianta moderată a integrării şi perspectiva mai radicală a unificării”1. 
Autorul citat consideră că, de fapt, procesele care au avut loc până acum sunt, într-
adevăr, mai bine reprezentate prin termenul de integrare europeană, având în vedere 
faptul că în Europa occidentală a avut loc, în realitate, o „cuplare a economiilor şi 
instituţiilor, de la cele juridice, trecând prin cele educaţionale, la cele culturale, în aşa fel 
încât Comunitatea Europeană să funcţioneze sub cât mai multe aspecte ca un întreg”2.   

Ce înseamnă, însă, Europa şi care sunt dimensiunile ei geografice, istorice şi 
politice? Ce înseamnă cultura europeană, la ce se raportează ea, care îi sunt trăsăturile 
specifice? Acestea sunt întrebări la care, de-a lungul anilor, răspunsurile au variat, 
condiţionate fiind mai ales de aspecte şi interese politice. Dincolo, însă, de aceste 
influenţe politice, se recunoaşte faptul ca Europa de astăzi poartă în sine, structural, 
amprenta unei istorii tumultuoase care îşi spune cuvântul în momentele în care se 
încearcă o nouă reorganizare a ei. Există anumite perioade istorice trecute în care 
Europa era relativ mai omogenă, mai compactă decât este ea astăzi, atât în plan spiritual 
şi cultural, cât şi în plan economic sau politic. Evoluţia sa istorică de-a lungul secolelor 
s-a îndreptat, însă, înspre o diversificare tot mai accentuată a limbilor, religiilor, 
culturilor, structurilor de tip economic, administrativ şi politic. După ce se constituise 
într-un nucleu-forţă al gândirii filosofice, ideea europeană – ideea unificării europene – 
devine scop în sine pentru economia şi politica europeană, pornind de la convingerea că, 
încă de la instaurarea acelei „pax romana” de la începutul epocii imperiale, Europa (şi 
aici trebuie înţeles Europa Occidentală) posedă o civilizaţie comună, bazată pe originea 

                                                 
1 Andrei Marga, Filosofia unificării europene, Cluj-Napoca, Editura Fundaţiei pentru Studii Europene, 
2006, p. 19. 
2  Ibidem. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:54 UTC)
BDD-V2380 © 2006 Editura Alfa



Nicoleta NEŞU 

 264

indo-europeană comună, pe moştenirea romană şi germanică, în sfârşit, pe creştinism şi 
instituţia Bisericii. Până la reforma lui Luther, care a creat o alternativă la catolicism în 
interiorul creştinismului, Europa era identificată cu catolicismul / creştinismul însuşi 
(vezi, de pildă, sintagma lui Novalis din 1799, „creştinătatea sau Europa”); apoi apar 
delimitările în raport cu celelalte continente (Hegel, spre exemplu, o delimita în raport 
cu Asia); s-a vorbit apoi de Europa Occidentală versus Europa Răsăriteană şi Centrală; 
în perioada postbelică emblematicul Zid al Berlinului şi „cortina de fier” împărţeau, 
artificial de altfel, Europa în două mari părţi, configurate nu neapărat din interiorul ei, ca 
expresii ale două tipuri de organizare socială, politică şi culturală diametral opuse. Şi în 
această perioadă, însă, se ridicau voci care atrăgeau atenţia că această împărţire este mai 
mult decât nejustificată, că Europa nu înseamnă, concret, doar Europa de Vest. În anii 
care au urmat revoluţiilor ce au distrus aceste „marcaje” politice convenţionale, s-a 
trecut, firesc, la căutarea de soluţii practice de „revenire” a statelor din est la Marea 
Europă care cuprinde, atât din punct de vedere geografic, cât şi istoric, aceste state. 
Pentru o justă configurare a spaţiului european şi pentru demascarea unui eventual 
„naţionalism-comunism cosmetizat în europenism”3, Andrei Marga subliniază 
oportunitatea distingerii  mai multor nivele atunci când se vorbeşte despre tipurile de 
apartenenţă la continentul european – este vorba, astfel, despre o apartenenţă 
geografică, care ia în considerare graniţele geografice ale continentului (între Atlantic şi 
Munţii Urali), o apartenenţă istorică, ce vizează formele de organizare a societăţii de la 
forma polisului la cea a societăţii libere moderne, o apartenenţă instituţională ce 
vizează organizarea şi legislaţia societală şi apartenenţa culturală, concretizată în 
„cultivarea unei atitudini în cunoaştere şi în viaţa practică particularizată de încredere în 
analiza factuală, failibilism şi cultivarea spiritului critic”4. Cu menţiunea explicită (pe 
care şi autorul citat o face) că, dacă factorul istoric şi cel geografic sunt indispensabili în 
procesul integrării europene, la nivel economic şi administrativ, în ceea ce priveşte 
procesul unificării europene, ca proces preponderent cultural şi instituţional, apartenenţa 
europeană se stabileşte, prin excelenţă, pe baze instituţionale şi culturale. Ca urmare, 
„situarea în geografia şi istoria europeană nu generează automat (s.n., N.N.) o 
europenitate culturală, după cum o europenitate culturală poate fi găsită şi în ţări care nu 
aparţin geografic şi istoric, în sens strict, Europei”5.  

Următoarea întrebare, firesc, se referă la statutul acestei culturi europene, la 
specificitatea sa, la trăsăturile ei definitorii. Şi, tot în mod firesc, primul nume care ne 
vine în minte legat de aceste aspecte este cel al lui Nietzsche6, cel care, sunt de părere 
exegeţii, a utilizat criteriul cultural chiar şi în conceperea geografică a Europei, cel care, 
deşi recunoştea diversitatea culturală europeană, a fost un „apărător al unităţii culturii 
europene întemeiate pe unitatea resurselor ei”7, respectiv  cultura greacă, civilizaţia 
Romei antice şi creştinismul. Mitul modern al „bunului european” (der gute Europäer) 
îi aparţine întru totul. 

                                                 
3  Ibidem, p. 31. 
4  Ibidem, p. 31-32. 
5  Ibidem, p. 32. 
6  Andrei Marga consideră că „în textele filosofice ale lui Nietzsche avem nu doar prima expresie filosofică 
sistematică a crizei europene, dar şi anticiparea unei soluţii” (Andrei Marga, op. cit., p. 67). 
7  Ibidem, p. 63. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:54 UTC)
BDD-V2380 © 2006 Editura Alfa



Limba şi cultura română în faţa Occidentului 

 265

Trecem în revistă, în cele ce urmează, câteva dintre cele mai cunoscute opinii în 
ceea ce priveşte specificul cultural european, subliniind faptul că, în majoritatea lor, se 
păstrează cei trei poli pe care îi anticipase Nietzsche8: contele Coudenhove-Kalergi, 
considerat unul dintre iniţiatorii mişcării paneuropene, distinge trei coloane de susţinere 
a individualismului european – creştinismul (care îi conferă adâncime), grecismul (care 
îi dă forma) şi germanitatea (care îi dă putere); André Philip vorbeşte despre conceptul 
grec al individualităţii, conceptul roman al justiţiei şi cetăţeanului şi conceptul biblic al 
persoanei umane; Constantin Noica vede specificul cultural european prin prisma 
cultivării unei individualităţi capabile să producă şi să instituie generalul, într-o unitate 
care se autocreează continuu şi se diversifică, în acelaşi timp. Identitatea culturală 
europeană a fost delimitată, în mod tradiţional, şi printr-o raportare la celelalte tradiţii 
culturale continentale – asiatice sau americane. Considerând cultura europeană ca 
„ansamblu al ideilor, simbolurilor, teoriilor ce se regăsesc în trăirea socială a vieţii”, A. 
Marga delimitează, în interiorul ei, cinci nivele sau subsisteme: competenţa tehnică, 
comportamentul economic, îndemânarea administrativă, acţiunea politică şi cultura 
spirituală, pe fundamentul cărora cultura europeană îşi sprijină specificitatea9. Autorul 
subliniază şi faptul că acest specific cultural european nu poate fi redus sau epuizat doar 
pe unul dintre aceste subsisteme, ci ele acţionează simultan. În sfera culturii spirituale, 
sferă asupra căreia ne focalizăm atenţia în această lucrare, se vorbeşte, în contextul 
definirii sale sub raportul specificităţii, fie despre circulaţia unor simboluri şi mituri 
proprii culturii europene, fie despre anumite concepte-pivot în jurul cărora s-au coagulat 
marile teme ale gândirii europene – este vorba despre concepte precum conceptul 
adevărului, ca valoare fundamentală, conceptul cunoaşterii, conceptul raţionalităţii, 
conceptul dreptului, conceptul autonomiei individului, conceptul sferei publice şi 
conceptul persoanei umane, concepte ce ţin de tradiţia europeană, în sensul că ele s-au 
dezvoltat de-a lungul istoriei europene şi au marcat dezvoltarea ei politică şi filosofică10.  

În acest context al specificului european se pune, tot mai acut, problema unei 
identităţi europene, chiar a unei naţiuni europene11. La o primă abordare, superficială 
                                                 
8   Pentru detalii legate de acest subiect, vezi Andrei Marga, op. cit., cap. I, Europa şi specificul european,   
p. 25-59. 
9 Andrei Marga, op. cit., p. 45-46. Autorul formulează chiar nişte „condiţii de apartenenţă” la această cultură 
europeană, în funcţie de satisfacerea cerinţelor celor cinci subsisteme ale sale: 1. „ Aparţii în fapt culturii 
europene realizând continua pliere şi, în cazul optim, participarea la crearea tehnicii de producţie şi, în 
general, a noi niveluri ale competenţei tehnice de producţie”; 2. „Nu poţi aparţine acestei culturi dacă 
principiul randamentului este ignorat sau subestimat”; 3. „Aparţii culturii europene atunci când cultura 
dreptului promovează individul ca subiect şi ca scop al dreptului, suveranitatea şi generalitatea legii”; 4. 
„Aparţii culturii europene asigurând, prin reglementările de drept, aceste bunuri fundamentale [viaţă, 
libertate, proprietate]”; 5. „Aparţii acestei culturi realizând comunicarea continuă a reflexivităţii intelectuale 
şi a problemelor trăirii umane a vieţii”, p. 47-50. 
10  Pentru detalii legate de acest aspect al specificului european, vezi A. Marga, op. cit., p. 54-56. 
11 Andrei Marga, op. cit. p. 184-186, discută noţiunea de naţiune europeană, plecând de la concepte precum 
„comunitate de sânge”, „comunitate de limbă”, „comunitate istorică”, „comunitate geografică”, „comunitate 
de viaţă socială” sau „comunitate statală”, concepte-cheie puse în joc în definirea ei. Ideea centrală este că 
ar trebui mutat accentul de pe o viziune statică a definirii conceptului de naţiune pe o viziune dinamică a 
acestuia, ce ar consta în „identificarea caracteristicilor facerii, producerii unei naţiuni”. Preluând o idee ce a 
stat la baza mişcării paneuropene, el afirmă că naţiunile reprezintă, de fapt, nişte comunităţi ale spiritului, 
nişte comunităţi culturale şi de destin, iar în sprijinul acestei viziuni se aduc argumente concrete precum 
eşecul încercărilor politicilor de deznaţionalizare forţată în Europa, în ciuda avantajelor economice sau de 
integrare instituţională pe care acestea le aduceau. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:54 UTC)
BDD-V2380 © 2006 Editura Alfa



Nicoleta NEŞU 

 266

însă considerăm noi, aceste noţiuni nu au susţinere, conţin chiar termeni antagonici, 
dacă ne gândim că atât identitatea, cât şi naţiunea au fost considerate ca ţinând de o 
comunitate lingvistică, de o origine comună, până la urmă, de un naţionalism. După cum 
spunea şi Nietzsche, „noi, bunii europeni, avem şi noi ceasuri în care ne permitem câte o 
doză bună de naţionalism, câte o recădere şi o recidivă în braţele vechilor noastre iubiri 
şi mărginiri, ceasuri de efervescenţă naţională, de angoase patriotice, ceasuri inundate de 
valurile tuturor celorlalte sentimente arhaice”12. Şi nu au fost şi nu sunt puţine aceste 
„ceasuri” de-a lungul istoriei europene. Însă, aşa cum afirmam şi mai sus, această 
perspectivă este superficială (şi citatul din Nietzsche lasă să transpară o fină ironie în 
acest sens), dacă luăm în considerare faptul că una dintre trăsăturile structurale ale 
culturii în sine este cea de universalitate şi anti-dogmatism. Ceea ce înseamnă că 
„adevărata cultură” nu se lasă influenţată de dogme politice, ea se face pentru toţi 
oamenii şi este a tuturor, ea implică, structural, pluralitatea, posibilitatea co-existenţei 
mai multor perspective. Eugen Coşeriu afirma că „imperativul categoric al culturii, ca 
ştiinţă, ca artă, este acela de a nu face concesii unui subiect particular, acela de a 
respecta ori subiectul universal, ori obiectul universal, ori comunitatea (în cazul 
limbajului)”13. Se pune, firesc, întrebarea: ce se întâmplă cu noţiunea de cultură 
naţională? Răspunsul vine la fel de firesc: „Cultura nu poate fi naţională şi nu trebuie să 
fie naţională ca obiect. Ne putem ocupa, fără îndoială, de obiectele noastre, fiindcă le 
cunoaştem mai bine, însă fiecare obiect pe care îl considerăm, chiar dacă este un obiect 
local, trebuie văzut întotdeauna în perspectiva universalităţii; trebuie văzută în fiecare 
obiect, în fiecare formă a culturii populare dintr-o anumită ţară, dintr-o anumită 
regiune, o formă posibilă, o determinare posibilă a artei, în general, a artei universale, 
şi nu doar o formă care exclude alte forme de artă (s.n., N.N.)”14. Faptul că o cultură 
este naţională, prin determinarea ei istorică, nu îi dă dreptul să fie naţionalistă şi cu atât 
mai puţin, şovină15. Ca urmare, este vorba despre o greşită înţelegere (întâlnită, însă, în 
mod frecvent) a conceptului de specific naţional, ca opus universalităţii. El ar fi, într-
adevăr, opus universalului „dacă am înţelege că ne mărginim la faptele naţionale şi că 
vrem să facem o cultură numai naţională, care să nu fie universală. Însă specificul 
naţional este cu totul inevitabil prin subiect, nu prin obiect. Deci, nu vom putea scăpa, 
nimeni nu poate scăpa de specificul naţional, de tradiţiile pe care le reprezintă, fiindcă 
creatorul reprezintă el însuşi aceste tradiţii, el însuşi e o parte dintr-o comunitate şi dintr-
o cultură care s-a constituit în mod istoric”16. Însă, problema specificului naţional, a 
păstrării şi conservării lui, este tot mai acut simţită de culturile ce se află în faţa 
„provocării” europene, cu atât mai mult cu cât ideea „integrării” europene este tot mai 
mult concurată de cea a „globalizării”. Umberto Eco afirma că „Europa mai trebuie să-şi 
facă socotelile cu propria ei vocaţie istorică, de continent care a generat limbi diferite, 
fiecare dintre ele, chiar cea mai periferică, exprimând geniul unui grup etnic şi rămând 
vehiculul unei tradiţii milenare” şi apoi se întreba dacă „e posibilă combinarea 

                                                 
12  Friedrich Nietzsche, Dincolo de bine şi de rău, Bucureşti, Editura Humanitas, 1991, p. 170. 
13 Eugen Coşeriu, „Deontologia culturii”, în Prelegeri şi conferinţe, Supliment al „Anuarului de Lingvistică 
şi Istorie literară”, Iaşi, 1994, p. 174. 
14 Ibidem, p. 176. 
15 Ibidem, p. 179. 
16 Ibidem, p. 176. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:54 UTC)
BDD-V2380 © 2006 Editura Alfa



Limba şi cultura română în faţa Occidentului 

 267

necesităţii unei limbi vehiculare unice cu cea a apărării tradiţiilor lingvistice?”17 La o 
primă vedere „s-ar părea că noua realitate culturală «globală» defavorizează profund 
micile culturi precum a noastră, care ar pierde astfel, prin integrare, «specificitatea»”18. 
În realitate, însă, lucrurile nu stau deloc aşa. „Cu cât nu vom căuta specificul naţional, 
cu atât mai mult îl vom găsi, cu atât mai mult îl vom exprima, fiindcă tocmai ocupându-
ne de universal, de perspectiva noastră şi cu posibilităţile noastre, cu tradiţiile noastre, 
vom prezenta oricum o voce, fără îndoială, o voce umană, însă în acelaşi timp, o voce 
umană care se va recunoaşte ca voce românească, ca voce cu timbru românesc”19, iar, în 
acest proces al globalizării culturale, „creaţiile individuale, profund originale, îşi pot 
găsi corespondenţe şi termeni de comparaţie”, în timp ce soluţia poate fi reprezentată de 
o „selectivitate fără frontiere, prin depăşirea complexelor subalterne şi a subordonării 
mimetice şi sterile”20. Ajungem, astfel, la o mai veche şi persistentă problemă a culturii 
române, reactualizată de contextul integrării / globalizării europene – problema 
maiorescienelor „forme” (aparţinând civilizaţiei occidentale, moderne) fără „fond” 
(naţional, autohton, uşor patriarhal). În esenţa ei, această teorie nu este altceva decât 
„expresia unei anumite rezistenţe, ideologice şi practice, inevitabile, faţă de imitaţia 
mecanică, nefiltrată, a instituţiilor, moravurilor, culturii şi ideilor apusene”21. Nu este în 
intenţia noastră să discutăm această problemă extrem de complexă şi mult analizată, nici 
în sincronia, nici în diacronia ei literară. Nu putem însă să o ignorăm la nivelul formelor 
culturale de astăzi, unde îşi menţine actualitatea şi suscită reacţii, de multe ori, 
contradictorii. Cultura română stă şi astăzi sub semnul celor două „complexe”: vestic / 
occidental şi estic / oriental, doar că acestora li se mai adaugă încă o serie – complexul 
naţional versus cel european – , „europenizarea şi personalizarea culturii româneşti sunt 
două realităţi ce se exclud, sau ele pot de fapt coopera, prin convergenţe şi soluţii efectiv 
creatoare?”22 În ceea ce priveşte primul tip, „cultura românească va ajunge la maturitate, 
la echilibru şi calm interior abia atunci când va depăşi ambele complexe”23, în timp ce 
răspunsul la a doua întrebare este categoric unul pozitiv, în sensul posibilităţii şi 
necesităţii dezvoltării unei conştiinţe europene, pe un fond de specific naţional ce 
aparţine universalului. Există o singură condiţie ce trebuie pusă nu pentru cultura 
română în particular, ci pentru conceptul de cultură, în general, în sensul în care cultura 
reprezintă o pluralitate a tradiţiilor, dublate de universalitate, ceea ce face obligatorie 
existenţa unui spirit critic al oricărei culturi. „Cultura matură este critică, nu poate 
accepta, dacă pretinde ea însăşi să fie universală, nu poate accepta fără critică alte 
forme, care şi ele pretind să fie cu adevărat universale, şi nu poate ignora scara 
valorilor”24. Aceasta reprezintă, în opinia noastră, soluţia problemei acestor „forme fără 
fond” în cultura românească aflată în cursul integrării politice europene. Din păcate, 
lucrurile nu stau întotdeauna aşa. În general, s-au conturat două tipuri de reacţii, ambele 
radicale, în faţa ideii de integrare europeană în cultura noastră: fie considerarea 

                                                 
17   Umberto Eco, În căutarea limbii perfecte, Iaşi, Editura Polirom, 2002, p. 275. 
18   Adrian Marino, Pentru Europa,  ed. a II-a, Iaşi, Editura Polirom, 2005, p. 272 . 
19  Eugen Coşeriu, op. cit., p. 176. 
20  Adrian Marino, op. cit., p. 272. 
21  Ibidem, p. 237. 
22  Ibidem, p. 83. 
23  Ibidem, p. 88. 
24  Eugen Coşeriu, op. cit., p. 177. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:54 UTC)
BDD-V2380 © 2006 Editura Alfa



Nicoleta NEŞU 

 268

problematicii europene, cu tot ce implică ea, ca o „falsă problemă”, ca o încercare de 
distragere a atenţiei de la „adevăratele” probleme ale românilor, reacţie ce dă naştere, de 
cele mai multe ori, unui sentiment de „autosuficienţă naţională”, printr-o exaltare 
artificială a valorilor morale şi culturale româneşti, fie, la polul opus, preluarea, fără 
discernământ, din cultura europeană a unor modele, nu pe criterii valorice, ci doar pe 
criteriul apartenenţei la o cultură „mai bună”, „mai adevărată” decât este cultura română. 
Efectul ambelor este dezastruos, aşa cum s-a putut vedea, în ultimii ani. Soluţia există, 
aşa cum arătam şi mai sus, şi ea se constituie într-o abordare cu spirit critic a tot ceea ce 
se petrece în cultura europeană. „O cultură matură pretinde la fiecare pas să fie ea însăşi 
măsura tuturor lucrurilor, ceea ce nu înseamnă că trebuie să respingem orice altă formă 
de cultură, dar trebuie să cumpănim lucrurile şi să nu facem numai ceea ce se face 
altundeva, fiindcă se face altundeva şi, în consecinţă, trebuie să fie, fără îndoială, ceva 
important, care trebuie neapărat urmat”25. În ceea ce priveşte cultura română, în 
particular, „este vorba de a-şi regăsi tradiţia şi de a relua contacte, în măsura în care 
tradiţia este întreruptă. (…) în sensul de reluare a tradiţiei care era deja o tradiţie 
europeană, dar care trebuie făcută mai europeană şi mai critică, recunoscând, printre 
altele, care sunt adevăratele centre critice din Europa (şi cele mai critice, cu mai multă 
conştiinţă critică în Europa sunt Anglia şi Italia). O legătură, un contact cu cultura 
engleză şi cu cultura italiană i-ar face poate pe români mai sceptici, şi poate mai puţin 
admiratori ai propriei lor conştiinţe personale”26.  

Proiectul de integrare europeană prevede respectarea diversităţii culturale şi 
lingvistice într-o serie de acte şi documente specifice. Articolul 128 al Tratatului Uniunii 
Europene prevede dezvoltarea culturii şi limbilor statelor membre, concomitent cu 
respectarea diversităţii lor naţionale şi accentuând, prin diverse mijloace, moştenirea 
culturală comună. Există o Declaraţie Universală a Drepturilor Lingvistice (semnată la 
Barcelona, în 1999), pe modelul Declaraţiei Universale a Drepturilor Omului din 1948, 
există o dată în calendar care reprezintă Ziua Internaţională a Limbii Materne, s-a 
propus crearea unui Consiliu al limbilor şi a unei Comisii mondiale a drepturilor 
lingvistice etc. Toate acestea nu vin decât să întărească, credem noi, ceea ce Umberto 
Eco spunea: „Europa începe o dată cu naşterea limbilor sale populare, iar o dată cu 
reacţia, de multe ori alarmată, la izbucnirea acestora începe cultura critică a Europei, 
care înfruntă drama fragmentării limbilor şi se porneşte a reflecta asupra propriului 
destin de civilizaţie multilingvă”27. După cum bine se cunoaşte, Aristotel defineşte omul 
prin limbaj şi în relaţie imediată cu apartenenţa sa, efectivă sau potenţială, la un polis. 
Definiţia aristoteliană a omului28, formulată explicit şi deloc întâmplător, în primul 

                                                 
25  Ibidem, p. 178. 
26  Ibidem, p. 180. 
27  Umberto Eco, op. cit., p. 21 
28  În primul capitol al Politicii, Aristotel spune: „… Apoi, apare evident de ce omul este un vieţuitor politic, 
mai degrabă decât orice albină şi orice fiinţă gregară. Căci natura nu creează nimic fără scop, precum am 
spus, însă, dintre toate vietăţile, numai omul are limbaj. Glasul este numai semnul plăcerii şi al durerii şi 
aparţine şi altor vieţuitoare, căci natura lor a ajuns numai până la sesizarea plăcerii şi a durerii şi la 
semnificarea lor reciprocă, pe când limbajul serveşte exprimării utilului şi dăunătorului, precum şi a 
dreptăţii sau nedreptăţii. Această însuşire este proprie omului, spre deosebire de alte animale, aşa că numai 
el sesizează dreptul şi nedreptul, pe lângă alte senzaţii. Comunitatea acestor fiinţe creează cetatea şi familia. 
Iar cetatea este anterioară în mod natural familiei şi fiecăruia dintre noi, căci întregul trebuie să existe 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:54 UTC)
BDD-V2380 © 2006 Editura Alfa



Limba şi cultura română în faţa Occidentului 

 269

capitol al Politicii, atribuie ca facultate specific umană vorbirea – dintre toate animalele 
numai omul posedă logosul, în accepţia de „vorbire”, nu de „raţiune” sau „intelect”, 
pentru că el este opus vocii, pe care omul o posedă împreună cu animalele (vocea sau 
glasul la animale poate exprima, însă, doar simple reacţii fiziologice, răspunsuri la 
stimuli din exterior, durere sau plăcere). În această lucrare despre ştiinţa societăţii, 
Aristotel consideră limbajul ca însăşi baza organizării comunităţilor omeneşti, 
organizare specific umană, fundament al conştiinţei morale, al facultăţii de a distinge 
binele de rău, de a distinge ceea ce este drept de ceea ce este nedrept. Această trăsătură 
comună oamenilor şi numai lor, fiind fundamentul asocierii lor în polisuri (state), nu 
este nicidecum complementară sau ulterioară acestei asocieri, nici nu derivă din ea, ci, 
dimpotrivă, stă la baza ei, este primordială29. În acelaşi spirit, Sf. Augustin, înţelegând 
ce înseamnă pentru dezvoltarea umanităţii constituirea unei comunităţi pe baza unei 
limbi comune, afirma ca fiecare dintre noi trăieşte mai degrabă cu plăcere lângă un 
câine, decât lângă o altă fiinţă umană, dar care vorbeşte o limbă diferită de a lui. Intuiţia 
acestei legături între elementul specific omului şi determinarea lui în şi prin limbaj, pe 
de-o parte, şi în şi prin comunitatea lingvistică căreia îi aparţine, pe de altă parte, nu este 
deloc întâmplătoare. Din contră, ea reprezintă conţinutul uneia dintre trăsăturile 
esenţiale ale limbajului –  alteritatea – care, alături de semanticitate, creativitate, 
materialitate şi istoricitate, constituie universaliile limbajului uman. Alteritatea 
limbajului corespunde alterităţii structurale a omului, adică manifestării faptului-de-a-fi-
cu-alţii, ca dimensiune esenţială şi constitutivă fiinţei umane. Acest lucru reprezintă 
dimensiunea politico-socială a omului şi coincide cu faptul că orice conştiinţă umană 
este deschisă, în permanenţă, spre alte conştiinţe cu care stabileşte comunicarea. 
Aspectul acesta politico-social al limbajului uman se concretizează în limbile istorice, 
iar din moment ce limbajul este întotdeauna limbă istorică, înseamnă că el este 
întotdeauna politic. Simplul fapt de a vorbi o limbă istorică reprezintă un act politic 
implicit, atâta timp cât el exprimă adeziunea la anumite tradiţii istorico-lingvistice şi la o 
anumită comunitate istorică, opusă, potenţial, altor comunităţi lingvistice30.  

                                                                                                                                    
înaintea părţii.”, în  Vasile Muscă, Alexandru Baumgarten, Filosofia politică a lui Aristotel, Iaşi, Editura 
Polirom, 2002, p. 18 
29  Comentând această afirmaţie a lui Aristotel, Coşeriu consideră că filozoful grec „vrea să spună că 
limbajul este manifestarea modului de a fi al omului, adică manifestarea alterităţii omului, a faptului că 
omul este subiect între subiecte, care recunoaşte posibilitatea altor subiecte de a convieţui cu el, 
manifestându-şi prin limbaj – ca să zicem aşa – conţinutul propriei sale conştiinţe în afara sa, deschizând 
conştiinţa spre alţii, ca alţii să accepte, să adopte conţinuturile de conştiinţă şi să le înţeleagă. Aceste 
conţinuturi de conştiinţă însă, tocmai prin această dimensiune a alterităţii, a faptului că a fi om înseamnă a fi 
unul cu alţii, tocmai prin aceasta, aceste conţinuturi de conştiinţă sunt, la origine deja, comune şi se înţeleg 
drept comune, nu ca fapte subiective, ca fapte particulare, numai ca ale unei persoane”, Eugen Coşeriu, 
„Unitate lingvistică – unitate naţională”, în Prelegeri şi conferinţe, Supliment al „Anuarului de Lingvistică 
şi Istorie Literară”, Iaşi, 1994, p. 182 
30  Aceste idei ale integralismului lingvistic vin în continuarea celor exprimate de către  Humboldt : „ Prin 
acelaşi act prin care întinde firul limbajului, omul se ţese pe sine prin limbaj. Fiecare limbă desenează un 
cerc în jurul poporului care o vorbeşte, şi nu este posibil a părăsi acest cerc decât intrând în mod simultan în 
cercul altui popor. A învăţa o limbă nouă ar trebui să fie, deci, cucerirea unui nou punct de vedere în 
atitudinea anterior preponderentă a  individului. În fapt, aşa se întâmplă într-o oarecare măsură, deoarece 
fiecare limbă conţine întreaga producţie de concepte şi abordarea conceptuală a unei porţiuni a umanităţii” 
(Wilhelm von Humboldt, Linguistic Variability and Intellectual Development, University of Miami Press, 
Coral Gables, Florida, 1971, p. 39-40). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:54 UTC)
BDD-V2380 © 2006 Editura Alfa



Nicoleta NEŞU 

 270

Considerată ca unul dintre universaliile limbajului31, alături de semanticitate 
(limbajul semnifică, este semn), creativitate (limbajul reprezintă activitate creatoare – 
energeia), materialitate (limbajul se prezintă în lume ca fapt fizic) şi istoricitate 
(limbajul se realizează întotdeauna în forme determinate istoric), alteritatea ţine, deci, de 
problematica intersubiectivităţii limbajului uman. Din momentul în care se înţelege 
această perspectivă a alterităţii, ca o componentă constitutivă a subiectului uman, dispar 
opoziţiile de tipul eu/tu, ceilalţi, eu versus restul lumii, pentru că, ceilalţi se regăsesc în 
mine, nu sunt percepuţi ca fiind în afara mea, ci sunt înţeleşi ca potenţiale proiecţii ale 
eului meu, ca posibile alter-ego-uri şi fac parte, astfel, din constituirea şi definirea mea 
ca fiinţă vorbitoare, aparţinând unei comunităţi lingvistice concrete, sau, cum scria 
Ricoeur, „drumul cel mai bun care duce la Mine trece prin Celălalt”. Dimensiunea 
constitutivă a alterităţii limbajului se recunoaşte, în realitatea practică a funcţionării şi 
utilizării sale, în două aspecte: dialogul – ca una dintre formele de bază ale activităţii 
spirituale şi prima condiţie a realizării practice a intersubiectivităţii sale constitutive, şi 
comunicarea, în sensul originar al termenului, de împărtăşire, punere în comun sau 
cuminecare, cum spunea Noica.  

Astăzi, Europa caută să găsească un „leac”, spune Eco, „fie îndărăt, încercând să 
redescopere limba pe care o vorbise Adam, fie înainte, urmărind construirea unei limbi a 
raţiunii care să aibă perfecţiunea pierdută a limbii lui Adam”32. Nu ştim în ce măsură 
leacul va fi descoperit, nici în ce va consta el. Dar putem afirma cu deplină încredere, 
alături de Adrian Marino că, în ceea ce ne priveşte pe noi, românii, „singura formulă 
culturală recomandabilă este a fi, a voi să fii, a acţiona să fii şi să rămâi – repetăm de o 
sută de ori – român şi european în acelaşi timp. Altfel spus, a gândi, a ne comporta, a ne 
manifesta, cultural vorbind, ca europeni, rămânând totodată români. A avea deci această 
dublă conştiinţă activă. A căuta s-o conciliezi, s-o armonizezi şi s-o realizezi, pas cu pas, 
într-o sinteză superioară. Ceea ce înseamnă, în primul rând, a rămâne şi a produce 
cultură în România. Sau, în primul rând în România. Dar fără complexe. În mod natural, 
organic”33. 
 
                                                                                                                                    
    ● Referindu-se la acest aspect, Coşeriu afirmă că „fiecare vorbitor înţelege limba ca limbaj în general, ca 
limbă universală, înţelege că este lumea aşa cum poate fi concepută şi înţeleasă de om şi că este ordonarea 
lumii, transformarea lumii într-un cosmos ordonat, aşa cum această transformare a lumii este oferită 
umanităţii în general de către o comunitate.(…) Fiecare dintre limbi este o perspectivă asupra universului 
întreg şi este modul în care acest univers este ordonat, înţeles nu numai pentru această comunitate, ci pentru 
toată lumea”, Eugen Coşeriu, op. cit., p. 184); sau, „Într-adevăr, înainte de a fi un fapt social între altele, 
limbajul este baza a tot ceea ce este social şi manifestarea de primară importanţă a ‚sociabilităţii’ umane, a 
‚faptului de a fi cu alţii’, ceea ce constituie o dimensiune fundamentală a fiinţei omului. Iar ceea ce ţine de 
caracterul instituţional, de obiectivarea istorică a sociabilităţii omului, nu este limbajul ca atare, ci limba. 
Însă aceasta nu este impusă vorbitorului, ci dimpotrivă, vorbitorul este acela care şi-o asumă ca proprie 
sieşi, o dată cu asumarea propriei sale istoricităţi, a fiinţei sale istorice; ea nu este ‚obligatorie’ ca o 
impunere din exterior, ci ca un ‚compromis’, ca ‚obligaţie liber asumată şi consimţită’” (Eugen Coşeriu, 
Lingvistică din perspectivă spaţială şi antropologică, Editura Ştiinţa, Chişinău, 1994, p. 137). 
     ● Pentru detalii legate de aspectul politic al limbajului, vezi studiul lui Eugen Coşeriu, Limbaj şi politică, 
în „Revistă de lingvistică şi ştiinţă literară”, nr. 5, Chişinău, 1996, p. 10 - 29 
31  Discuţia legată de aceste universalii ale limbajului este prezentă la Coşeriu în mai multe lucrări. Pentru 
detalii, vezi, mai ales, studiul Los universales del lenguaje (y los otros), 1974, în Eugenio Coşeriu, 
Gramática, semántica, universales. Estudios de lingüistica funcional, Madrid, 1978. 
32  Umberto Eco, op. cit., p. 21. 
33  Adrian Marino, op. cit., p. 92 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:54 UTC)
BDD-V2380 © 2006 Editura Alfa



Limba şi cultura română în faţa Occidentului 

 271

 
Romanian Language and Culture Facing the Western Culture 

 
            The present paper points out the necessity of the cultural european integration, 
and disscusses general concepts such as integration, unification, European identity, 
European nationality, trying to apply them towards the Romanian language and culture. 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:54 UTC)
BDD-V2380 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

