
 
 

Aspecte ale comunicării în context multicultural. 
Macedonia 

 
Carmen DĂRĂBUŞ 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Noţiunea de comunicare este una dintre cele mai utilizate, în contexte extrem de 
diverse – de la cele ştiinţifice, prin raportare la un anumit domeniu al cunoaşterii ori 
într-un cadru interdisciplinar, prin prisma căruia tot mai multe domenii sunt discutate. 
Un element care influenţează puternic interacţiunea verbală este apartenenţa etnică, iar 
altul este contextul, unul etern conflictual, care ignoră factorii formativă comuni, ce ar 
putea deveni o punte de legătură. Orice formă de cunoaştere are la bază o formă de 
comunicare, mai simplă ori mai sofisticată. Or, refuzul cunoaşterii Celuilalt poate fi 
refuzul Comunicării şi invers. Iar când etnicitatea diferită presupune şi o cultură 
religioasă diferită, când istoria veche şi recentă este loc de permanente conflicte, 
comunicarea este mereu compromisă, minată din interior. Aşa cum observa Emmanuel 
Pedler: „Într-un context social în care coabitarea grupurilor sociale, a apartenenţelor 
etnice şi religioase nu mai e orientată de logici de clasă, de legitimitate etc. şi în care 
interacţiunile fără nici un viitor s-au înmulţit – în special în mediul urban – , astfel de 
fricţiuni sunt de natură să amplifice atitudinile de respingere...”1 Cunoaşterea diversităţii 
socio-culturale impulsionează practicile de dezvoltare, iar cunoaşterea culturii locului 
permite abordarea unor canale de informare corecte. 

În ceea ce priveşte Macedonia, mulţi intelectuali au exprimat în operele lor acest 
mediu eterogen, loc de trecere între lumea slavă şi cea elenistică. De altfel, în toată 
Europa romantică a secolului al XIX-lea factorul etnic, tradus prin cultură, se 
evidenţiază prin comportamente lingvistice purtătoare de diferenţe etnice. Către sfârşitul 
secolului al XIX-lea s-a răspândit o rivalitate culturală între diferitele societăţi literare 
sârbeşti, româneşti, bulgăreşti şi greceşti, având ca rezultat faptul că familiile numeroase 
îşi înscriau copiii la şcoli diferite, având un copil de formaţie culturală sârbă, altul – 
bulgară, română sau greacă. Astfel, cu numeroase şi vechi probleme de comunicare 
identitară, s-au dovedit receptivi la pragmatica comunicării artistice. Tabloul secolului 
al XIX-lea sintetizează şi estompează puţin crizele de tot felul ce durează în acest spaţiu 
încă din evul mediu. În secolul al XIX-lea era un lucru bun exacerbarea naţionalismului, 

                                                 
1 Emmanuel Pedler, Sociologia comunicării, Bucureşti, Editura Cartea Românească, 2001, p. 26. 

„Siguranţa există doar în identitate; din acest motiv, 
pluralismul provoacă adeseori convulsii ale indentităţii. 
Una dintre aceste convulsii e mişcarea cunoscută sub 
numele de multiculturalism. Va trece, dar va reveni. […] 
individul multicultural e o figură a dizarmoniei morale. 
Într-un astfel de individ, cel ce dispreţuieşte, cel ce urăşte 
şi cel ce ucide s-ar putea s-o dea în bară.”  

(Leon Wieseltier, Împotriva identităţii, p. 40) 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:59 UTC)
BDD-V2365 © 2006 Editura Alfa



Carmen DĂRĂBUŞ 

 98

dar şi la începutul secolului al XX-lea, când popoarele se eliberau fie de sub dominaţia 
otomană (în Balcanii de Sud şi de Vest), fie de dominaţia austro-ungară (în Europa 
Centrală). Un alt element de coagulare, prin care etniile diverse s-au pus de acord, a fost 
lupta antiotomană; la 2 august 1903, de Sf. Ilie (Ilinden), se instaurează prima republică 
din Balcani, în inima Macedoniei, la Kruşevo, orăşel cu populaţie majoritar aromână. 
Deşi a durat puţin, a marcat începutul eliberării de sub jugul otoman, mult mai aspru 
decât în ţările române, astfel că şi acum există o repulsie agresivă faţă de islam şi 
islamizare, care va îngreuna mult comunicarea, la toate nivelurile, în aşa-numita 
chestiune albaneză. Mica şi puţin durabila Republică de la Kruşevo (prima republică din 
Balcani) este un alt exemplu de pragmatism în domeniul comunicării – pragmatismul 
politic dictat de interese comune. 

Conţinutul interacţiunilor verbale nu a fost decât foarte rar îndeajuns 
raţionalizat, componenta emoţională predominând. Or, prin ce se poate manipula mai 
uşor decât prin emoţie? La nivel macro-comunicaţional, Balcanii nu au fost luaţi în 
serios ca partener de dialog, ci trataţi ca regiune inertă. Această regiune trebuie văzută 
nu doar ca receptor, ci şi ca transmiţător. În acelaşi timp, etniile se erijează ele însele 
doar în emiţător, refuzând să fie şi receptor. O excepţie o reprezintă comunitatea vlahă 
(aromânii şi meglenoromânii), care acceptă adesea, cu diplomaţie, ipostaza de receptor. 
De altfel, atitudinea acesteia este o excepţie în acest mozaic conflictual, fiind, probabil, 
cea mai echilibrată. Poate că nici modul de a se comunica pe sine nu are o practică 
corectă şi constantă în vreme, pe care culturile occidentale şi-au format-o, dar nici cei 
care se doresc eterni coordonatori n-au pus deasupra intereselor lor interesele zonei. 
Comunicarea a fost cel mai adesea unilaterală şi manipulativă. Cum naţionalismul civic 
occidental a devenit în Balcani naţionalism etnic, iar cum etniile de aici sunt numeroase 
şi-n istoria veche şi-n cea recentă (macedoneni, albanezi, vlahi, turci, sârbi, dar şi un 
număr mic de bulgari şi croaţi), manipularea este un instrument firesc, cu atât mai mult 
cu cât nici la capitolul experienţă democratică nu stau prea bine. Purificarea etnică nu 
este o atitudine inventată în Balcani, ci ea încununează, negativ, tendinţe prezente în 
Europa secolului XX şi chiar înainte. Mai accentuat este aici felul în care naţionalismul 
s-a identificat cu etnia, furnizând justificări ideologice schimbărilor forţate ale 
componenţei demografice, sociale şi culturale. 

Un moment de acalmie l-a constituit fosta federaţie iugoslavă; cu toate 
dezechilibrele, (mai ales de natură economică – diferenţele mari între Slovenia şi 
Croaţia, pe de o parte – Bosnia şi Macedonia, pe de alta), federaţia asigura, la nivel 
identitar, un echilibru, atât de necesar mai ales familiilor mixte. Odată cu prăbuşirea 
Iugoslaviei, comunicarea politică a abordat tot manipulativ spaţiul public, nu l-a 
reconfigurat sănătos. Discursul politic n-a provocat evenimente transformatoare în sens 
pozitiv. Fără dorinţa sinceră de cunoaştere reciprocă, nu poate exista toleranţă. Încă nu 
există mediatori culturali eficienţi, care să-şi fi câştigat un respect autentic la nivelul 
comunităţilor etnice. Discursul public şi cel mediatic a fost şi încă este deturnat. Obsesia 
ideii de complot, cu şi fără rost, spaima de manipulare (pentru că ei înşişi o practică 
masiv şi constant), suspiciunea evidentă marchează toate tipurile de comunicare la nivel 
macro- şi micro- social. Comunitatea internaţională a creat, pentru această zonă, 
instituţii speciale. Aici intră în discuţie mai mult ca oriunde comunicarea publică, în 
care „mesajul trebuie să fie puternic structurat; canalele sunt amplificate, vorbitorul 
putând utiliza în sprijinul transmiterii cât mai corecte şi cât mai complete a informaţiilor 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:59 UTC)
BDD-V2365 © 2006 Editura Alfa



Aspecte ale comunicării în context multicultural. Macedonia 

 99

şi canalele vizuale adiţionale”2. Discursul este bine structurat din punctul de vedere al 
practicii politicianului occidental, se poate spune că emiţătorul şi-a făcut bine datoria, 
dar a scăpat din vedere imprevizibilitatea receptorului, eterogenitatea lui. Vorbitorul 
european ştie că Europa modernă s-a format în dialogul permanent al spiritului latin cu 
cel germanic şi reprezintă forţa dinamizatoare a conştiinţei europene. Dar aici discursul 
public trebuie să se structureze pe încurajarea la cunoaştere reciprocă, pentru că 
impulsul respingerii, la începutul secolului al XXI-lea, este încă extrem de puternic în 
această parte a Europei. Succesul a început să apară mai târziu, pe măsură ce 
organismele internaţionale au dobândit un alt grad de cunoaştere a zonei, şi-au 
reconfigurat comunicarea, având mai mult succes în reconfigurarea spaţiului public 
văzut prin prisma politicului. 

Micuţa Macedonie a stat la originea celui de-al doilea război balcanic, 
provocând disputa dintre sârbi şi greci pe de o parte, iar pe de alta, bulgarii, care-şi 
disputau împărţirea teritoriului cu argumente unele valide istoric, altele – de-a dreptul 
excentrice. În discursul politic, accentul trebuie pus pe elementele care pot omogeniza 
interesele, încercând îndulcirea asperităţilor într-un loc în care etnicul are un rol atât de 
important nu doar într-o epocă sau alta, în funcţie de moda politică europeană, ci 
dintotdeauna. Astfel, Vasile Leca afirma, pe bună dreptate: „Problema aceasta a multi-
etnicităţii care apare în discuţie ca motivaţie ori de câte ori sunt dificultăţi politice, dar 
dispare atunci când există conlucrare economică, bunăoară, va trebui pusă pe baze cu 
totul noi, democratice. Spaţiul cultural are o serie de probleme, prin care, o tendinţă de 
izolare, de purificare a culturilor de elemente străine, de căutare acerbă şi de identificare 
a elementelor de specific, uneori până la limita neverosimilului, ceea ce face aproape 
imposibilă relaţionarea culturilor specifice din zonă. Însă în plan economic, diferenţele 
etnice şi graniţele dispar pentru că este nevoie de existenţa cooperării: comunitatea 
internaţională procedează corect, accentuând aspectul material, obligând să se 
colaboreze în planul economic în primul rând şi încercând astfel să mai netezească 
asperităţile, creând şi dezvoltând interese comune”3. Comunitatea vlahă pare a dovedi 
cele mai multe abilităţi în exploatarea economicului ca factor de coeziune, fiind 
pragmatică, cel mai puţin conflictuală (de altfel, cazurile în care intră în conflicte 
deschise sunt extrem de rare) dintre minorităţile importante din zonă şi destul de 
discretă, dar tenace, în atingerea scopurilor.  

Este dificil să ceri unor etnii cu amintirea proaspătă a sacrificiilor, a 
distrugerilor pe care le-au suferit cu toţii, să nu trăiască în trecut. Trecutul n-a luat 
suficientă distanţă faţă de dezastrele trăite, astfel că e nevoie de un stil nou de 
comunicare, care să facă apel la factori coagulanţi, să evite atacarea sensibilităţilor 
etnice, culturale, lucru foarte dificil în acea zonă. La un moment dat, senzaţia este aceea 
că orice spui, cineva se simte lezat. Aici, mai mult ca oriunde, a comunica înseamnă şi a 
tăcea. Pentru a se înţelege şi pentru a se accepta, etniile trebuie să se cunoască, dar 
pentru asta, trebuie să se asculte. Dar într-un climat de eternă susceptibilitate, 
interlocutorul este mereu Celălalt, care trebuie ţinut la distanţă.  

                                                 
2 Petre Anghel, Stiluri şi metode de comunicare, Bucureşti, Editura Aramis, 2003, p. 22. 
3 Vasile Leca, Conflictele din spaţiul iugoslav: integrare europeană şi dezintegrare regională în 
Geopolitica integrării europene, Editura Universităţii din Bucureşti, 2003, p. 330. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:59 UTC)
BDD-V2365 © 2006 Editura Alfa



Carmen DĂRĂBUŞ 

 100

Fiecare etnie şi-a creat o imagologie la care se raportează şi a început să 
comunice prin imagini. Umberto Eco vorbeşte despre codurile iconice, fixe sau animate, 
ale comunicării. În absenţa cuvintelor, repetitivitatea iconilor contribuie la comunicarea 
de sine a unei comunităţi. În Macedonia ultimilor ani se construieşte un mare număr de 
moschei. Este un mod de a comunica al celor de religie islamică, prin care îşi marchează 
teritoriul. Modul lor de afirmare este impunerea (difuzoare uriaşe transmit slujbele 
religioase, rezonând puternic în tot oraşul). În replică, fiecare oraş macedonean are, pe 
dealul sau pe muntele din apropiere, o cruce uriaşă, care vorbeşte despre latura creştină, 
ortodoxă (ortodoxismul joacă un rol foarte important aici) prin care creştinii încearcă să 
răspundă ofensivei iconice, imagologice, propagandistice sub orice formă, a islamului, 
totuşi, în inima Europei. Comunitatea vlahă se raliază puternic acestei imagologii 
creştine. De altfel, ea cunoaşte o tradiţie în acest sens: femeile aparţinând comunităţii 
vlahe, încă din evul mediu şi-au tatuat o cruce în mijlocul frunţii, pentru ca turcii să nu 
le ia prizoniere. Era marcă a identităţii şi a apărării acesteia. Crucea este aici un semn 
grafic convenţionalizat, o imagine-amprentă, iar comunicarea – un proces simbolic. 
Acest proces intră în cadrul comunicării văzute ca proces real. Este vorba despre o 
sinonimie stilistică între semnul crucii şi comunitatea extra-musulmană, din care şi 
vlahii fac parte. Atitudinea generalizată este alt mod de comunicare: macedonenii şi 
albanezii nu trăiesc (cu foarte rare excepţii), în aceleaşi cartiere, în aceleaşi clădiri. 
Comunitatea vlahă convieţuieşte fără probleme în vecinătate macedoneană. Elementele 
componente ale unei culturi apar ca ansamblu de semne, care se combină şi generează 
înţelesuri într-un mod analog combinării semnelor lingvistice. Fără limbă nu se poate 
înţelege societatea şi nici descrie cultura. Ea este Marele Interpretant, capabilă de 
metalimbaj. Nu există un raport de identitate între limbă şi cultură, prima putând fi 
vehiculul celei de-a doua. Oricum, funcţia simbolică devine foarte importantă nu numai 
în interpretarea fenomenelor culturale, ci vorbeşte despre sinele individual colectiv. Deşi 
ar trebui să fie un liant al corespondenţelor simbolice dintre oameni, aici este încă un 
mod de „a arde punţile”. Mesajele pe care şi le trimit unii altora, mai ales la nivel iconic, 
nu sunt menite apropierii, ci marchează distanţe, teritorii de predominanţă. Referitor la 
imagine, Pedler spune: „Limitările care afectează imaginea fixă în privinţa capacităţii ei 
de a comunica o informaţie sunt, deci, considerabile, şi se cuvine, prin urmare, să privim 
cu foarte mare atenţie orice teorie care afirmă că imaginea comunică mai bine şi mai 
repede decât limba naturală, orală sau scrisă”4. Crucea şi moscheea sunt comunicări 
extralingvistice cu caracter demonstrativ. Fiecare dezvoltă alte paradigme re-
esenţializate cel mai bine în acest tip de comunicare de sine extra-lingvistică. Totuşi, 
utilizarea limbii la nivel oficial provoacă cea mai serioasă încrâncenare: dorinţa 
albanezilor de a impune albaneza ca limbă oficială (deşi este inoportună ideea de a 
obliga majoritatea să cunoască limba unei minorităţi etnice, dar majoritatea ar trebui să 
le asigure dreptul de a-şi păstra şi dezvolta identitatea, fără a o impune şi altora), dorinţa 
vlahilor de a avea măcar un învăţământ primar în limba maternă (fapt ce le-ar facilita 
mai târziu învăţarea unor limbi străine de origine latină). 

Într-o zonă minată de conflicte cu vechi rădăcini, orice comunicare e o 
negociere. O şansă de mediere ar fi aceea de a face apel la personalităţile de grup care 
nu se definesc într-o aşa mare măsură prin trăsăturile grupului, care au achiziţionat şi 

                                                 
4 Emmanuel Pedler, Sociologia comunicării, Bucureşti, Editura Cartea Românească, 2001, p. 138. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:59 UTC)
BDD-V2365 © 2006 Editura Alfa



Aspecte ale comunicării în context multicultural. Macedonia 

 101

altceva dincolo de mediul strict formativ. Reacţiile lor, coordonatele comunicării sunt 
foarte mult marcate de apartenenţa la grup, care este încă extrem de conservator şi mai 
greu de schimbat decât individualitatea. În schimb, o individualitate puternică poate 
exercita influenţe pozitive, să vadă şi dincolo de elementele ce definesc grupul. 
Influenţa poate fi pozitivă sau negativă. Există un curent deloc de neglijat care afirmă că 
aromâna este o limbă aparte, nu un dialect al limbii române (aşa cum au procedat, de 
altfel, şi macedonenii în raport cu limba bulgară, fiind încurajaţi să urmeze acest model, 
din raţiuni de politică locală), ori că dacoromâna s-a desprins din aromână, fiind cea mai 
veche dintre dialectele latine orientale. S-au format lideri de grup creaţi artificial, 
limitaţi şi agresivi, care încearcă să inducă această idee.  

Există în acest spaţiu o evidentă înclinaţie spre polemică. Fiecare grup consideră 
că a fi defensiv este de datoria lor, că aşa îşi păstrează identitatea. Or, acest fapt poate fi 
deconstructiv. A nega permanent fără a găsi soluţii, fără a găsi de pus ceva în locul a 
ceea ce negi, acest nihilism polemic este, în cel mai bun caz, steril, dar el poate provoca, 
aşa cum s-a văzut, catastrofe. Din nou, şi sub acest aspect, comunitatea vlahă face figură 
aparte, evitând polemicile sterile, exploatând latura rezistenţei de la sine înţelese. La 
nivel general, având în vedere etniile aflate în conflicte deschise sau latente, nu există 
prea curând posibilitatea câştigării încrederii reciproce la un nivel acceptabil. Trebuie 
încă să existe mecanisme artificiale care să regleze comunicarea lor pentru a estompa 
drumul spre alte conflicte violente. Fiecare rămâne produsul unei culturi, mai ales 
religioase. Comunicarea este pentru multă vreme încă viciată pentru că fiecare vrea să 
cunoască doar latura negativă a celuilalt. În scopuri defensive sau propagandistice. Nu 
se schimbă de sute de ani unghiul din care privesc problema: care pe care! Dominaţia, 
nu acceptarea onestă, în avantajul tuturor. 

În cartea sa, Împotriva identităţii, Leon Wieseltier vorbeşte despre identitate şi 
diferenţă ca despre surse ale individualizării. Identitatea se raportează la apartenenţă şi 
ea poate aduce şi deservicii ideii de evoluţie, atât în plan personal, cât şi social, dacă nu 
există şi alte mijloace de autodefinire. Apartenenţa este văzută în termenii loialităţii şi ai 
identităţii, dar care pot parazita trăirea propriu-zisă, căreia i se substituie; când existenţa 
unei etnii pare a fi ameninţată (fie în mod real, fie printr-o exagerare a contextului), 
atunci cel mai la îndemână este apelul la identitate, la apartenenţă pentru a stârni o 
reacţie de solidaritate. Din păcate, într-un loc în care graniţele s-au dovedit, de-a lungul 
istoriei, atât de mişcătoare, era firească stârnirea laturii agresive a sentimentului 
identitar. Comunitatea vlahă nu se lasă stârnită cu uşurinţa comună Balcanilor de a intra 
în conflicte sau de a-şi exprima agresiv sentimentul identităţii, în detrimentul altora. 
Problema identitară nu este specific balcanică; aşa cum observa Wieseltier, ea este 
specifică societăţii noastre contemporane, în general, doar manifestările ei sunt diferite, 
în funcţie de rădăcinile problematicii: „Fiecare cultură are un mod preferat de a descrie 
individualitatea umană. E vorba de descrieri analitice şi omiletice. În civilizaţia noastră, 
ele cuprind: sufletul, nous-ul (precum şi alte denumiri ale inteligenţei), sinele, ego-ul, 
persoana. În aceste vremuri, descrierea perfectă e: identitatea”5. În Balcani este vorba de 
dorinţa de conservare a identităţii, dar în cazul Macedoniei ideea de identitate este încă 
ambiguă şi în continuă re-configurare. După ani de apartenenţă la spaţiul ex-iugoslav, cu 
o limbă, în fond, un dialect al limbii bulgare, cu un teritoriu în nordul Greciei numit 

                                                 
5 Leon Wieseltier, Împotriva identităţii, Iaşi, Editura Polirom, 1997, p. 2. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:59 UTC)
BDD-V2365 © 2006 Editura Alfa



Carmen DĂRĂBUŞ 

 102

Macedonia, cu numeroase etnii într-o populaţie ce cuprinde aproximativ două milioane 
de locuitori, problema identităţii este extrem de spinoasă: „Cu cât e mai firavă, 
identitatea e cu atât mai zgomotoasă”6. Tocmai de aceea ei vor în mod special să fie 
cunoscuţi şi să se comunice prin trăsături comune, pentru a-şi confirma o identitate în a 
cărei căutare, în fond, se află. Aromânii şi meglenoromânii nu se manifestă zgomotos în 
afirmarea identităţii. Ei ştiu bine ce sunt, cine sunt, de când sunt şi care e locul lor acolo. 
Nu se izolează şi nu izolează. Nu resping violent şi nu sunt respinşi. 

Există anumite elemente care nu pot fi moştenite prin identitate etnică, ci sunt 
achiziţii individuale care, în timp, sporesc valoarea identitară. Această închistare în 
identitate, de care se cramponează etniile din Balcani, poate fi deturnată în sensul despre 
care vorbeşte Wieseltier: „... premisa existenţială a democraţiei e aceasta: cineva ca 
mine şi diferit de mine se află deja aici cu mine”7. Desigur că acest demers este, aici, 
dificil, pentru că „identitatea este redusă destul de repede la loialitate”8 în acest caz. 
Apartenenţa nu poate înlocui experienţa personală; ele se pot completa sau condiţiona, 
dar nu sunt permutabile, pentru că identitatea e publică, experienţele se interiorizează, 
iar mai apoi devin publice. Vlahii au interiorizat experienţe diverse, fiind mutaţi dintr-un 
loc în altul de întâmplările istoriei. Iar acest fapt le-a permis o perspectivă mai puţin 
conservatoare asupra relaţiilor politice. Drama balcanică este aceea că aproape fiecare 
etnie se consideră primejduită de existenţa celeilalte. Comunicarea, sub toate aspectele 
ei, este agresivă (fie direct, fie camuflat agresivă), teatrul de război interior (lăuntric) 
pare permanent, cu scurte momente de acalmie. În acelaşi timp, „identitatea în vremuri 
grele nu e acelaşi lucru cu identitatea în vremuri bune. Expresia viguroasă a identităţii în 
faţa oprimării nu e un exerciţiu de narcisism, ci un exerciţiu de eroism. Iar acele trăsături 
ale identităţii care par jignitoare în vremuri bune – înregimentarea şi obsesia 
solidarităţii, renunţarea la dezvoltarea individuală în numele dezvoltării colective, miza 
pe acţiunea simbolică, credinţa în cruzimea lumii şi a eternităţii luptei – sunt tocmai 
însuşirile care asigură baza socială şi psihologică a rezistenţei. Din acest motiv, e 
impertinent să aplici o critică a identităţii celor cu o existenţă ameninţată”9. Dar care 
este etnia privilegiată când, fiecare cu argumentele sale, se simte ameninţată? Starea de 
criză e permanentă, fie că armele sunt la vedere sau doar presimţite într-o agitaţie nutrită 
de angoase, în special de angoasa asimilării. Termenii comunicării pot fi raportaţi 
mereu la această angoasă. Nici motivaţiile unei prosperităţi economice nu există, pentru 
a atenua din nemulţumiri; marile frustrări sunt puse tot mai mult pe seama Celuilat, 
vinovat de evoluţia înceata a lucrurilor. Identitatea impune un anumit tip de coerenţă 
într-un haos cu lung istoric. Scurta istorie a armoniei etnice iugoslave s-a dovedit 
precară, mai ales din motive economice, când unii considerau că se pot administra mai 
bine singuri decât o face centrul. Comunicarea prin prisma asumării unei identităţi tinde 
să devină exclusivă. Dar cum în Macedonia există destule familii mixte (sârbo-
macedonene, croato-macedonene, aromâno-macedonene şi, extrem de rar, albanezo-
macedonene), conflictul interior trebuie să fie puternic, chiar dacă este, de obicei, 
ascuns. Şi asta se întâmplă mai ales în cazul etniilor care au un stat (Serbia cu 
Muntenegru şi Voivodina, Croaţia, Bosnia, Slovenia), dar puţin diferit stau lucrurile în 
                                                 
6 Idem, p. 10. 
7 Idem, p. 7. 
8 Idem, p. 9. 
9 Leon Wieseltier, Împotriva identităţii, Iaşi, Editura Polirom, 1997, p. 14. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:59 UTC)
BDD-V2365 © 2006 Editura Alfa



Aspecte ale comunicării în context multicultural. Macedonia 

 103

cazul familiilor mixte în care unul dintre membri este vlah pentru că aceştia nu au un alt 
stat la care să se raporteze (în privinţa României părerile sunt împărţite), Macedonia 
fiind asumată ca patrie. În aceste familii copiii învaţă aromâna sau meglenoromâna. Cu 
toţii trebuie să fie în acelaşi cor, cântând aceleaşi note. Neralierea  la valul oficial poate 
provoca marginalizarea. Dubla apartenenţă etnică prin ereditate este creatoare de 
disconfort în acest spaţiu geopolitic. Interiorul şi exteriorul nu se află în armonie. Şi 
interiorizarea exteriorului, pe un fond discordant, este, nu de puţine ori, dramatică. 
Sentimentul de securitate, de confort psihic pentru unii există doar când au senzaţia că 
ceilalţi sunt anihilaţi sau măcar izolaţi. Dezbaterea originilor etnice nu mai este apanajul 
specialiştilor, ci este o problemă de identitate naţională. Acolo unde nu caracterul 
propriu al individului, ci tradiţiile şi obiceiurile altor oameni sunt cele care călăuzesc 
comportamentul, lipseşte unul dintre ingredientele principale ale fericirii umane. 
Facultăţile specifice omului – percepţie, judecată, putere de discernământ, activitate 
mentală şi chiar preferinţe morale – se exersează prin actul alegerii. Înregimentarea 
etnică dincolo de care se refuză o comunicare onestă blochează evoluţia, trimite în zorii 
istoriei. În cazul vlahilor, înregimentarea este discretă, dictată de alegere, nuanţată. 
Presiunea de grup nu se exercită ca în cazul etniilor aflate în conflict deschis, dovedind 
mai multă toleranţă, înţelepciune. 

Relaţia dintre cultură şi comunicare a funcţionat dintotdeauna mai mult sau mai 
puţin spontan, dar secolul al XX-lea grupează toate manifestările sub numele de ştiinţe 
ale comunicării. Ele participă esenţial la procesele de construcţie a identităţii culturale. 
În Cultură şi comunicare, Jean Caune dezvoltă relaţia dintre cei doi termeni, care poate 
fi sintetizată astfel: „cultura şi comunicarea formează un cuplu ciudat. Nici una nu se 
explică fără cealaltă. Cele două fenomene nu sunt perfect etanşe, nu se conţin, şi nici nu 
pot fi situate în planul reflexiilor paralele prin corespondenţă analogică”10. Distincţia 
dintre cultură şi comunicare este coordonată, în cazul Macedoniei, de limitările 
politicului. Comunitatea vlahă, spre deosebire de celelalte, este mai puţin preocupată să 
trăiască în trecut, încercând să-şi ordoneze un viitor suportabil. Buna cunoaştere a 
moştenirii culturale poate transforma comunicarea într-un mod de intervenţie socială, 
conferindu-i o dimensiune operaţională. Ea nu poate fi asociată doar literaturii şi 
esteticului, decât în măsura în care considerăm toate experienţele drept texte. În acelaşi 
timp comunicarea nu poate constitui un substitut pentru alte soluţii pentru că ea poate 
accentua „iluzia unei societăţi care s-a dorit transparentă faţă de sine şi care şi-a dorit 
stăpânirea conflictelor prin extinderea generalizată a tehnicilor de comunicare”11. 
Minorităţile etnice se exprimă în mod special mai mult decât majoritatea prin 
intermediul moştenirii culturale. Un element comun tuturor etniilor este iradierea 
mentalităţilor de tip tradiţionalist, din vechea organizare zadruga, cum se numea satul în 
această parte a Balcanilor. Iar influenţele orientale au făcut ca aceste mentalităţi să se 
conserve timp îndelungat.  

În concluzie, relaţia macedo-vlahă prezintă o situaţie diferită de cea macedo-
albaneză. În primul rând, există o ţară, Albania, în vecinătatea Macedoniei şi sunt 
destule voci care ar dori Albania Mare prin desprinderea unei părţi din Macedonia. Şi 
despre vlahi există suspiciunea că ar dori realizarea uni stat, în zona Bitola, susţinuţi 

                                                 
10 Jean Caune, Cultură şi comunicare, Bucureşti, Editura Cartea Românească, 2000, p. 17. 
11 Ibidem. p.21. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:59 UTC)
BDD-V2365 © 2006 Editura Alfa



Carmen DĂRĂBUŞ 

 104

fiind de greci. Versiunea grecească asupra minorităţii vlahe din Macedonia (slavă şi 
greacă) este că aceştia sunt greci romanizaţi (elini vlahofoni), refuzând ideea că ei ar 
aparţine latinităţii orientale. Această relaţie s-a dovedit mult mai permisivă, factorul 
comun religios, ortodox jucând un rol fundamental.  

Înainte de instaurarea comunismului, statul român a susţinut păstrarea identităţii 
acestor minorităţi. În 1949, Ana Pauker, ca ministru de externe, a renunţat la toate 
clădirile statului român din Balcani, care adăposteau instituţii (şcoli, reviste, asociaţii) 
ale minorităţii vlahe. Fără un stat care să-i susţină, ei au încercat sa-şi păstreze 
identitatea în cadrul familiei, şi chiar au reuşit. Cu toate acestea, la recensământ, 
numărul celor care se declară vlahi este mult mai mic decât în realitate. Pe de o parte, ar 
exista pericolul discriminării, iar pe de alta, nu e imposibil ca rezultatele să fie 
mistificate. Tânăra generaţie, din familii vlahe sau mixte, recunoaşte cu greu faptul că 
ştiu dialectul (aromân sau meglenoromân).  

Interesante sunt elementele de tradiţie din Kruşevo, extrem de asemănătoare, 
unele identice cu cele din Maramureşul istoric. Este vorba de elemente care nu sunt 
rezultatul unei contaminări. Ţinând de fondul tradiţional, ele vorbesc despre o legătură 
directă între românii de la nordul şi sudul Dunării. Arhitectura interesantă, bine 
închegată a oraşului Bitola aminteşte de casele vechi din Bucureşti-Sinaia – construite 
de aromânii care, la sfârşitul secolului al XIX-lea şi începutul secolului al XX-lea au 
migrat în România , apoi s-au întors în Macedonia. Toate acestea vorbesc despre o 
identitate etnică în directă relaţie cu identitatea românească. Nu este doar convieţuire, ci 
continuitate. Manifestările de artă populară, la nivelul esteticii sociologice, comunică o 
funcţie socială, senzaţiile, percepţiile sentimentului apartenenţei la un grup etnic, în 
măsura în care îl privim ca pe un întreg, destul de omogen. Cultura orală are, de altfel, 
un caracter mai  omogen, relevă ideea de participare, pe când cultura elitistă are un 
accentuat caracter critic, argumentativ. Creează o realitate paralelă, în timp ce cultura 
populară traduce mai bine o realitate dată. Astfel, cultura este un fenomen al 
comunicării şi aspectele unei culturi devin conţinuturi ale comunicării. 

În perioada comunistă, asimilarea acestei minorităţi nu a întâmpinat o reală 
opoziţie. Pe de o parte, din motive economice, acea parte a Europei o ducea mai bine 
decât România, iar apoi nu a mai existat un interes şi programe coerente pentru aceste 
minorităţi din partea României. Deşi românii din diaspora sunt văzuţi (şi adesea se 
poartă ca atare) ca o comunitate dezbinată, comunitatea vlahă este unită, membrii ei se 
susţin. Lunga convieţuire cu grecii a generat o puternică influenţă în linia melodică şi-n 
dansurile tradiţionale. Esteticul, imaginea, semnul determină natura comunicării sociale. 
Sociologia psihologică studiază natura comportamentelor. În funcţie de rolul pe care 
individul sau etnia ca macro-individualitate îl au în social, se realizează relaţia dintre 
cultură şi comunicare. Psihologia pe care şi-a dezvoltat-o comunitatea vlahă dă o 
senzaţie de „lunecare”, în sensul că, fiind ba neglijaţi, ba asumaţi de statul român, 
ademeniţi economic de greci, stârniţi din interese politice de a se declara realitate 
lingvistică separată de limba română, ei se raliază în funcţie de „vremuri” – modul lor 
de conservare – , dar în interiorul lor par a şti că sunt vlahi. Fiecare orientare sus-
amintită are liderii săi şi fiecare propune, din păcate, un alt centru de funcţionare a 
culturii. Atitudinile şi procesele lor de comunicare sunt dictate de aceste împrejurări. 
Cultura lor este una de grup regional, cu circumscriere intracomunitară. Este şi ea, cum 
se întâmplă în asemenea contexte, aservită unor imperative de mentalitate. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:59 UTC)
BDD-V2365 © 2006 Editura Alfa



Aspecte ale comunicării în context multicultural. Macedonia 

 105

Interacţiunile fondate pe contacte şi întâlniri la nivel interpersonal funcţionează 
mult mai bine în relaţia etnicilor macedoneni cu comunităţile creştine. Mai ales în 
Balcani, individului i se cere să fie etnic, comunitar, în detrimentul individualităţii. 
Etnologia precedă ontologia. Astfel, se perpetuează psihoze morale şi istorice, atitudini 
vindicative care se adâncesc până la incapacitatea de a reconcilia extremele. Privitor la 
minorităţi, tendinţele de reconciliere pot fi traduse, aici, prin trădarea cauzei identitare. 
În Macedonia este foarte important raportul dintre societate şi comunitate: „Comunitatea 
se defineşte prin legături afective puternice, o apartenenţă greu de schimbat, punerea 
eforturilor personale şi a valorilor individuale în slujba acesteia. Societatea este, 
dimpotrivă, un cadru în care sunt prezente interesele individuale, contracte revocabile şi 
legături afective slabe”12. Dacă în privinţa minorităţilor musulmane, fiecare îşi trăieşte 
propriul fenomen cultural, în cazul celor creştine există apropieri numeroase. Etniile au 
trăit mult timp o istorie comună, un regim politic comun. Iubirea excesivă a trecutului, 
în detrimentul prezentului, poate fi mortală. Ezitarea între istorie şi mit creează 
modalităţi de comunicare desuete, de o credibilitate îndoielnică. Din fericire, 
comunitatea vlahă nu a căzut nici în această capcană, nu au existat elemente de psiho-
istorie care să le dezvolte fantasme de grup, chiar dacă au existat şi există tendinţe de a-i 
antrena în conflicte sterile sau de a-i face să-şi nege latinitatea sau legăturile cu 
România. Liderii de opinie ai etniilor de aici s-au considerat în mod tradiţional obligaţi 
să-i ferească pe „ai săi” de influenţele nefaste ale culturilor cu care istoria i-a obligat să 
trăiască. Isteriile politice sunt consecinţa acestui fapt, iar circumspecţia etnică vine dintr-
un trecut îndepărtat. Stilistica naţională, etnică, rasială devine indiciu de 
recognoscibilitate şi de previziune comportamentală. Vlahii au găsit cu destulă uşurinţă 
elemente de articulaţie cu comunitatea macedoneană, fiind, probabil, minoritatea cea 
mai echilibrată. Politica de comunicare, relaţiile dintre indivizi şi comunităţi trebuie să 
pornească de la acceptarea diversificării după o perioadă de centralizare culturală, 
impusă de fosta Iugoslavie. Există câteva scheme perceptive sau cognitive prin care 
individul întreţine relaţii cu alţii sau  comunităţile etnice între ele. Aici rar comunicarea 
culturală este independentă de forma culturală pe care o trăiesc şi care i-a format. Într-un 
spaţiu atât de proteic (deşi mic), timpul este policronic, după terminologia lui Hall din 
Le language silencieux 13, adică se pot face mai multe lucruri în acelaşi timp – 
comunicare de informaţii şi aflare, relaţie oficială care se personalizează etc.  

Într-un mediu multicultural, destinatarul trebuie avut în vedere în mod special. 
În caz contrar, mai ales când mediul este şi conflictual, gradul prea mare de abstractizare 
va dovedi ineficienţa în actul comunicaţional.  

Când mozaicul etnic, ce implică o cultură şi o religie diferite, este atât de divers, 
canalul de comunicare trebuie ales cu grijă pentru că aici există aceeaşi obsesie a unei 
intenţii necurate la mijloc şi receptorii încearcă să discearnă, oricât de transparent ar fi 
mesajul, un alt sens decât cel intenţionat de interlocutor. 

 
 
 
 

                                                 
12 Jean Caune, Cultură şi comunicare, Bucureşti, Ed. Cartea Românească, 2000, p. 55. 
13 E.T. Hall, Le language silencieux, Paris, Seuil, col. Points, 1984. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:59 UTC)
BDD-V2365 © 2006 Editura Alfa



Carmen DĂRĂBUŞ 

 106

 
Aspects de la communication dans le contexte multiculturel. Macédonie 

 
Macédonie c’est une place où l’histoire ancienne et l’histoire récente est un siège de 

permanents conflits; l’acte de la communication en étant dépendent de la société ou se passe; ici 
le système communicationnel est perçu comme un instrument de contrôle sociale. C’est le 
spécifique d’une société ayant des histoires conflictuelle. Dans la période quand j’ai été 
professeur de langue et littérature roumaine à l’Université Chiril et Metodiu à Skopje, j’ai essayé 
à observer la modalité dans laquelle l’appartenance ethnique influence l’interaction verbale. 

A coté de la minorité albanaise – la plus nombreuse – la minorité valaque (les 
aroumains et les mégléno-roumains) est beaucoup plus nombreuse qu’on admette dans les 
documents officiaux, les causes par lesquelles ils ne déclarent leurs appartenance ethnique étant 
multiples. Ce que j’ai observé c’est le fait que chaque ethnie souffre de l’angoisse de 
l’assimilation. Dans le meme temps, le non ralliement à la vague officielle apporte la 
marginalisation. En plus des limitation des politiques, la rigide enrolement ethnique, 
conservateur pourrait détourner le sens-même de la communication: ceci de communiquer 
quelque chose. Dans tous les types de communication (linguistiques et extralinguistiques), de sa 
propre identité, s’entrevoit le refus d’une autre identité. Chaque ethnie se considère périclitée par 
l’existence de l’autre; l’attitude défensive devient un devoir. Dans le cas des valaques, elle se 
manifeste discrètement; en simulant l’intégration, surtout parce qu’ils ont pas un état pour leur 
offrir une aide dans le but à garder leur identité et assumer leur identité. La discrétion valaque est 
remplacée, dans le cas de la minorité albanaise, par la violence. Dans les Balkans – et la 
Macédonie semble la quintessence de l’idée de balkanisme, en amassant  les qualités et les 
défauts – l’ habitant de l’espace multiethnique existe en opposition avec l’Autre. 

La communication de soi-même devient unilatérale et manipulatrice parce que ni la 
communication politique n’a configuré salutaire l’espace public, la pratique démocratique en 
étant précaire. La communication par des images, des codes iconiques avait créé une imagologie 
ethnique qui devient  processus symbolique. Le rôle de la croix, opposé à l’imagologie islamique 
est assumé par la minorité valaque aussi (pendant les nombreuses  invasions turques les femmes 
valaques se tatouaient une croix sur le front, en échappant de l’enlèvement). 

La non-existence des programmes cohérents, sociaux et culturels, le sentiment qu’ils 
doivent se débrouiller, comme minorité ethnique, en comptant sur leurs forces, détermine la 
minorité valaque à trouver des solutions, des stratégies individuelles pour résister. Il y a une 
orientation suffisamment forte qui soutiennent le fait que l’Aroumain et le Mégleno-roumain 
c’est pas un dialecte de la langue roumaine, mais une langue indépendante ou – une autre théorie 
– que la langue roumaine actuelle a comme base le dialecte aroumain. Le rapprochement de la 
culture grecque, l’existence de longue durée près d’elle, en a déterminé quelques représentants de 
cette minorité, soient, formellement, d’accord, avec l’idée qu’ils sont des valaquophones grecs. 
Dans leur for intérieur chacun sait le fait qu’il est valaque et même s’ils ne reconnaissent toujours 
officiellement, la langue se parle et s’apprend dans les familles ou il y a  au moins un membre de 
la famille d’origine valaque. La communication par le langage reste, pourtant, la plus efficace, en 
contribuant à l’identité statale. Nouveau état, Macédonie reconsidère, dans sa manière, l’histoire 
ancienne ou en cherche des arguments pour l’identité désirée. La déclaration d’une autre langue 
maternelle que le Macédonien c’est mal reçue. La communication devient, dans un espace 
conflictuel et post-conflictuel une continue  négociation. La mobilité des frontières dans l’espace 
balkanique a engendré un sentiment identitaire agressif. Le pouvoir à capaciter les ethnie  pour 
solutionner  les problèmes c’est très important. Les mécanismes artificiels qui essaient à régler la 
communication ne sont pas suffisants. Ceux-ci appartiennent à la communication publique qui 
doit tenir compte meilleure et plus nuancé de la sensibilité du récepteur. Dans l’espace 
multiculturel de ce type-là, le destinataire de la communication publique doit susciter une 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:59 UTC)
BDD-V2365 © 2006 Editura Alfa



Aspecte ale comunicării în context multicultural. Macedonia 

 107

attention spéciale. Les personnalités de groupe influencent la communication de soi-même au 
niveau des groupes ethniques, elles déterminant des orientation pour ou contre à assumer 
l’Aroumain comme un dialecte de la langue roumaine ou comme une langue autonome. Mais les 
leaders de groupe n’ont toujours des honnêtes intentions ou ils ne matérialisent toujours leurs 
propres convictions. La pragmatique de la communication artistique, parfois les intérêts 
économiques seulement estompe les aspérités, mais ici c’est pas une solution. 

 
 

Biserica Aromână Sf. Iovan din Kruşevo 
(1904) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

Costum tradiţional popular din Kruşevo 
 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:59 UTC)
BDD-V2365 © 2006 Editura Alfa



Carmen DĂRĂBUŞ 

 108

 
 

Cergă tradiţională din Kruşevo 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 23:44:59 UTC)
BDD-V2365 © 2006 Editura Alfa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

