
147 
 

 

Les spécificités de la traduction du latin 
 

Étienne WOLFF 
Université Paris Ouest 

France 

Résumé : Cet article se propose d’examiner en quoi la traduction du latin dans les 
langues vivantes, et principalement en français, pose des problèmes spécifiques, à 
la fois par le statut de langue morte du latin, par l’image défavorable qui lui est 
associée, et par la distance culturelle qui nous sépare de lui : aussi ces traductions 
ne touchent-elles presque plus qu’un public de spécialistes. Quant aux traductions 
en latin, elles constituent à l’époque moderne un phénomène marginal. On 
s’aperçoit en fait que le latin au cours de son histoire n’a jamais eu vocation à être 
traduit. 

Mots-clés : latin, langue morte, traduction, retraduction, spécialistes 
universitaires, lectorat 
 
Abstract : This article aims to examine how the translation from Latin into modern 
languages, mainly French, poses special problems, both by the statute of dead 
language of Latin, by the negative image associated with it, and by the cultural 
distance that separates us from it : these translations therefore concern almost no 
more than a specialist audience. As for translations into Latin, they are in modern 
times a marginal phenomenon. We see in fact that Latin during its history has 
never been intended to be translated. 

Keywords : Latin, dead language, translation, new translation, scholars, readership 

Je sais que je m’adresse à des spécialistes de traductologie, ce 
que je ne suis pas moi-même, et me limiterai donc à quelques remarques 
générales32 issues de ma pratique et de mon expérience de traducteur, 
et qui partent de la constatation que la réflexion sur la traduction porte 
presque toujours sur les langues vivantes. 

 
Statut du latin 
Le latin est une langue morte et les textes en latin constituent 

par conséquent un corpus fini (qu’il s’agisse du latin ancien, médiéval, 
renaissant ou moderne), auquel ne sont guère venues s’ajouter de 
nouveautés depuis la fin du XVIIIe siècle. Certes il y a eu jusqu’au XVIIIe 
siècle et parfois même après une production scientifique et universitaire 
en latin. On cite toujours les noms de Descartes (Descartes est 

                                                             
32 Pour l’étude d’un cas précis, voir Wolff 2013. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:57 UTC)
BDD-V2222 © 2013 Eurostampa



148 
 

néanmoins ambivalent, puisqu’il introduisit une rupture délibérée en 
publiant son Discours de la méthode en français en 1637), Newton, 
Kepler, Leibniz, etc. La thèse, jusqu’à une époque qui a varié selon les 
pays d’Europe et les matières, devait être rédigée en latin : ainsi la thèse 
secondaire de Jaurès De primis socialismi germanici lineamentis apud 
Lutherum, Kant, Fichte et Hegel (1891). Il y a eu aussi une production 
littéraire en latin, notamment poétique33. Au XIXe-XXe siècle, il convient 
de citer le nom de Giovanni Pascoli (1855-1912), professeur et poète en 
italien et en latin (mais on a aussi quelques pièces de Baudelaire et de 
Rimbaud, par exemple). Cette tradition se maintient à l’époque 
contemporaine34. Cependant il s’agit d’un phénomène marginal sur 
lequel je n’insiste pas car il ne constitue pas mon sujet ; je laisse en effet 
de côté les tenants du latin vivant35. Le latin peut donc être dit langue 
morte, parce que sauf cas particuliers on ne produit plus dans cette 
langue. Ceci implique qu’aucun locuteur latin ne peut confirmer la 
justesse de nos traductions, quand il y a des ambiguïtés. 

Dans cette production latine finie, certes une minorité de textes 
a été traduite, sans doute moins de 10%. Mais personne n’irait s’aviser de 
traduire tous les ouvrages théologico-philosophiques du Moyen Âge, et 
encore moins tous les documents d’archives (chartes, etc.), qui du reste 
n’entrent pas dans le cadre de notre sujet puisque nous ne traitons ici 
que de la traduction littéraire, certes prise dans un sens large. Bref, on 
peut considérer que la plupart des textes présentant un intérêt pour 
l’homme d’aujourd’hui ont été traduits, et que, à l’exception du domaine 
de la patristique, une bonne partie des textes antérieurs au IVe siècle 
l’ont été. Donc, dans la grande majorité des cas, on ne peut que donner 
de nouvelles traductions de textes déjà traduits, c’est-à-dire reprendre 
et améliorer des traductions anciennes, faire ce qu’on appelle de la 
retraduction. 

Les préjugés sur le latin font que le public s’intéresse 
généralement moins à une nouvelle traduction quand il s’agit de Virgile 
que quand c’est Dante ou Dostoiesvski qui sont concernés. Le latin 

                                                             
33 Voir pour la Renaissance Laurens, Pierre et Balavoine, Claudie. Musae reduces. 
Anthologie de la poésie latine dans l’Europe de la Renaissance. Leiden : Brill, 1975, 2 vol. ; 
Laurens, Pierre. Anthologie de la poésie lyrique latine de la Renaissance. Paris : Gallimard, 
2004 ; Laurens, Pierre. Anthologie de l’épigramme : de l’Antiquité à la Renaissance. Paris : 
Gallimard, 2007. Et plus généralement Ijsewijn 1990. 
34 Voir Waquet 1998, p. 148-150 ; l’article « Latin contemporain » de l’encyclopédie en 
ligne Wikipédia en français et la page d’accueil de Vicipaedia en latin, consultés le 
01.05.2012 ; plusieurs contributions in : Cécilia Suzzoni et Hubert Aupetit. Sans le latin. 
Paris : Mille et une nuits, 2012. 
35 Voir Stroh 2008, p. 263-278 ; Rimbault 2012. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:57 UTC)
BDD-V2222 © 2013 Eurostampa



149 
 

pourrait jouer sur l’exotisme, mais l’exotisme fonctionne dans l’espace, il 
ne fonctionne pas dans le temps. Le passé a figure de repoussoir. 
Pourtant l’exemple de la traduction de la Bible par André Chouraqui ou 
celui de la traduction de l’Odyssée par Philippe Jaccottet montre qu’on 
peut renouveler de grands textes. 

 
Des traductions par qui et pour qui ? Quelques étapes dans 
l’histoire de la traduction du latin en français, jusqu’à Internet 
Contrairement à ce qui a été le cas dans les siècles précédents, 

les traductions du latin sont, aujourd’hui, majoritairement produites par 
et pour des spécialistes. Et les tentatives faites pour élargir le public des 
destinataires ne rencontrent pas toujours le succès escompté. On ne 
trouve pas de traducteur du latin dans les diverses Sociétés françaises de 
traducteurs et les Assises de la traduction littéraire en Arles ignorent le 
latin. Le moteur de recherche Google offre des traductions 
automatiques vers le latin, mais elles sont absolument déplorables, voire 
inventent des mots et des formes. Voici ce qu’a donné la première 
phrase de ce paragraphe : Contra quae si superioribus saeculis, 
translationes ex lingua Latina nunc a nisl et elit [sic]. Autrement les sites 
Internet de traduction automatique ne proposent jamais le latin.  

Sans prétendre faire une histoire de la traduction du latin en 
français, qui demanderait un livre entier, on peut rappeler quelques-uns 
de ses jalons marquants depuis la Renaissance36. Après l’époque où les 
traductions n’étaient pas nécessaires, parce que le public cultivé pouvait 
lire en latin, vinrent les belles infidèles du XVIIe siècle, dont le chef de file 
était Nicolas Perrot d’Ablancourt. Aux XVIIe et XVIIIe siècles, l’honnête 
homme occupe souvent une partie de ses loisirs à traduire, notamment 
des auteurs comme Horace. Les XIXe et XXe siècles sont marqués par 
des traductions littéraires produites par des écrivains célèbres, ainsi 
Valéry et Pagnol pour Virgile ; le poids du nom illustre empêche d’ailleurs 
souvent de les évaluer sereinement. Aujourd’hui on trouve 
principalement des traductions toutes de précision, faites par des 
universitaires pour un public de spécialistes et parues chez des éditeurs 
spécialisés (Les Belles Lettres, Éditions du Cerf). Les traductions 
destinées à un public cultivé plus large (publiées par des éditeurs comme 
Payot Rivages, Arléa, Jérôme Millon et quelques autres) sont assez peu 
nombreuses. Il existe aussi quelques traductions dues à des traducteurs 

                                                             
36 On trouve quelques éléments dans Ballard, Michel. De Cicéron à Benjamin. Traducteurs, 
traductions, réflexions. Troisième édition. Villeneuve d’Ascq : Presses Universitaires du 
Septentrion, 2007. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:57 UTC)
BDD-V2222 © 2013 Eurostampa



150 
 

célèbres mais non spécialistes du latin : ainsi André Markowicz, 
traducteur du russe et de Shakespeare, a donné une version française de 
Catulle37. Parallèlement, certains éditeurs reprennent des traductions 
anciennes pour ne pas avoir à acquitter de droits d’auteur (par exemple 
les Éditions Paleo ou Mille et une nuits). De même Internet diffuse 
presque exclusivement des traductions anciennes (toujours pour éviter 
les droits d’auteur), ou bien des traductions élaborées par des 
autodidactes aux capacités inégales ; paradoxalement l’outil moderne 
amène dans plusieurs cas une régression scientifique. 

En laissant de côté le problème de la reprise de traductions 
anciennes, peut-on admettre qu’il y a progrès dans les traductions 
récentes, ou simplement que la conception de la traduction diffère selon 
les époques ? Il est légitime de considérer que les traductions ont gagné 
en précision, mais souvent aussi elles ont perdu en élégance. Certes on 
manque de réflexions et d’études théoriques sur l’histoire de la 
traduction du latin qui, par son statut de langue morte, constitue un cas 
spécifique. On pourrait néanmoins se livrer à des comparaisons, par 
exemple avec l’Enéide qui a été à de multiples reprises traduite en 
français moderne, depuis la version d’Octavien de Saint-Gelais (1509) 
jusqu’à celle de Jacques Perret (Paris : Les Belles Lettres, 1977-1980), en 
passant par celles de l’abbé de Marolles (1649, en prose, et 1662, en 
vers) et celle de l’abbé Jacques Delille (1804 ; il y a beaucoup moins 
réussi qu’avec les Géorgiques), encore réimprimée de nos jours (Paris : 
Jean de Bonnot, 1979-1980, 4 vol.). On trouve même, comme pour la 
Bible, des éditions polyglottes de Virgile, ainsi celle de 1838 (Œuvres de 
Virgile. Édition polyglotte, sous la direction de Jean-Baptiste Monfalcon. 
Paris et Lyon : Cormon et Blanc, 1838), où le texte latin de Virgile, donné 
en haut de page, est traduit en vers français, espagnols, italiens, anglais 
et allemands, présentés par colonnes. 

 
Quelques problèmes spécifiques de la traduction du latin 
Certaines situations sont liées à la tradition. Par exemple, alors 

qu’en France on traduisait jusqu’au XIXe siècle les poètes latins en vers, 
quitte à s’éloigner passablement de l’original, l’habitude universitaire a 
imposé au XXe siècle la traduction en prose, censée être plus proche de 
l’original (il ne semble pas qu’une telle règle ait eu cours pour la traduction 
des langues vivantes). Il est vrai que les vers (souvent des alexandrins) 
avec leur régularité et la contrainte des rimes faisaient perdre l’exactitude 
tout en provoquant souvent l’ennui. Quoi qu’il en soit, ce n’est que tout 

                                                             
37 Le livre de Catulle. Lausanne : L’Âge d’homme, 1985. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:57 UTC)
BDD-V2222 © 2013 Eurostampa



151 
 

récemment qu’on s’est remis à traduire les poètes latins en vers. Il faut 
citer les traductions de Claudien par Jean-Louis Charlet (Paris : Les Belles 
Lettres, 1991 et 2000), celle de l’Achilléide de Stace par Jean Soubiran 
(Louvain : Peeters, 2008), celles de l’Énéide de Virgile par Marc Chouet 
(Genève : Alexandre Jullien, 1984), Jean-Pierre Chausserie-Laprée (Paris : 
Éditions de la Différence, 1993) ou encore Pierre Klossowski (Marseille : 
André Dimanche, 1989)38. La traduction en vers libres qui, sans chercher à 
substituer au vers latin un vers français, s’emploie à respecter l’unité 
sémantique du vers et si possible son rythme, paraît en effet bien 
préférable. Car il ne faut pas se contenter de rendre fidèlement la seule 
signification du texte au degré zéro, il convient aussi de faire passer la 
particularité de sa forme. Mais il ne faut pas que ce soit aux dépens de la 
clarté et aboutisse à un mixte illisible, car de toute façon aucune 
traduction n’épuise un texte. Cependant le poids de la tradition est lourd : 
nous avons nous-même traduit en prose les vers de Rutilius Namatianus 
(Paris : Les Belles Lettres, 2007), alors que nous avions pourtant rendu les 
Carmina Burana en vers libres (Paris : Imprimerie Nationale, 1995). 
Rétrospectivement, il nous semble que la tradition académique pèse 
moins sur la littérature médiévale, traditionnellement exclue des cursus 
d’étude en France. Il est sûr aussi que les poèmes des Carmina Burana 
auraient perdu en prose tout leur charme ; c’est moins vrai pour les longs 
hexamètres du De reditu suo de Rutilius. 

La littérature latine, et surtout la poésie, pose, en plus de la 
distance culturelle, un énorme problème référentiel. Sans cesse 
surviennent des allusions à la mythologie, aux réalités quotidiennes, à des 
petits faits contemporains, et cela souvent de manière elliptique. Pour 
certains mots latins, on ne sait même pas exactement ce qu’ils désignent 
(les vases murrhins ou la vaisselle de Corinthe étaient faits dans une 
matière ou un alliage qui nous reste inconnu) ; à la Renaissance, Jupiter 
peut renvoyer au Dieu chrétien. Comment traduire alors ? Faut-il 
expliquer ? Mais une traduction n’est pas une glose. Faut-il adapter ? On le 
fait parfois, à des degrés divers et sans toujours le préciser, par exemple 
quand on monte au théâtre des pièces antiques. 

                                                             
38 Pierre Klossowski est le seul à tenter de rester au plus près de l’ordre des mots latin. 
Voici ce que cela donne pour le début de l’œuvre :  
« Les armes je célèbre et l’homme qui le premier depuis les Troyennes rives 
en Italie, par la fatalité fugitif, est venu au Lavinien 
littoral ; longtemps celui-là sur les terres jeté rejeté par le flot 
de toute la violence des suprêmes dieux, tant qu’à sévir persista Junon dans sa rancune, 
durement aussi de la guerre eut à souffrir, devant qu’il ne fondât la ville 
et n’importât ses dieux dans le Latium ; d’où la race Latine 
et les Albains nos pères, d’où enfin de l’altière cité les murs – Rome. »  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:57 UTC)
BDD-V2222 © 2013 Eurostampa



152 
 

On s’étendra un peu sur la question particulière des titres. La 
traduction des titres des œuvres latines est souvent un calque absurde : 
ainsi les Questions naturelles de Sénèque et l’Institution oratoire de 
Quintilien, alors qu’il s’agit dans le premier cas de « Recherches sur la 
nature » et dans le second de la « Formation de l’orateur ». Parfois le 
titre français est obscur, ainsi l’Apocoloquintose de Sénèque. Du coup, vu 
l’importance commerciale des titres, et l’attraction ou le rejet qu’ils 
peuvent susciter, certains traducteurs et éditeurs adoptent en français, 
sans se soucier de l’original antique, un titre en rapport avec le contenu. 
C’est fréquemment le cas chez l’éditeur Arléa : ainsi Apprendre à vivre 
(2001) pour une sélection de Lettres à Lucilius de Sénèque, ou Savoir 
vieillir (1995), pour le Cato maior (De senectute) de Cicéron. D’autres fois 
on modifie un titre consacré, ainsi la traduction des Confessions de saint 
Augustin par Frédéric Boyer parue sous le titre Les aveux (POL, 2008), 
qui au reste ne rend pas compte de la richesse sémantique du latin 
chrétien confessio. 

Les grossièretés soulèvent un autre problème. On le rencontre 
chez les poètes Catulle et Martial et dans le recueil anonyme des Priapées. 
Leurs obscénités sont lues aujourd’hui par un public qui n’est pas habitué 
à la crudité des termes. Certes la littérature latine ignore la précision 
anatomique qu’on trouve souvent chez nous dans les scènes d’amour 
physique ; en revanche l’épigramme pratique une poésie de la laideur, de 
l’obscénité et de la violence qui n’a pas d’équivalent moderne (même chez 
Rabelais). Ainsi les deux premiers vers du poème 16 de Catulle, Pedicabo 
ego uos et irrumabo, / Aureli pathice et cinaede Furi, signifient exactement, 
si l’on veut garder le registre de langue : « Je vous sodomiserai (enculerai) 
et vous donnerai ma verge (queue) à sucer, / Aurelius la tapette et Furius 
l’inverti » ; mais il faut avouer que c’est très rude en français. Aussi 
beaucoup de traductions de Catulle, de Martial et de quelques autres 
expurgent (explicitement ou non) ou adoucissent le propos. 

Plus généralement il y a la difficulté à rendre la densité 
sémantique du latin, alors que le français est beaucoup moins concis que 
le latin. Bref, le traducteur est tiraillé entre des pôles contraires, la 
littéralité, la paraphrase, la méthode par compensation selon laquelle le 
traducteur, ne pouvant rendre à un endroit une beauté, en ajoute une 
ailleurs. 

La littérature latine passe fréquemment pour rebutante. On 
trouve donc de nombreuses traductions qui sont des extraits ou 
morceaux choisis. Encore faut-il que ceux-ci reflètent vraiment la 
production de l’auteur. Or le choix est parfois caricatural. Par exemple 
certaines traductions modernes de Martial se limitent aux épigrammes 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:57 UTC)
BDD-V2222 © 2013 Eurostampa



153 
 

licencieuses, comme s’il n’avait pratiqué que cette veine : ainsi celle de 
Serge Koster, Martial ou l’épigramme obscène (Paris : La Musardine, 
2004), ou celle de Thierry Martin, Martial, Épigrammes érotiques et 
pédérastiques (Lille : GKC, 2000). 

Un sentiment, enfin, domine souvent chez les adultes qui se 
remémorent leurs années d’école : c’est la souffrance et l’ennui qu’ils 
ont éprouvés en traduisant du latin dans leur jeunesse39. D’où l’idée 
fantaisiste que le latin n’a été inventé que pour torturer les enfants. 
« Que sait-on si les Latins ont existé ? C’est peut-être quelque langue 
forgée ; et quand même ils auraient existé, qu’ils me laissent rentier et 
conservent leur langue pour eux ! Quel mal leur ai-je donc fait pour qu’ils 
me flanquent au supplice », se plaint Rimbaud en 186440. 

 
Le latin comme langue cible et langue seconde 
On a traduit en latin dans le passé. Dans l’Antiquité, d’abord, 

nombreuses ont été les traductions de grec en latin. Souvent il s’agit 
plutôt de paraphrases ou d’adaptations. Nous laisserons cet aspect 
ancien de côté41. Les traductions de la Bible en latin posent des 
problèmes spécifiques dans lesquels il n’est pas possible d’entrer : on 
rappellera seulement le scandale qu’a causé Érasme en traduisant 
l’exorde célèbre de l’Évangile de Jean par in principio erat sermo au lieu 
de in principio erat uerbum dans son Nouveau Testament de 151642. Plus 
récemment, au XVIIe et dans la première moitié du XVIIIe siècle, on a 
traduit en latin des ouvrages originellement composés en vernaculaire 
pour leur assurer une plus large diffusion43. 

À l’époque moderne, un certain nombre de textes, notamment 
des livres pour enfants ou adolescents et des bandes dessinées, ont été 
traduits en latin. Mais ces traductions n’ont rencontré guère de succès 
qu’auprès des adeptes du latin vivant et des enseignants. On citera pêle-
mêle : dans la bande dessinée, certains volumes de la série des Tintin et 

                                                             
39 Waquet 1998, 157-174. 
40 Rimbaud. Œuvres complètes. Paris : Gallimard, « Bibliothèque de la Pléiade », 1972 : 174. 
41 Voir Traina, Alfonso. « La traduzione ». In : Lo spazio letterario di Roma antica. Roma : 
Salerno editrice, 1989, t. II,  93-123 ; Seele, Astrid. Römische Übersetzer, Nöte, Freiheiten, 
Absichte : Verfahren des literarischen Übersetzens in der griechisch-römischen Antike. 
Darmstadt : Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1995 ; Delarue, Fernand. « Paraphraser, 
traduire. Le travail sur l’expression, de la Grèce à Rome ». In : Pierre Marillaud et Robert 
Gauthier. Traduire…Interpréter. Toulouse : Université de Toulouse, 2011, 37-49. 
42 La variante était légitime pour rendre le grec λόγος mais uerbum était trop ancré dans 
les esprits et Érasme le rétablira dans les éditions ultérieures, voir Chomarat, Jacques.  
Grammaire et rhétorique chez Érasme. Paris : Les Belles Lettres, 1981 : 41. 
43 Waquet 1998, 106-110. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:57 UTC)
BDD-V2222 © 2013 Eurostampa



154 
 

presque tous les Astérix ; dans les livres pour enfants et adolescents, 
plusieurs Winnie the Pooh (Winnie l’Ourson), Pinocchio de l’Italien Collodi 
(Pinoculus. Firenze : Casa editrice Marzocco, 1954), Le Petit Prince de Saint-
Exupéry (Regulus, vel pueri soli sapiunt. Paris : Hazan, 1961), Struwwelpeter 
(Pierre l’embroussaillé) du psychiatre allemand du XIXe siècle Heinrich 
Hoffmann (Petrus Hirrutus. Frankfurt am Main : Rütten und Löning, 1956), 
les deux premiers tomes de Harry Potter (Harrius Potter et philosophi lapis, 
Harrius Potter et camera secretorum. London : Bloomsbury, 2003 et 2006), 
Alice au pays des merveilles de Lewis Carroll (Alicia in Terra mirabili. 
Basingstoke : Macmillan, 1964) ; en dehors de ces catégories, on trouve 
Bonjour tristesse de Françoise Sagan (Tristitia Salve. Paris : Julliard, 1963)44. 
Le phénomène, on l’a dit, reste marginal et principalement pédagogique. 
Ainsi J.K. Rowling et son éditrice auraient souhaité une traduction de 
Harry Potter en latin dans l’espoir qu’elle aiderait les enfants à surpasser 
leur horreur des langues anciennes45. 

Par ailleurs, le latin demeurant la langue officielle de l’Église 
catholique, les actes juridiques du Saint-Siège sont formulés en latin, 
mais celui-ci aujourd’hui est généralement une traduction faite depuis 
l’italien. Le Vatican publie d’ailleurs un dictionnaire, le Lexicon recentis 
Latinitatis (dir. Carl Egger, Città del Vaticano : Libreria editrice Vaticana, 
1992-1997, 2 vol.), régulièrement enrichi, pour aider à la traduction des 
néologismes46 : les équivalents qu’il propose sont souvent des 
périphrases comiques, par exemple umbraculum lampadis pour « abat-
jour » ou bracae linteae caeruleae pour « blue-jean ». 

Personne n’est plus de langue maternelle latine, on l’a dit, et cela 
depuis le début du Moyen Âge. Certains grands auteurs latins de 
l’Antiquité n’étaient déjà pas de langue maternelle latine (Ennius, Ammien 
Marcellin, Claudien). Bref, c’est une langue seconde, même si pour telle ou 
telle raison quelques personnes l’ont pratiquée si intensément qu’elle a 
paru éclipser chez eux la langue maternelle (à l’époque moderne 
Montaigne enfant, qui apprend le latin avant le français). 

Quant au rêve d’établir le latin en langue internationale afin de 
remédier au babélisme moderne, il s’est désormais évanoui47. Le 
triomphe d’une langue s’explique par la domination économique ou 
culturelle de ceux qui la parlent ; or le latin n’a aucun de ces atouts. 

 
                                                             
44 Voir l’article « Latin contemporain » de l’encyclopédie en ligne Wikipédia en français. 
45 Reynolds, Nigel. « Harry Potter and the Latin master’s tome take on Virgil ». The 
Telegraph, 3 décembre 2001.  
46 Waquet 1998, 97-98 et 156. 
47 Voir Waquet 1998, 303-318. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:57 UTC)
BDD-V2222 © 2013 Eurostampa



155 
 

Conclusion 
Le latin a-t-il vocation à être traduit ? Brève histoire d’un paradoxe. 
En fait, on peut se demander si le latin a vocation à être traduit 

en une autre langue. Dans l’Antiquité, il est la langue de l’Empire romain. 
Certes les textes réglementaires sont traduits en grec dans la partie 
orientale de l’Empire. Mais vers 297, sous Dioclétien, le latin devint la 
seule langue officielle de l’administration et se mit à progresser en 
Orient. Et ce n’est qu’après 534 qu’à Constantinople le grec tendit à 
concurrencer le latin dans le droit. Quant aux textes littéraires latins, 
seuls dans l’Antiquité les Grecs auraient pu les traduire. Or ils n’en ont 
pas éprouvé le besoin48, car pour eux, civilisation et hellénisme allaient 
de pair (à l’inverse les Latins ont abondamment traduit depuis le grec, on 
l’a dit) ; Plutarque ne connaissait pas parfaitement le latin (Vie de 
Démosthène II) ! Au Moyen Âge et à Renaissance le latin n’est pas 
traduit, puisqu’il sert de langue internationale, même si les différences 
de prononciation rendaient parfois à l’oral la communication difficile49. 
La grande chance du latin a été en effet de se répandre dans des régions 
qui n’avaient jamais fait partie de l’empire romain, chez des populations 
dont la langue maternelle n’était pas issue du latin. Le latin continue à 
être utilisé comme langue de référence dans le monde du savoir 
jusqu’au XVIIIe siècle, malgré l’inconvénient que peut avoir une langue 
figée pour une science nouvelle50. Aujourd’hui encore, certaines 
publications savantes, germaniques surtout, sont en latin (préfaces des 
éditions Teubner, CIL, ThLL). Dans le domaine spécialisé de la religion, 
l’Église catholique a puissamment œuvré à partir du XVIe siècle contre la 
traduction de la Bible du latin dans les langues vernaculaires. Et la messe, 
que son contenu fût saisi ou non par les fidèles, s’est maintenue en latin 

                                                             
48 La question des traductions du latin en grec dans l’Antiquité est au reste peu étudiée. 
Voir surtout Reichmann, Victor. Römische Literatur in griechischen Übersetzung. Leipzig : 
Dieterich’sche Verlagsbuchhandlung, 1943, et les références données par Suerbaum, 
Werner. « Hundert Jahre Vergil-Forschung. Eine systematische Arbeitsbibliographie mit 
besonderer Berücksichtigung des Aeneis ». In : ANRW. Berlin : W. de Gruyter, 1980, II, 31, 
1 : 3-358, ici 315-316.  Certaines vies latines de saints ont été traduites en grec, ainsi la Vie 
d’Hilarion de Jérôme, voir Lampadaridi, Anna. « Traduire et réécrire la Vie d’Hilarion (BHL 
3879) : l’apport d’une nouvelle version grecque ». In : Smilja Marjanović-Dušanić et 
Bernard Flusin. Remanier, métaphraser : fonctions et techniques de la réécriture dans le 
monde byzantin. Belgrade : Université de Belgrade, 2011 : 45-60. 
49 Voir pour la période postérieure à la Renaissance Waquet 1998, 184-205. La mobilité 
des clercs au Moyen Âge implique néanmoins qu’ils parvenaient à se faire comprendre 
avec leur latin respectif.  On trouvait à la cour de Charlemagne un anglo-Saxon, Alcuin, un 
Wisigoth d’Espagne, Théodulphe, des Lombards, Pierre de Pise et Paul Diacre, etc., et 
tous réussissaient à communiquer entre eux. 
50 Waquet 1998,:102-119. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:57 UTC)
BDD-V2222 © 2013 Eurostampa



156 
 

jusqu’au concile de Vatican II. L’incompréhension renforçait le respect 
pour les choses sacrées.  

Par ailleurs, on a souvent utilisé le latin pour cacher certaines 
réalités, dans le domaine de la médecine et de la sexualité notamment 
(Waquet 1998, 288-300) Le latin permet en effet à la fois la distanciation 
et la dissimulation. Freud parle par exemple de satisfaction sexuelle per 
os dans « Le cas Dora » pour dire la fellation51. Le latin est souvent utilisé 
dans les traductions pour les passages jugés obscènes. 

Ensuite, le latin a longtemps été un moyen de pouvoir pour ceux 
qui le maîtrisaient (ou affectaient de le faire) sur les autres ; la chose a 
été souvent soulignée dans le domaine du droit et de la médecine 
(Waquet 1998, 274-288). Sur le mode de la plaisanterie, c’est en latin 
qu’au chapitre II des Copains de Jules Romains (1913) Bénin et Broudier 
dupent les habitants de Nevers en leur faisant croire à la visite d’un 
conseiller du tsar de Russie. Le phénomène n’a pas complètement 
disparu, et l’utilisation de citations latines qu’on se garde de traduire 
peut renforcer l’autorité de celui qui les profère. C’est ce qui a fait le 
succès des fameuses pages roses du Dictionnaire Larousse. « Quelque 
citation latine banale de-ci, de-là, un aphorisme philosophique ou 
pédagogique, une ironie forcée mais acerbe, rehaussent son prestige » 
dit d’un de ses personnage Jean Rogissart dans Passantes d’Octobre 
(Paris : Fayard, 1958, 17). Dans la série télévisée Kaamelott, parodie du 
cycle arthurien, le roi Loth fait de fausses citations latines en ajoutant : 
« ça ne veut absolument rien dire ». 

Enfin, comme l’a montré subtilement Olivier Rimbault (2012 6-7, 
11-16, 32-34, les écrivains latins dans les époques tardives de cette langue 
ont souvent été des exilés qui ne revinrent jamais dans leur patrie, ou 
des exilés de l’intérieur, pour qui le latin représentait en quelque sorte la 
patrie perdue. On ne saurait traduire ce qui est un symbole. 

On le voit, le latin a de bonnes raisons de résister à la traduction. 
Et pourtant il faut le traduire, sans quoi il sera doublement mort. 

 
Références bibliographiques 

HORGUELIN, Paul A. Anthologie de la manière de traduire : domaine français. 
Montréal : Linguatech, 1981. 

IJSEWIJN, Jozef. Companion to Neo-Latin Studies, part I. Louvain: Peeters, 1990. 
MOUNIN, Georges. Les belles infidèles. Réédition. Villeneuve d’Ascq : Presses 

Universitaires de Lille, 1994. 

                                                             
51 Freud, Sigmund. Gesammelte Werke, chronologisch geordnet. Frankfurt am Main : 
Fischer, 1947-1987, 19 vol. : t. V, 207 (« sexuelle Befriedigung per os »). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:57 UTC)
BDD-V2222 © 2013 Eurostampa



157 
 

RIMBAULT, Olivier. « Roma orbis patria. Du néolatin au latin contemporain, Rome, la 
patrie perdue, retrouvée ou rêvée ». In : Réflexion(s), mars 2012. En ligne. 
URL : http://reflexions.univ-perp.fr/. (consultée le 01.05.2012). 

STROH, Wilhelm. Le latin est mort, vive le latin. Petite histoire d’une grande langue. 
Traduction française. Paris : Les Belles Lettres, 2008. 

WAQUET, Françoise. Le latin ou l’empire d’un signe. Paris : Albin Michel, 1998. 
WOLFF, Étienne. « La réception de Martial du XVe au XXIe siècle en France et en 

Europe à travers ses traductions et ses imitations ». In : Jean-Pierre Martin 
et Claudine Nédelec. Traduire, trahir, travestir. Études sur la réception de 
l’Antiquité. Arras : Artois Presses Université, 2012 : 133-150. 

WOLFF, Étienne. « Les problèmes concrets posés par la traduction d’Érasme en 
langue moderne : l’exemple des Colloques ». À paraître en 2013. 

ZUBER, Roger. Les « Belles Infidèles » et la formation du goût classique. Perrot 
d’Ablancourt et Guez de Balzac. Paris : Armand Colin, 1968. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 02:15:57 UTC)
BDD-V2222 © 2013 Eurostampa

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

