
ARGUMENT PENTRU 
O RECONSIDERARE A „STILULUI RELIGIOS“ ÎN LIMBA 

ROMÂNĂ 
 

Adina CHIRILĂ 
(Universitatea de Vest din Timişoara) 

 
 

 
„Eu cred, zise el odată, că o petală de floare sau un viermişor de pe drum 

grăieşte şi cuprinde mai mult decât toate cărţile unei biblioteci. Cu litere şi cu 
vorbe nu se poate spune nimic. Câteodată scriu o literă grecească oarecare, o teta 
sau o omega, şi dacă răsucesc pana numai puţin, litera dă din codiţă şi e un peşte 
şi într-o clipă recheamă în amintire toate pâraiele şi râurile din lume, tot ce e 
răcoros şi umed, oceanul lui Homer şi apa pe care o călca Petru sau litera se 
preschimbă în pasăre, îşi saltă coada, înfoaie penele, se umflă, râde şi pleacă în 
zbor. Ei bine, Narcis, probabil că tu nu prea apreciezi asemenea litere? Dar eu îţi 
spun: cu ele a scris Dumnezeu lumea“1.  

Dialogul dintre Gură-de-Aur şi Narcis reia o problemă de filozofie a 
limbajului, aceea a capacităţii cuvântului, a limbii, de a înfiinţa realităţi în 
momentul numirii lor. Ideea este prezentată explicit, ca fapt imuabil, în crezul 
biblic „La început era Cuvântul, şi Cuvântul era cu Dumnezeu, şi Cuvântul era 
Dumnezeu. El era la început cu Dumnezeu. Toate lucrurile au fost făcute prin El; 
şi nimic din ce a fost făcut, n-a fost făcut fără El“ (Evanghelia după Ioan, I, 1-3), 
dar este implicită, exprimată în diverse chipuri, în literatura universală.  

                                           
1 Hermann Hesse, Narcis şi Gură-de-Aur, RAO International Publishing Company, 1998, p. 59-60. 

 157 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 18:25:54 UTC)
BDD-V1879 © 2005 Editura Universităţii de Vest



Orice sistem lingvistic specializat, cu destinaţie precisă şi constantă, dă 
nume realităţii extraverbale pe care o reprezintă. Dar, într-o măsură care variază 
de la sistem la sistem, el poate, totodată, crea realitatea extraverbală. Aşadar, 
aceasta există ca atare în urma actului verbal, ca acceptare a manifestării acestuia. 
Limbajul (stilul) juridico-administrativ are o astfel de implicaţie: funcţia de 
formare sau de transformare a lumii extralingvistice. În interiorul raportului om 
— instituţii sociale, cuvântul, în sensul formulei juridico-administrative, numeşte 
şi legiferează: este denotativ dar, totodată, încărcat cu ceea ce Dumitru Irimia 
numeşte „semantică a constrângerii“2, afectând, până în momentul anulării sale 
printr-un alt act verbal, dimensiunea socială a existenţei individuale.   

Limbajul religios este un limbaj care instaurează, care creează, chiar mai 
mult decât limbajul juridico-administrativ: lumea extralingvistică transcendentală, 
preexistentă teoretic, există şi se manifestă în lumea terestră a unui individ numai 
în măsura în care acesta o numeşte, o invocă. Acest fapt este valabil mai ales în 
cazul „limbajelor religioase de ordinul întâi“3, cum sunt predica, liturghia, mărturia 
misticilor, rugăciunea etc., prin care omul trăieşte raportul cu lumea sacrului în 
dimensiunea lui spirituală. Manifestarea transcendentului în trăirea umană, 
manifestare mijlocită, după cum am văzut, de cuvânt, este un dat individual, 
personal, dar care, paradoxal, se sustrage subiectivării.  

În interiorul raportului om — limbă — lume, în cazul comunicării 
obişnuite, omul îşi exercită prerogativul de a se manifesta subiectiv4. Dar 
subiectivarea lumii (realitatea extralingvistică, pe de o parte, şi receptorul, pe de 
altă parte) şi subiectivarea limbii îi sunt îngrădite de însuşi scopul actualizării 
limbii în vorbire: comunicarea. Ştefan Munteanu consideră că faptele de stil sunt 
deopotrivă „de natură lingvistică, psihologică şi socială; de vreme ce recurgem la 
materialul unei limbi, îl selectăm în virtutea unei intenţii şi ne adresăm unui 
interlocutor. Această alegere este limitată de necesitatea de a ne face înţeleşi 
după împrejurări, precum şi mai ales de constrângerile gramaticale“5. Este, 
aşadar, vorba de factori restrictivi umani, de convenţie socială şi lingvistică. 
Dámaso Alonso completează în acest sens teoria semnului lingvistic a lui 
Ferdinand de Saussure: „... în orice comunicare sunt doi semnificaţi, cel iniţial (al 

                                           
2 Dumitru Irimia, Introducere în stilistică, Iaşi, Editura Polirom, 1999, p. 168. 
3 Jean-François Malherbe, Religie şi auto-implicare, în „Secolul XX“, Limbaje / Langages. Poetic, 
religios, literar…, Bucureşti, 1995, nr. 358-359-360, p. 175. 
4 Dumitru Irimia, op. cit., p. 25.  
5 Ştefan Munteanu, Principii de stilistică, Timişoara, TUT, [s.a.], p. 66. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 18:25:54 UTC)
BDD-V1879 © 2005 Editura Universităţii de Vest



vorbitorului) şi cel final (al ascultătorului). Elementul comun dintre ambii 
semnificaţi este tocmai comunicarea lingvistică“6. Când nu se ajunge la 
identitatea absolută sau măcar parţială dintre semnificatul primar (intenţia 
emiţătorului) şi cel secundar (înţelegerea receptorului), actul comunicării este 
ratat. Desigur, un tip de convenţie funcţionează şi în cazul comunicării de tip 
artistic, dar nu spre decodificarea semnului lingvistic, ci a semnului poetic. 

În comunicarea de tip religios, negarea sau, cel puţin, limitarea subiectivării 
este impusă de natura realităţii extralingvistice la care face referire, lumea 
transcendentală, aşadar din direcţia „obiectului“ comunicării însuşi. Din punct de 
vedere dogmatic, „Dumnezeu nu este nici perceptibil, nici raţional, la El ajungem 
numai prin credinţă, iubire şi revelaţie“7. Prin urmare, elementele umane 
contextuale, care în mod normal influenţează construirea unui text şi, mai ales, 
interpretarea mesajului său (identitatea interlocutorilor, parametrii spaţiali şi 
temporali ai evenimentului verbal, intenţiile şi aşteptările participanţilor etc.8), nu 
generează o variaţie calitativă, în esenţă, în cunoaşterea şi comunicarea religioasă.  

Având ca nucleu dumnezeirea, mesajul textului religios nu poate fi decât 
unul închis, apropiindu-se astfel de tipologia discursurilor ştiinţifice (chiar 
identificându-se cu aceasta în cazul „limbajului religios de ordin secund“9 — 
teologic ştiinţific). După I. Coteanu, acestea concretizează o „limbă artificială“, 
în care „raportul dintre semnele utilizate în ea şi ceea ce desemnează ele este 
biunivoc. Unui semn sau unei grupări de semne li se asigură o singură 
interpretare, ambiguitatea fiind interzisă prin înseşi regulile de funcţionare 
stabilite iniţial“10. Pe de altă parte, nevoit să exprime „inexprimabilul“, esenţa 
divină, omul apelează la categorii spaţio-temporale de tip istoric, logice, 
senzoriale şi dă curs, în ultimă instanţă, imaginarului subiectiv, cel puţin în unele 
dintre ipostazele discursului religios (în hagiografie, imnografie, rugăciune, 
predică etc.). „Limbajul religios este fundamental ordonat spre referenţi invizibili 
şi totuşi el se prezintă ca un limbaj descriptiv“11, ca şi cum „obiectul“ său ar fi un 

                                           
6 Dámaso Alonso, Poezie spaniolă. Încercare de metode şi limite stilistice, Anexe II, Ce este pentru 
noi „semnificatul“, Bucureşti, Univers, 1977, p. 498. 
7 Eugen Munteanu, Natura semiotică a numelui lui Dumnezeu în gândirea teologică a lui Toma De 
Aquino, în „Colocviul Internaţional de Ştiinţe ale Limbajului“, vol. I, Suceava, 1992, p. 99-100. 
8 Vezi Elena Dragoş, Introducere în pragmatică, Cluj, Casa Cărţii de Ştiinţă, 2000, p. 23 ş.u. 
9 Jean-François Malherbe, art. cit., p. 175. 
10 I. Coteanu, Stilistica funcţională a limbii române, vol. I, Stil, stilistică, limbaj, Bucureşti, EA, 
p. 15-16. 
11 Jean-François Malherbe, art. cit., p. 170. 

 159 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 18:25:54 UTC)
BDD-V1879 © 2005 Editura Universităţii de Vest



res, un obiect desemnabil. Paradoxal însă, acest tip de limbaj nu comportă nici o 
indicaţie operatoare, astfel încât, în termenii lui I. Coteanu, unei singure 
interpretări îi pot corespunde mai multe semne sau grupări de semne. În măsura 
în care acest limbaj se raportează la o experienţă, el încearcă să caracterizeze, să 
facă cunoscută o realitate trăită individual (aşadar, în manifestări potenţial 
infinite), care are modul ei propriu de obiectivitate, dar cu un referent unic: 
Dumnezeu. Limbajul religios cunoaşte astfel o pluralitate de forme, generată, în 
primul rând, de varietatea segmentelor vieţii religioase exprimate în texte şi, în al 
doilea rând, de atributele umane ale participanţilor la actul lingvistic. Tendinţa 
divergentă a „limbajelor“ religioase este însă mai slabă decât forţa coercitivă a 
normei comune impuse de caracterul special al „obiectului“ comunicării şi de 
tradiţie, de norma cutumiară.  

Privit din perspectiva relaţiei text (mesaj) — referent, din teoria actului 
comunicativ a lui R. Jakobson, stilul religios se defineşte ca unitate distinctă la 
nivelul stilurilor (colective) funcţionale ale limbii naţionale, prin natura 
referentului, prin specificul domeniului de cunoaştere umană şi prin tipul de 
comunicare lingvistică12. 

Ne aflăm prin aceasta în cadrul celor care în lingvistica europeană şi 
românească au elaborat pentru noţiunea de stil (cu determinantele funcţional, al 
limbii, colectiv funcţional) sau de limbaj definiţii convergente:  „Prin stil al 
vorbirii înţelegem conformarea exprimării într-un anumit domeniu al vieţii 
omeneşti pentru anumite scopuri de comunicare, adică modul de întrebuinţare 
specific-funcţional a mijloacelor lingvistice unitare, puse la îndemâna 
generală“13; limba este un „polisistem funcţional“, cu variaţii care formează 
limbaje sau stiluri ca „subsisteme“ dependente de ramificaţiile profesionale, 
socioculturale, contextuale etc.14 ş.a. 

Luând în considerare factorii extralingvistici, care impun un anumit limbaj, 
şi norma limbii literare moderne (recunoscută în diversele teoretizări sub 

                                           
12 Dumitru Irimia, op. cit., p. 61, 65, 67. 
13 E. Riesel, Abriss der deutschen Stilistik, 1954, p. 7; apud T. Vianu, Studii de stilistică Ediţie 
îngrijită, studiu introductiv şi note de Sorin Alexandrescu, Bucureşti, EDP, 1968, p. 45. Vezi şi 
I. Iordan, Limba literară (Privire generală), în LR, III (1954), nr. 6, p. 60; V. P. Murat, Despre 
problemele fundamentale ale stilisticii, în Probleme de stilistică, Bucureşti, EŞ, 1964, p. 12; 
I. Coteanu, op. cit., p. 45; I. Gheţie, Introducere în studiul limbii române literare, Bucureşti, EŞE, 
1982, p. 148-149. 
14 Şt. Munteanu, Cultivarea limbii: între normă şi exprimare individuală, în Studii de lingvistică şi 
stilistică, Piteşti, Editura Pygmalion, 1998, p. 93. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 18:25:54 UTC)
BDD-V1879 © 2005 Editura Universităţii de Vest



denumirea de „limbaj literar mediu“15, „limbaj literar standard“16, „limbaj 
cultivat“17, „varianta cultivată“18, „nivel cult (literar)“ şi „grad zero (neutru) de 
exprimare stilistică“19), s-a vorbit (sau nu) despre un stil (limbaj) religios (biblic) 
în limba română. Acesta se recunoaşte în lucrările de specialitate de până acum 
atât din perspectiva specificităţii funcţiilor sale, cât şi prin abaterea calitativă şi 
constantă de la norma contemporană. Raportându-se numai la textul biblic 
modern, Lidia Sfârlea identifică o variantă biblică neartistică, neoficială a 
diasistemului stilistic literar20. Tot ca parte a diasistemului, dar al vechii române 
literare, o consideră şi Al. Andriescu: „În cadrul stilului beletristic din literatura 
veche românească trebuie să se vorbească de o variantă bisericească, cu trăsături 
foarte bine definite şi cunoscute, pe care le întâlnim în toate cărţile religioase: 
evangheliare, psaltiri, cazanii etc.“21 Lingvistul combate astfel ideea exprimată 
anterior de I. Coteanu: „La începutul literaturii române găsim câteva cărţi 
religioase, traduceri ale bibliei sau ale altor lucrări de explicare a bibliei. A spune 
numai din această cauză că limba română veche a avut un «stil al cărţilor 
bisericeşti» înseamnă a da epitetul de stil unor volume scrise în diverse feluri, 
pentru că sunt de diverse feluri. [...] cărţile religioase nu au în totalitatea lor un 
stil, ci mai multe, după cum se încadrează în literatura artistică, în exegeza 
teologică sau în administraţia bisericească“22. Ulterior, I. Coteanu a revenit cu un 
compromis asupra teoriei sale, recunoscând în limba română veche existenţa unui 
„limbaj teologico-filozofic“, a cărui menire este exegeza textului biblic, având 
libertatea de a se dezvolta în direcţia limbajului poetic şi a celui filozofic23.  

Diferenţa de opinie se naşte dintr-o ierarhizare diferită a nivelelor stilistice 
ori dintr-o considerare diferită a caracterului laic — religios al scrierilor în 
discuţie. Astfel, Şt. Munteanu şi Vasile D. Ţâra consideră literatura veche 

                                           
15 I. Coteanu, Structura stilistică a limbii, în Elemente de lingvistică structurală, Bucureşti, EŞ, 1967, 
p. 220. 
16 I. Coteanu, Idiostilul, în Sistemele limbii, Bucureşti, EA, 1970, p. 44. 
17 I. Coteanu, Stilistica funcţională a limbii române, vol. I, p. 50. 
18 Flora Şuteu, Varianta standard în ierarhia stilistică a limbii, în LR, XXIII (1974), nr. 4, p. 271. 
19 Paula Diaconescu, Structura stilistică a limbii. Stilurile funcţionale ale limbii române literare 
moderne, în SCL, XXV (1974), nr. 3, p. 234 şi 236. 
20 Lidia Sfârlea, Contribuţii la delimitarea stilurilor funcţionale româneşti, în SLLF, II, Bucureşti, 
EA, 1972, p. 205. 
21 Al. Andriescu, Cercetarea stilurilor limbii române literare, în IL, XI (1960), nr. 9, p. 57. 
22 I. Coteanu, Stilurile moderne ale limbii române literare, în LR, IX (1960), nr. 2, p. 59, 60. 
23 I. Coteanu, Structura şi evoluţia limbii române (de la origini până la 1860), Bucureşti, EA, 1981, 
p. 140 ş.u.. 

 161 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 18:25:54 UTC)
BDD-V1879 © 2005 Editura Universităţii de Vest



eclesiastică „variantă stilistică independentă“24, ce se opune variantelor scrierilor 
laice. În timp ce, reluând de mai multe ori problema, Gh. Chivu identifică în 
epoca veche trei categorii de scrieri literare: beletristice, juridice şi administrative 
şi ştiinţifice şi tehnice, deopotrivă religioase şi laice25. 

Fără să precizeze dacă are în vedere întreaga istorie a exprimării culte 
româneşti sau numai epoca modernă şi contemporană, D. Irimia distinge mai multe 
stiluri ale diasistemului românesc, cu profiluri mai mult sau mai puţin autonome, 
printre care se numără şi stilul religios, „corespunzător cunoaşterii şi comunicării de 
tip religios“, şi încheie capitolul dedicat acestuia cu precizarea: „În amândouă 
variantele [scrisă, a cărţilor sacre şi de esenţă orală, a textului liturgic şi a rugăciunii, 
n.n., A.C.], stilul religios se situează în interiorul limbii române literare, care 
păstrează, însă, în legătură cu o solemnitate stilistică specifică, un fond lexical şi un 
fond de modele sintactice care se sustrag evoluţiei limbii“26. 

Credem însă că nici una din abordările de până acum nu a avut în vedere 
complexitatea problemei pe care o ridică textul religios, ca tip de cunoaştere şi 
comunicare şi ca sistem lingvistic diacronic.  

O altă direcţie de cercetare este sugerată de teoria lingvistică elaborată şi 
argumentată de E. Coşeriu: din perspectiva limbii istorice („limba care s-a 
constituit istoric ca unitate ideală, fiind identificată ca atare de către propriii săi 
vorbitori şi de către vorbitorii altor limbi, de obicei prin intermediul unui adjectiv 
«propriu»: limba română, limba spaniolă [...]“27). Identificând în limbă diferenţe 
diafazice, adică „diferenţe între diferite tipuri de modalităţi expresive“28, E. 
Coşeriu constată, în sens contrar, existenţa unor „unităţi de modalitate expresivă, 
fără diferenţe diafazice, adică unităţi sinfazice sau stiluri de limbă (de exemplu: 
stil familiar, stil literar epic etc.)“29.  

Privit ca stil de limbă, în termenii lui E. Coşeriu, stilul (limbajul) religios 
este, aşadar, un sistem autonom în cadrul diasistemului limbii istorice, analizabil 

                                           
24 Ştefan Munteanu, Vasile D. Ţâra, Istoria limbii române literare. Privire generală, Bucureşti, EDP, 
1983, p. 120. 
25 Gh. Chivu, Stilurile limbii române literare în perioada 1532-1640, I. Stilul beletristic, în LR, 
XXXIV (1985), nr. 6, p. 509-510; vezi şi Gheorghe Chivu, Mariana Costinescu, Constantin Frâncu, 
Ion Gheţie, Alexandra Roman Moraru şi Mirela Teodorescu, Istoria limbii române literare. Epoca 
veche (1532-1780), Bucureşti, EA, 1997, p. 242. 
26 D. Irimia, op. cit., p. 67, 166. 
27 E. Coşeriu, Lecţii de lingvistică generală, Chişinău, Editura ARC, 2000, p. 263. 
28 Ibidem, p. 263. 
29 Ibidem, p. 266. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 18:25:54 UTC)
BDD-V1879 © 2005 Editura Universităţii de Vest



din perspectivă dublă: într-un moment dat al istoriei limbii, în raport cu celelalte 
unităţi ale diasistemului, şi, diacronic, din punctul de vedere al transformărilor şi 
dezvoltării sale interne. Ambele abordări permit o considerare a limbajului 
bisericesc ca diasistem în sine, cu mai multe variante sau stiluri subordonate. 

Rodica Zafiu se apropie de un astfel de punct de vedere când vorbeşte 
despre un limbaj (stil) religios în cultura contemporană universală, care cunoaşte 
mai multe variante: limbajul textelor sacre, limbajul rugăciunii, al predicii, 
limbajul „tehnic“, variantele publicistice şi stilurile individuale30. Rodica Zafiu 
face distincţie din punct de vedere lingvistic între textele religioase primare 
(Biblia) şi textele religioase secundare (de practică spirituală individuală sau 
colectivă: rugăciunea, predica, imnul, indicaţiile de ritual; şi de popularizare: 
presa religioasă, mărturia); dar nu distinge diversele tipuri din cadrul textelor pe 
care le numeşte „sacre“.  

Ideea este formulată mai precis de către Gh. Chivu, într-un studiu din 
1995, reluat în 1997: „Departe de a fi un simplu «stil» al românei literare actuale 
(prin definiţie «laică»), limbajul bisericesc reprezintă, în această perspectivă, o 
variantă funcţională paralelă şi echivalentă cu ceea ce am putea numi «limbaj 
laic» (s.n., A.C.). La fel ca acesta, dar în modalităţi de exprimare mai puţin 
diverse şi evident conservatoare, limbajul bisericesc se ilustrează prin scrieri 
beletristice, de tip tehnic şi ştiinţific sau juridic-administrativ şi tot asemenea lui 
şi-a creat, chiar dacă mai târziu, o variantă vorbită“31. Existente în epoca 
modernă şi fiind, prin definiţie, categorii istorice32, aceste variante stilistice sau 
stiluri funcţionale ale limbii bisericeşti îşi au originea în epoca veche.  

Dacă în româna literară actuală limbajul religios se constituie, prin 
specificul său, în variantă autonomă a limbii naţionale, cu atât mai mult el nu este 
doar un stil al românei literare în epoca veche. În epoca veche el reprezintă însuşi 
aspectul cultivat al limbii, norma literară, în raport cu care apar şi se dezvoltă 
stilurile funcţionale ale exprimării literare. „Stilul“ religios (stil însemnând nivel 

                                           
30 Rodica Zafiu, Diversitate stilistică în româna actuală, Bucureşti, Editura Universităţii din 
Bucureşti, 2001, p. 161-162. 
31 Gh. Chivu, O variantă ignorată a românei literare moderne — limbajul bisericesc, în LR, XLIV 
(1995), nr. 9-12, p. 453; vezi şi Civilizaţie şi cultură. Consideraţii asupra limbajului bisericesc actual, 
Bucureşti, 1997, p. 15. 
32 V. P. Murat, op. cit, p. 19-20. 

 163 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 18:25:54 UTC)
BDD-V1879 © 2005 Editura Universităţii de Vest



de limbă cultivată33) se naşte ca variantă savantă în opoziţie cu varianta populară 
a limbii naţionale, nu în opoziţie cu altă variantă cultivată sau cu o normă literară 
prealabilă34. Distincţia aceasta apare mai târziu, când exprimarea literară laică îşi 
asumă norme proprii de constituire. Dar chiar şi aşa, pe parcursul formării şi 
modernizării limbii române literare, limba textelor de factură religioasă devine 
model lingvistic35 şi stilistic36. 

Caracterul distinct al limbajului sacru este o problemă universală de 
cultură şi civilizaţie, după cum remarcă Rodica Zafiu: „Anumite trăsături comune 
stilului religios din mai multe limbi moderne se regăsesc în limbajele mai multor 
religii: caracterul arhaic, monumentalitatea, necesitatea de a păstra distanţa faţă 
de vorbirea curentă, fără a pierde însă capacitatea de comunicare şi de implicare 
afectivă, emoţională; dorinţa de a echilibra tradiţia şi modernitatea, sacralitatea şi 
accesibilitatea“37.  

Aceste caracteristici sunt generate de elemente extralingvistice şi de factori 
psiho-lingvistici specifici şi, la rândul lor, impun trăsături de limbă specifice. 
Textul sacru este emis sau receptat de conştiinţa umană în dimensiunea ei 
transcendentală, care vede în actul lingvistic manifestarea divinităţii. În câmpul 
semiotic religios, raportul dintre factorii constitutivi ai actului lingvistic este cât 
se poate de complex şi diferit faţă de comunicarea laică.  

Emiţătorul originar al oricărui text este divinitatea care inspiră alegerea şi 
găsirea elementelor de limbaj capabile să o comunice unor emiţători secundari 
(autorii umani ai textelor biblice, predicatorii, preoţii, autorii de imnuri etc.). 
Emiţătorul secundar nu este, astfel, decât un intermediar, a cărui personalitate, 

                                           
33 Vezi I. Coteanu, Reflecţii asupra stilisticii funcţionale, în SLLF, II, Bucureşti, EA, 1972), p. 128: 
„diversitatea stilistică a oricărui idiom natural se află în raport direct proporţional cu structura 
societăţii şi cu gradul ei de cultură“. 
34 Cf. V. Şerban, Limba română actuală. Stilistică. Stilistică funcţională, Timişoara, Tipografia 
Mirton, s.a., p. 20: „stilurile funcţionale (ale limbii; colective) sunt modalităţi concrete, cu profiluri 
unitare, de organizare a dimensiunii stilistice a normei (forma cea mai abstractă de actualizare a 
limbii), în funcţie de mediul socio-cultural şi profesional al unui grup de vorbitori“. 
35 Norma limbii vechi bisericeşti (în speţă cea de pe la mijlocul secolului al XVIII-lea, care dobândise 
un caracter unitar prin generalizarea spontană a variantei literare munteneşti în cărţile româneşti 
tipărite) a fost invocată ca model pentru realizarea unităţii limbii române literare de I. Heliade 
Rădulescu (vezi Ion Heliade Rădulescu, Scrieri alese. Ediţie, studiu introductiv, note şi bibliografie de 
Ion Popescu-Sireteanu, Bucureşti, EŞ, 1973, p. 104-106 şi passim), dar, cu unele deosebiri în teorie, şi 
de alţi cărturari ai vremii: G. Bariţiu, G. Săulescu, T. Cipariu. 
36 Gh. Chivu, Civilizaţie şi cultură..., p. 15. 
37 Rodica Zafiu, op. cit., p. 161. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 18:25:54 UTC)
BDD-V1879 © 2005 Editura Universităţii de Vest



dogmatic vorbind, nu este importantă în actul comunicării şi care, mai mult, 
trebuie suprimată.  

Referentul unic este, din nou, lumea transcendentală. Când este vorba de 
realităţi extralingvistice terestre (cazul parabolelor biblice), acestea sunt doar 
categorii spaţio-temporale necesar comprehensibile, impuse de „mărginirea“ 
fiinţei umane. Sunt o „decodificare“ profană a unei lumi intuite.  

Referentul extralingvistic şi emiţătorul primar coincid. 
Destinatarul poate fi divinitatea însăşi, în cazul imnului, al psalmului şi al 

rugăciunii; dar mai ales este omul, în dimensiunea sacră (eul profund) ori în 
dimensiunea lui istorică, profană (eul superficial al fiinţei umane).  

Orice text (mesaj) este construit în funcţie de destinatar şi în concordanţă 
cu intenţiile emiţătorului. Dar în practica bisericească acest lucru este doar parţial 
adevărat. Receptorul, ca individ particular ori ca element al unui grup social, în 
circumstanţe specifice, a fost omis secole la rând din atenţia emiţătorilor 
secundari. Aducem în discuţie numai situaţia cărţilor de cazanii apărute în limba 
română: culegerile de cazanii apărute în secolele al XVI-lea şi al XVII-lea erau 
traduceri după oratori din Răsărit sau Apus, care se raportau la alte spaţii şi epoci 
ori intrau în categoria omiliilor „valabile în eternitate“, fără legătură cu vreo 
coordonată spaţială, temporală, socială sau naţională. Pragmatica textului 
omiletic era astfel mult diminuată. 

Codul prin care mesajul complex al textului biblic ajungea la destinatar se 
forma în secolul al XVI-lea după un model străin impus de împrejurări politice şi 
culturale. Fără a dispune de o variantă cultă în limba maternă, traducătorii 
textelor religioase au fost nevoiţi să împrumute din limba originalelor cuvinte şi 
structuri necesare redării conţinutului acestora. „Limba, fiind o «ştiinţă», ea se 
învaţă de la cei care «vorbesc mai bine», de la cei care ştiu“38, însă adoptarea 
presupune din partea celui care o face un anumit nivel cultural şi inteligenţă 
practică, iar din partea limbii (ca sistem, normă şi vorbire) în care se realizează, o 
complexitate asemănătoare modelului. Se adoptă ceea ce satisface estetic şi 
social şi serveşte funcţional. Numeroase situaţii din vechea română literară 
(vechiul limbaj religios) arată că această complexitate competitivă s-a atins şi s-a 
exersat tocmai ca practică a traducerii39.  
                                           
38 Eugeniu Coşeriu, Sincronie, diacronie şi istorie. Problema schimbării lingvistice, Bucureşti, Editura 
Enciclopedică, 1997, p. 77.   
39 Vezi Alexandru Gafton, Evoluţia limbii române prin traduceri biblice din secolul al XVI-lea, Iaşi, 
Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza“, 2001, passim şi p. 343-345. 

 165 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 18:25:54 UTC)
BDD-V1879 © 2005 Editura Universităţii de Vest



În transpunerile dintr-o limbă în alta, „traducătorul trebuie să ştie, nu doar 
cum se traduce, ci şi ce reprezintă ceea ce trebuie tradus şi ce, eventual, nu se 
traduce (sau, din contră, trebuie să fie adăugat)“40, căci se traduce sensul, iar nu 
cuvintele41. Ca act lingvistic, traducerea religioasă ia în considerare această 
normă. Dar esenţa conţinutului de tradus obligă la respectarea unui alt principiu, 
restrictiv: et ordo verborum misterium est, spunea Sf. Ieronim; în cazul textelor 
sacre, şi cuvintele trebuie traduse (în sensul de „semnificaţie“ a cuvintelor), 
pentru că „şi ordinea cuvintelor este un mister, o taină“42. 

Modalităţile specifice de manifestare a factorilor comunicării religioase, în 
cadrul limbii ca sistem şi normă, sunt elemente esenţiale în configurarea 
limbajului religios în epoca veche şi în evoluţia lui până azi, ca limbă de cultură, 
ca diasistem şi, mai târziu, ca aspect al limbii naţionale paralel şi echivalent cu 
limbajul laic. 

Textele epocii vechi respectă o serie de norme lingvistice şi stilistice impuse 
de nivelul general de evoluţie a limbii literare, de tradiţie şi de specificul 
elementelor (şi al funcţiilor acestora) care participă la actul comunicării. Normele 
funcţionează, pe de o parte, convergent, definind aceste texte ca elemente ale 
diasistemului limbii literare religioase, şi, pe de altă parte, divergent, 
individualizându-le. Prin urmare, putem vorbi în epoca veche de texte care se 
înscriu în stilul beletristic religios (Palia, Psaltirea, Evangheliile, Apostolul, 
Leastviţa, Biblia, Cazaniile, Didahiile lui Antim Ivireanul, Molitvenicul, Octoihul 
etc.), în stilul juridic-administrativ religios (Pravila lui Coresi, Pravila ritorului 
Lucaci, Pravila copiată de popa Toader din Râpa de Jos, Pravila de ispravă 
oamenilor, Pravila din Codex Neagoeanus, Pravila de la Govora, Şeapte taine, 
Pravila aleasă, Antim Ivireanul, Capete de poruncă, Antim Ivireanul, Aşezământul 
mănăstirii Antim etc.) şi în stilul tehnic şi ştiinţific religios (Liturghierul, 
Catehismul, Antim Ivireanul, Carte sau lumină cu dreapte dovediri etc.). 

Evoluţia ulterioară a limbii literare pe făgaş laic nu a modificat esenţial 
aspectul limbajului religios, astfel încât textul biblic modern se diferenţiază de 
textele laice contemporane printr-o serie de trăsături ortografice, morfologice, 
sintactice şi lexicale care îşi găsesc originea în vechea română literară43.  

                                           
40 E. Coşeriu, Lecţii…, p. 243. 
41 Idem, Competenţa lingvistică, în idem, Prelegeri şi conferinţe, Iaşi, TUI, 1994, p. 40. 
42 Ibidem, p. 40. 
43 Vezi Gh. Chivu, O variantă ignorată..., p. 446-450. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 18:25:54 UTC)
BDD-V1879 © 2005 Editura Universităţii de Vest



Ceea ce există astăzi la nivel lingvistic în textele bisericeşti nu este o 
abatere de la norma literară actuală, abatere ce ar justifica denumirea de „stil 
religios“, ci este întrebuinţarea unui stadiu arhaic al limbii literare, care, într-o 
anumită perioadă a istoriei limbii, a servit comunicării religioase. Limba textelor 
religioase de azi este, aşadar, într-o mare măsură, limba literară a secolelor al 
XVI-lea — al XVIII-lea44. Dar, ca orice fenomen viu, limba sacră nu este un 
sistem absolut ermetic, ea a evoluat şi evoluează în continuare, înglobând şi 
asimilând în permanenţă elemente noi, în mod natural, în urma presiunii 
celorlalte sisteme lingvistice, sau ca rezultat al acţiunilor deliberate de înnoire şi 
modernizare, primite, uneori, cu rezerve. Problema trebuie pusă din perspectivă 
stilistică: acceptarea unor elemente noi trebuie să respecte principiul 
compatibilităţii stilistice45. Elementul străin se încarcă de expresivitate46, dar nu 
neapărat în folosul predicii. Discontinuitatea stilistică pune în pericol funcţia 
persuasivă a predicii, prin atragerea accentului asupra elementului „străin“. 
Asumarea unui stil personal al predicatorului sau teologului se face în parametrii 
generali impuşi de tradiţie, cu un deosebit simţ al echilibrului între abaterea de la 
normă, selecţia şi combinarea registrelor stilistice. 

 
Concluzii 
1. Privit din perspectiva limbii istorice, sugerată de Eugen Coşeriu, 

limbajul religios este un sistem autonom în cadrul diasistemului limbii istorice, 
analizabil în raport cu celelalte unităţi ale diasistemului, şi, diacronic, din punctul 
de vedere al transformărilor şi dezvoltării sale interne. Ambele abordări permit o 
considerare a limbajului bisericesc ca diasistem în sine, cu mai multe variante sau 
stiluri subordonate. 

2. În câmpul semiotic religios, raportul dintre factorii constitutivi ai actului 
lingvistic se desfăşoară în moduri specifice, determinate de statutul textului sacru 
ca manifestare directă a divinităţii. 

                                           
44 Cf. Gh. Chivu: „Prezente exclusiv în scrisul bisericesc sau având, în cadrul acestuia, o frecvenţă 
diferită de aceea constatată în scrierile laice, fenomenele lingvistice [care caracterizează textele 
religioase de azi, n.n., A.C.] individualizează, în cadrul românei literare contemporane, aşa numitul 
limbaj bisericesc“, în ibidem, p. 446. 
45 Vezi Rodica Zafiu, op. cit., p. 162. 
46 Şt. Munteanu: „un cuvânt devine expresiv, când este scos din mediul lui natural şi utilizat într-un alt 
mediu, nou“, în Despre raporturile dintre limba literară şi stilurile limbii, în AUT, I (1963), p. 276. 

 167 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 18:25:54 UTC)
BDD-V1879 © 2005 Editura Universităţii de Vest



3. Normele care dictează construcţia textului religios funcţionează, pe de o 
parte, convergent, definind aceste texte ca elemente ale diasistemului limbii 
literare religioase, şi, pe de altă parte, divergent, individualizându-le.  

4. Limba textelor religioase de azi este, într-o mare măsură, limba literară a 
secolelor al XVI-lea — al XVIII-lea, cu modificări survenite în mod natural, în 
urma presiunii limbii literare laice, sau ca rezultat al acţiunilor deliberate de 
înnoire şi modernizare. 

 
 

 
ARGUMENT FOR A RECONSIDERATION OF „THE 

RELIGIOUS STYLE“ IN ROMANIAN  
 

Abstract 
 

For a long period of time (the XVIth - XVIIth centuries) 
the language of the religious texts represented the only 
cultivated variant of the Romanian language. Therefore, the 
religious language was not a style of the Romanian literary 
language, but the Romanian literary language itself. The 
language of today’s religious texts still respect the 
grammatical and stylistic norm of the ancient Romanian 
literary language, with some changes which do not affect its 
general aspect.    

Within the framework of the historical language 
diasistem, the religious language represents an autonomous 
system with several variants and subordinate styles: 
belletristic, juridical and administrative, and technical and 
scientific. The relations between the constituent elements of 
the religious linguistic act (transmitter — receiver — text — 
message — code — extra-linguistic reality) follow strict 
rules, governed by the text’s own nature as a direct 
manifestation of the divinity.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-16 18:25:54 UTC)
BDD-V1879 © 2005 Editura Universităţii de Vest

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

