
Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

114 

 

THE BIBLE IN ȘAGUNA’S TRANSLATION 

 

Nicolae Iuga, Assoc. Prof., PhD, ”Vasile Goldiș” University of the West, Arad 

 

 
Abstract: Andrei Saguna (1808-1873) was the Bishop and the Romanian Orthodox Metropolitan 

Bishop of Transylvania (1848-1873). As such, he coordinated a team who were preparing a new 

Romanian edition of the Bible, translated after Septuaginta and following older Romanian 

translations. This edition is known under the name of „The 1858 Bible from Sibiu”. Andrei Saguna 

came to a personal  and original conception regarding the translation of the Bible, expressed in the 

Foreword of The Bible from Sibiu. According to Saguna, the language of the Bible can be made only 

once for a people, as for ist most part, the vocabulary of the Bible acquires in time sacred 

connotation due to its being used in the Divine Liturgy. This part of the vocabulary of the Bible 

becomes thus unchangeable.  On the oter hand, it is necessary  that the initial translation of the 

Bible be revised from time to time, in order to be updated according to the historical evolution of the 

language.These two opposite trends, led Saguna to an organicist view on the language. The 

language can be compared to a tree which periodically sheds its old leaves replacing them with new 

ones while the trunk stays the same.   

 

Keywords: Andrei Saguna, translation of  the  Bible,  Bible from  Bucuresti,  Bible from Blaj,  Bible 

from Sibiu. 

 

 

Se spune, în mod curent, că Biblia este cartea cea mai tradusă din lume. După 

parametri cantitativi, număr de limbi şi ediţii, faptul poate să fie adevărat sau, mai bine spus, 

exact.  

 Însă nu trebuie să ne scape din vedere dimensiunea calitativă, capacitatea şi forţa 

uluitoare a Bibliei, odată traduse, de a fixa limba pentru o naţiune determinată, de a-i forma 

capacitatea de gândire şi expresie într-o măsură incomparabil mai mare decât întreaga 

literatură cultă a acelei naţiuni. Pentru că, spre deosebire de operele literaturii culte, realizate 

ulterior şi care abia mai târziu au constituit obiect de studiu în universităţi doar pentru o elită 

educată şi puţin numeroasă, limba Bibliei a picurat zilnic şi în urechea omului analfabet, 

neînvăţat şi neştiutor de carte. Faptul este evident în cazul marilor naţiunilor europene, care 

au avut mai întâi o traducere a Bibliei şi numai după aceea o literatură şi, eventual,  o 

filosofie în limba naţională proprie.  

 In cazul nostru, al românilor, lucrurile stau într-un fel asemănător. O situaţie aparte o 

prezintă însă circulaţia diferitelor variante, traduse parţial sau integral, ale textului  Cărţii. 

 Primele cărţi ale Bibliei tipărite în limba română au fost, se ştie, Evangheliarul de la 

Sibiu (1551), apoi celebrele tipărituri ale diaconului Coresi, realizate la Braşov:  

Evangheliarul (1563), Faptele Apostolilor (1570) şi Psaltirea (1570). Deşi grec de neam, 

Coresi a utilizat pentru traducerile sale nu doar versiunea grecească a Septuagintei, ci şi pe 

cea latină a Vulgatei (în cazul Psaltirei), dar mai cu seamă şi mai presus de orice a utilizat 

traduceri care circulau în manuscris şi care veneau pe căi neştiute din extremitatea nord-

vestică a arealului locuit de români, de la Mănăstirea Peri din Maramureşul voievodal. 

Potrivit opinei împărtăşită cvasiunanim de către savanţi, exprimată între alţii de către 

Nicolae Iorga [1],  aici în Maramureş, sub influenţa ideilor reformiste ale cehului Jan Hus, s-

au tradus pentru prima dată în limba română, între 1434-1437,  părţi întinse din Sf. 

Scriptură, trebuincioase slujbei şi anume Faptele Apostolilor (titlul în original: „Lucrul 

apostolesc”) şi Psaltirea.   Aceste manuscrise, mai cunoscute şi sub numele de texte 

maramureşene  sau texte rotacizante au stat  la baza altui manuscris celebru, Codicele 

voroneţean,  practic o copie după textele maramureşene  realizată la Mănăstirea Voroneţ, 

fapt deloc surprinzător, având în vedere caracterul privilegiat, frecvent şi sistematic al 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:28:43 UTC)
BDD-V15 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

115 

 

legăturilor dintre Maramureş şi Moldova, după care acestea două împreună, manuscrisul 

maramureşean şi cel voroneţean,  au stat la baza tipăriturilor lui Coresi realizate la Braşov.  

Este un prim exemplu elocvent cu privire la circulaţia relativ extinsă a vechilor scrieri 

bisericeşti. Aşa se explică şi faptul, remacat de altfel de către cercetători,  că diaconul Coresi 

a folosit  „manuscrise husite, brăzdate de ideile Reformei” [2], istoriceşte vorbind singurele 

manuscrise româneşti pe care Coresi putea să le aibă la îndemână,  şi care nu puteau să 

provină de altundeva decât din Maramureşul întins pe atunci până  în proximitatea spaţiului 

cultural ceh, marcat de idei reformiste. S-au întâlnit astfel la Braşov, în centrul geografic al 

spaţiului românesc, geniul cărturarului venit de undeva din vreo comunitate aromână din 

Grecia, din extremitatea sudică a limbii române şi în acelaşi timp nativ în limba 

Septuagingtei,  cu graiul frust dar bătrân şi plin de adâncime al textelor rotacizante provenite 

din extremitatea nordică, maramureşeană a aceluiaşi spaţiu lingvistic.   

A  mai existat apoi, în acelaşi veac al XVI-lea, un proiect nedus până la capăt, de 

traducere integrală în limba română a Vechiului Testament, la care a lucrat Şerban fiul 

diaconului Coresi, împreună cu alţi cărturari ai vremii,  confruntând Septuaginta şi cu o 

versiune maghiară a Bibliei datorată  lui Heltai Gaspar (1551). Au văzut lumina tiparului 

într-o tipografie din Orăştie, la anul 1582, numai primele două cărţi ale Vechiului 

Testament, ediţie rămasă în istorie sub numele de Palia de la Orăştie.   

Pe la jumătatea secolului următor, avem o primă izbândă mai însemnată, constând în 

apariţia primei traduceri integrale a   Noului Testament  la  Alba Iulia, la 1648, „una dintre 

pietrele fundamentale pe care s-a clădit, în secolele următoare, limba română literară” [3].  

Celebra ediţie are la bază o traducere ceva mai veche a unui oarecare călugăr Silvestru, venit 

la Alba Iulia din Ţara Românească, de la Mănăstirea Govora,  şi a multor altor  „ostenitori”, 

forma definitivă a textului fiind dată de către mitropolitul Simion  Ştefan, cel care scrie  

Predoslovia către cetitori, precum şi o dedicaţie pentru princepele calvin al Transilvaniei 

George Rakoczy.  Mai reiese din Predoslovie că traducerea a fost făcută după Septuaginta, 

dar a fost folosită şi Vulgata şi o traducere slavonă, precum şi traducerile tipărite de către 

Coresi, adică Evangheliarul şi Apostolul [4].   

In fine, toate aceste strădanii de două veacuri au fost încununate de apariţia primei  

traduceri a întregii Biblii în limba română, Biblia de la Bucureşti  de la 1688, mai cunoscută 

şi sub denumirea de Biblia Şerban Cantacuzino. Este un punct culminant şi de referinţă. Este 

o a doua sinteză, amplă şi decisivă, a graiurilor din diferitele provincii româneşti. Prima a 

constituit-o seria tipăriturilor lui Coresi care, după cum am arătat mai sus, a adunat câte ceva 

din graiul românesc din sud, din cel maramureşean şi din cel moldovean. Aici în cazul 

Bibliei de la Bucureşti  de la 1688, sinteza este deplină. In această ediţie, Vechiul Testament 

este preluat după traducerea efectuată de către cărturarul moldovean  Nicolae Milescu 

Spătaru, text revizuit de către mitropolitul-poet Dosoftei al Moldovei [5].  Manuscrisul lui 

Milescu, conţinând numai Vechiul Testament,  a fost dăruit lui Grigore Ghica, domn al Ţării 

Româneşti. Apoi, pentru Noul Testament a fost preluat pur şi simplu textul existent, apărut 

la 1648 la Alba Iulia. Inainte de a fi dat la tipar, textul  întreg a fost revăzut încă o dată şi 

diortosit de către celebrii cărturari munteni, fraţii Şerban şi Radu Greceanu,  în colaborare cu 

învăţatul grec Ghermano de Nissa şi cu patriarhul Dositei al Ierusalimului, ştiutor de limbă 

română, care semnează  de altfel şi o prefaţă. Ne aflăm  în faţa unei sinteze depline în sensul 

propriu al termenului, deoarece avem, iată, variante moldovene şi ardelene, a căror formă 

definitivă a fost stabilită la Bucureşti de către cărturari vorbitori ai graiului din Ţara 

Românească.  

Avem aşadar  Biblia de la Bucureşti  de la 1688,  o traducere întreagă, cu rădăcini 

adânci în toate provinciile mari româneşti. 

 Destinul acestei Cărţi este uimitor prin modul în care a recirculat, prin secole, înapoi 

spre izvoare.  Din Biblia de la 1688 au fost tipărite în timp unele părţi de sine stătătoare, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:28:43 UTC)
BDD-V15 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

116 

 

Evangheliarul, Apostolul sau Psaltirea, pe la diferite mănăstiri din ţară.  Un secol şi ceva mai 

târziu, vede lumina tiparului Biblia de la Blaj, la anul 1795.  Samuil Clain, traducătorul 

Bibliei de la Blaj, mărturiseşte într-o  prefaţă intitulată Către cetitoriu, că scopul său a fost 

acela de a  „îndrepta graiul Bibliei ceii mai dinainte româneaşte tipărită” , adică al Bibliei de 

la Bucureşti de la 1688 care, datorită curgerii timpului, a devenit „mult osibit de vorba cea 

de acum obicinuită” [6]. In fapt, nu avem în Biblia de la Blaj o traducere cu totul nouă, cât 

practic o diortosire a celei vechi, de la Bucureşti.  Samuil Clain a schimbat în total, din 

lexicul  Bibliei de la Bucureşti, puţin peste o sută de cuvinte [7].  Prin  Biblia de la Blaj  de 

la 1795 s-a  realizat, paradoxal, nu o ardelenizare a limbii Bibliei, de altfel aşa-ceva nici nu 

ar fi fost cu putinţă, deoarece exista deja o Biblie tradusă la Bucureşti, consacrată şi utilizată 

ca atare timp de peste un secol, ci s-a realizat practic o muntenizare a graiului românesc din 

Ardeal. Apoi, după anul 1812, Basarabia a intrat în componenţa  Imperiului rusesc. A fost 

necesară o Biblie aparte pentru credincioşii români din Basarabia, şi a fost tipărită în 1819 la 

Petersburg o Biblie românească în 500 de exemplare, care reproduce de fapt textul  Bibliei 

de la Blaj, cu unele omisiuni.  Ceva mai târziu, între 1854-1856, având mare lipsă de Cartea 

sfântă, Episcopul Filotei al Buzăului tipăreşte o nouă ediţie a Bibliei în tipografia Episcopiei 

şi în acest scop alege să reproducă  Biblia de la Blaj, pe care o află „mai bine tălmăcită şi 

mai luminată la înţeles” [8].   

Cu aceste consideraţii preliminare, am ajuns la  Biblia lui Şaguna, respectiv Biblia de 

la Sibiu, ediţia patronată de către mitropolitul ortodox al Ardealului Andrei Şaguna şi 

tipărită în anii 1856-1858. Este totodată şi ultima ediţie a Bibliei tipărită în limba română cu 

caractere chirilice. Pe pagina de titlu stă scris:  „BIBLIA / adecă / DUMNEZEIASCA 

SCRIPTURĂ / A LEGII CEI VECHI ŞI A CEI NOAO / după originalul celor Şeptezeci şi 

doi de Tâlcuitori din Alecsandria / tipărită / În zilele Prea Înălţatului nostru Împărat al 

Austriei / FRANŢISC IOSIF I / sub priveghearea şi cu binecuvântarea Ecselenţei Sale, Prea 

Sfinţitului Domn / ANDREIU Baron de ŞAGUNA / Dreptcredinciosul Episcop al Bisericei 

greco-resăritene Ortodoxe în Marele Prin- / cipat al Ardealului ..... / SIBIIU  / cu Tipariul şi 

cu Cheltuiala Tipografiei de la Epi- / scopia dreptcredincioasă resăriteană din Ardeal / la 

annul Domnului 1856-1858”.  Traducerea realizată de către grupul de traducători patronat de 

mitropolitul Şaguna s-a făcut după originalul grecesc al Septuagintei apărut la Atena în 1843 

[9], cu observarea permanentă a soluţiilor de traducere adoptate în Biblia de la Bucureşti de 

la 1688 şi în Biblia de la Blaj  de la 1795. 

Mitropolitul Şaguna este primul care vine cu o concepţie propriu-zisă, articulată şi 

principială privind traducerea Bibliei [10].    

Teza principală a lui Andrei Şaguna, celebră de altfel, este aceea că „Limba Bibliei 

pentru un popor numai o dată se poate face” [11]. Cu o condiţie prealabilă, anume să fie  

„învinsă piedica cea mare a traducerii credincioase şi înţelese”, adică limba poporului 

respectiv din acel moment istoric să fie suficient de evoluată (piedica cea mare), pentru a 

permite o traducere care să întrunească două atribute minimale: (a) traducerea să fie 

„credincioasă”,  adică aşa cum am spune azi să fie fidelă în raport cu originalul; (b) să fie 

„înţeleasă”, adică mesajul profund şi autentic al Bibliei să fie inteligibil în limba în care este 

transpus. Dacă a fost depăşită această condiţie sine qua non,  atunci se poate realiza o primă 

traducere adecvată a Bibliei în limba respectivă. Numai că această primă traducere ajunge în 

mod necesar să fie şi ultima. 

 Pentru că limba Bibliei are un anumit specific, dat de către destinaţia sa specială.  

Biblia este utilizată zilnic în varii servicii relgioase, şi mai cu seamă în liturghie, cuvântul 

biblic capătă în timp de secole o patină şi o aură de sacralitate, primeşte puternice conotaţii 

de ordin cultic, care îl fac nesubstituibil. Incercările de a realiza traduceri tehnice, ad 

litteram, aduse la zi sub raport pur lingvistic, pot să substituie în mod necugetat un cuvânt cu 

sinonimul său şi, chiar dacă sinonimul este perfect, rezultatul unei traduceri mot a mot poate 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:28:43 UTC)
BDD-V15 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

117 

 

fi catastrofal; se prăbuşeşte sistemul conotativ al contextului şi sacralul devine vernacular,  

iar solemnitatea se transformă în trivialitate. Aşa se întâmplă, de exemplu, atunci când, din 

incultură sau comoditate, sunt traduse unele filme cu tematică religioasă: se fac traduceri ad 

litteram, corecte în sine, dar care ignoră expresiile biblice deja consacrate din vechime. Să 

ne imaginăm numai că expresiile din subtitrarea peliculei de film ar fi reluate în uzul 

liturgic: ce ar ieşi atunci?    

 Fireşte că limba  unui popor este un proces viu, care se află în evoluţie istorică. Dar 

limba Bibliei pentru un popor se face o singură dată, după care, cu o anumită periodicitate, 

traducerea dintâi trebuie revizuită, cu precauţii şi respect faţă de textul iniţial,  pentru a fi 

pusă în acord cu evoluţia istorică a limbii. Numai că nu poate fi vorba de o nouă traducere  

ci, mai corect spus, de o revizuire, de o diortosire. Aşa s-au petrecut lucrurile şi cu Biblia de 

la Blaj  de la 1795 sau cu  Biblia Şaguna de la Sibiu de la 1858: ambele au fost practic 

revizuiri periodice şi diortosiri  ale Bibliei de la Bucureşti de la 1688. Acelaşi statut îl au şi 

cele patru ediţii sinodale ale Bibliei româneşti din secolul XX (din 1914, 1936, 1968 şi 

2000). Au existat şi încercări extreme, fie de traducere strict tehnică literală, fie de traducere 

excesiv literară, care să valorifice textul bilbic într-un context mai larg cultural. Avem în 

vedere cele două rateuri celebre din secolul XX: Biblia tradusă de D. Cornilescu la 1921 şi 

respectiv Biblia tradusă de Gala Galaction la 1938. Nici una dintre aceste două traduceri nu 

a fost acceptată de către Sf. Sinod, ca Biblie oficială, de uz liturgic. Au fost acceptate în 

schimb, ca Ediţii sinodale, traducerile care au urmat linia inaugurată de Biblia de la 

Bucureşti  de la 1688. Traducerea tehnică a lui D. Cornilescu a prins mai mult în mediile 

rupte de evoluţia culturii române, anume în mediile româneşti protestante din străinătate,  iar 

traducerea excesiv literară şi românizată a lui Gala Galaction a ajuns să fie apreciată mai 

mult de către oamenii de cultură şi de către literaţi, decât de către teologi.  

Aşadar, în evaluarea traducerii Bibliei, Şaguna vine cu o perspectivă modernă asupra 

raportului între sincronie şi diacronie. Diacronic, există limite istorice inevitabile ale oricărei 

traduceri, dar care se manifestă ca atare, limite care devin vizibile pentru noi ca limite  abia 

după scurgerea unei perioade semnificative de timp. Traducătorii cei dintâi erau şi ei „nişte 

nemernici de-abia ai unui veac”, adică cu merite şi cu lipse de merite inerente veacului, care 

au tradus aşa cum au tradus, fiindcă:  „pe vremurile lor au fost bine şi desăvârşit aşa” [12].  

Intr-o secţiune istorică de ordin sincronic, orice traducere este autosuficientă epocii în care a 

fost efectuată. Limitele traducerii nu se manifestă în sine, ci apar ca atare pentru noi, pe 

măsura ce ne îndepărtăm în timp de momentul de referinţă.  O dată cu scurgerea timpului, în 

speţă peste un secol şi jumătate de la traducerea de la 1688, limba vorbită evoluează, în timp 

ce limba traducerii este fixată în text şi ca atare imobilă.  Atunci se manifestă cu claritate 

nevoia sincronizării, adică a aducerii competenţei textului vechi la nivelul performării 

lingvistice a prezentului.  In cazul Bibliei, acest lucru nu se  realizează  prin efectuarea unei 

traduceri cu totul noi, pentru că este stabilit axiomatic că limba Bibliei pentru un popor se 

poate face doar o singură dată, ci prin înnoirea punctuală, acolo unde este cazul, a lexicului 

vechii traduceri de referinţă [13].  

Mitropolitul Andrei Şaguna are, consecvent cu principiile enunţate, şi o viziune 

proprie, organicistă asupra evoluţiei limbii:  „Iară limba noastră e pom viu, care  în toată 

primăvara se schimbă:  ramurile bătrâne şi fără suc se uscă şi cad,  mlădiţe tinere ies şi cresc; 

funza veştejeşte şi se scutură, dar alta nouă curând îl împodobeşte. Toate ale lui se fac şi se 

prefac,  numai trupina [tulpina] remâne totdeauna aceeaşi” [14]. Este uşor să recunoaştem 

aici, în tulpină, traducerea Bibliei care istoriceşte vorbind o singură dată se poate face, iar în 

frunzele care se schimbă cu o periodicitate determinată cosmic  -  necesara actualizare 

periodică a unor elemente periferice de ordin lexical. Ceea ce însăşi ediţia Şaguna a Bibliei 

în limba română face la rândul său.  

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:28:43 UTC)
BDD-V15 © 2014 Arhipelag XXI Press



Section – Language and Discourse                GIDNI 

 

118 

 

* 

De la perioada în care a trăit Mitropolitul Andrei Şaguna (1809 - 1873), s-a scurs 

deja o perioadă considerabilă de timp, sunt iată peste două secole de la naşterea sa şi  peste 

un secol şi jumătate de la traducerea Bibliei – ediţia care îi poartă numele. 

Cu toate acestea, teoria lui Andrei Şaguna cu privire la traducerea Bibliei poate fi 

considerată ca fiind de interes şi azi, deoarece axioma potrivit căreia limba Bibliei pentru un 

popor o singură dată se poate face a fost într-un sens confirmată  de evoluţia ulterioară a 

evenimentelor în speţă. De la Şaguna încoace, de un secol şi jumătate, Sf. Sinod al Bisericii 

Ortodoxe Române a aprobat ca Sinodale un număr de patru ediţii ale Bibliei, cele de la 

1914, 1936 (Nicodim Munteanu), 1968 şi 2001 (Bartolomeu Anania), ediţii care înseamnă 

de fapt diortosiri, îndreptări succesive ale unei traduceri  de referinţă, a  Bibliei de la 

Bucureşti  de la 1688,  şi a respins două încercări care vizau schimbări radicale în text, care 

ambiţionau să se constituite în traduceri  propriu-zis noi, de autor:  Biblia  lui D. Cornilescu 

(1921) şi  Biblia  lui Gala Galaction (1938).    

 

Bibliografie 
1. Bota, I.,  Maramureşul – leagănul primelor scrieri în limba română, în vol. 

Maramureş, Ed. Risoprint, Cluj-Napoca, 1966, p. 38-46. 

2. Jinga, C., Traduceri ale Bibliei în limba română,  www.quickbible.net ,site consultat 

la data de 26.12.2008. 

3. Jinga, C., Traduceri ale Bibliei în limba română, www.quickbible.net  

4. Păcuraru, M., Istoria Bisericii Ortodoxe Române, Ed. B.O.R., Bucureşti, 1994, p.70 

sq. 

5. Păcuraru,M., Istoria Bisericii Ortodoxe Române, Ed. BOR, Bucureşti, 1994, p.135. 

6. *** Biblia de la Blaj 1795, Ediţie jubiliară, Roma, 2000. 

7. Pavel, E., Un monument de limbă literară, în rev. „Observator cultural”,  nr.70/2001. 

8. Chindriş, I., Secolele Bibliei lui Samul Micu, în rev. „Observator cultural” nr. 

70/2001. 

9. ***  Mitropolitul Andrei baron de Şaguna, Sibiu, Ed. Consist. Episcopal, 1909. 

10. Iuga,  N.,  Profesorul şi sirena, Ed. Proema, Baia Mare, 2001, p. 81-83. 

11.  Şaguna, A., în: Biblia, Sibiu, 1856-1858, p. VI. 

12. Şaguna, A., în: Biblia,  Sibiu, 1856-1858, p. VII. 

13. Iuga, N.,  Profesorul şi sirena, Ed. Proema, Baia Mare, 2001, p. 84. 

14. Şaguna, A., în: Biblia, Sibiu, 1856-1858, p. VIII.    

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 23:28:43 UTC)
BDD-V15 © 2014 Arhipelag XXI Press

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

