
223311  

 

 

SUR LA MÉTAPHORE RÉVÉLATRICE  

DANS LA POÉSIE DE LUCIAN BLAGA 
 

 

GISÈLE VANHESE 

Université de Calabre (Italie) 

 

 

 
Inscrivant notre réflexion dans ce « vaste chantier phénoménologique et épistémologique 

de comparaisons des imaginaires » (Wunenburger 2004 : 2), que Jean-Jacques Wunenburger 

appelle de ses vœux pour indiquer les convergences entre les démarches philosophiques en 

France et en Roumanie, nous voudrions approfondir – dans cette perspective comparatiste – la 

voie qu’ont tracée Gaston Bachelard et Lucian Blaga pour fonder un nouveau versant de 

l’herméneutique. Il se situe au croisement de l’imaginaire et de ce que nous nommerons, après 

Léon Cellier (Cellier 1965), la rhétorique profonde. 
 

1. Herméneutique et rhétorique profonde 
 

Par des chemins différents, Bachelard et Blaga ont eu le mérite d’associer, de manière 

décisive, la configuration de la métaphore au champ du symbole pour mettre en commun 

valeurs et fonctions, ouvrant ainsi un territoire fascinant à l’interprétation. S’il a fallu attendre, 

en France, le développement de la mythocritique pour insérer – comme l’a reconnu Jean-

Jacques Wunenburger – définitivement la métaphore et, plus en général, l’image linguistique 

dans le champ du symbolique, en Roumanie, Lucian Blaga a accompli ce saut qualitatif en 

1937 avec sa réflexion sur la « métaphore révélatrice ». Notons cependant que, déjà en 1938, 

Bachelard parle de la « valeur ontologique d’une métaphore » (Bachelard 1978b : 47), ce que 

les exégètes de l’herméneutique bachelardienne ont ignoré bien souvent. Bien plus tard, dans 

La Poétique de la rêverie de 1960, le philosophe dijonnais a accordé plus nettement un 

pouvoir de création à la métaphore qui devient ainsi le substrat même de l’image : « Un 

renversement doit être fait pour donner pleine réalité à la métaphore. Que d’exercices pour un 

rêveur de mots! La métaphore est alors une origine, l’origine d’une image qui agit 

directement, immédiatement » (Bachelard 1978b : 60–61).  

Si l’attitude bachelardienne restait encore au début floue et ambiguë, le philosophe de 

Cluj parle explicitement de métaphore pour lui conférer non plus seulement un statut 

rhétorique, mais bien un statut ontologique. Rappelons que, dans Geneza metaforei şi sensul 
culturii (La genèse de la métaphore et le sens de la culture), Blaga considère la métaphore  

« plasticisante », ornementale, comme « vide » alors que la métaphore « révélatrice » tend, 

elle, à « la révélation d’un mystère » (Blaga 1995 : 294) (« revelarea unui ‘mister’», Blaga 

1985 : 354), mystère qui est, pour lui, « une catégorie de la transcendance » (Buşe
 
2013 : 

437). C’est la métaphore « révélatrice » qui coïncide avec l’« image » bachelardienne dans 

toute sa plénitude. Définissant le premier type selon le métalangage de la rhétorique 

traditionnelle, Blaga affirme que la métaphore « plasticisante » se produit 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:58 UTC)
BDD-V1158 © 2014 Editura Universității din București



223322  

« lorsque, dans le cadre du langage, un fait se rapproche d’un autre, plus ou moins 

similaire, les deux faits relevant du domaine du monde donné, imaginé, vécu ou pensé. 

Le rapprochement ou le transfert de termes d’un fait sur un autre s’effectue 

exclusivement en vue de conférer à l’un des deux un pouvoir suggestif d’ordre plastique 

[…]. Il convient, au reste, d’observer que les métaphores plasticisantes n’enrichissent en 

aucune façon le contenu proprement dit du fait auquel elles se réfèrent; leur finalité est 

de restituer aussi fidèlement que possible l’épaisseur charnelle d’un fait » (Blaga 1995 : 

290)
1
. 

 

Au contraire, le deuxième type, la métaphore révélatrice, ne possède plus seulement une 

fonction de description du réel mais bien de dévoilement d’un mystère. Elle rompt ainsi son 

lien avec la représentation immédiate pour s’ouvrir à « une dimension de signification 

absente, manquante, transcendante » (Wunenburger 1995 : 16)  

 

« Là où les métaphores du premier type ne font que compléter l’expression directe des 

faits auxquels elles se rapportent, à savoir le mot comme tel, les métaphores du deuxième 

type étendent la signification même de ces faits. Les métaphores révélatrices ont pour 

finalité de faire apparaître une réalité cachée à l’intérieur des faits visés par elles. On 

peut dire, en effet, que les métaphores de ce type tendent à la révélation d’un mystère par 

les moyens que nous mettent à portée de main le monde concret, l’expérience sensible et 

le monde imaginaire […]. La métaphore vient alors accroître la signification du fait 

auquel elle se rapporte et qui, avant d’être touché par la grâce métaphorique, avait encore 

un aspect marqué du sceau du secret […]. Les métaphores révélatrices résultent, elles, du 
mode d’existence spécifique de l’homme, qui est l’existence dans l’horizon du mystère et 

de la révélation. Elles en constituent le premier symptôme » (Blaga 1995 : 293–294)
2
. 

 

Commentant les deux types de métaphores que propose Lucian Blaga, Emilia Parpală 

observe que  
 

« Grandiose et tragique, ce destin est doublement précaire car l’homme vit dans un 

monde concret qu’il ne peut exprimer, dans un monde situé dans l’horizon du mystère, 

qu’il ne peut révéler. Par sa fonction expressive et cognitive, la métaphore aurait le but 

ontologique de corriger cet état précaire » (Parpală
 
2005 : 211). 

                                                           
1 « Metaforele plasticizante se produc în cadrul limbajului prin apropierea unui fapt de altul, mai mult sau 

mai puţin asemănător, ambele fapte fiind de domeniul lumii date, închipuite, trăite sau gîndite. Apropierea 

între fapte sau transferul de termeni de la unul asupra celuilalt se face exclusiv în vederea plasticizării unuia 

din ei […]. E de remarcat că metaforele plasticizante nu îmbogăţesc cu nimic conţinutul ca atare al faptului, la 

care ele se referă. Metaforele acestea sînt destinate să redea cît mai mult carnaţia concretă a unui fapt » (Blaga 

1985 : 350–351). 
2 « Cîtă vreme metaforele tip I nu sporesc semnificaţia faptelor, la care se referă, ci întregesc expresia lor 

directă, cuvîntul ca atare, metaforele tip II sporesc semnificaţia faptelor înşile, la care se referă. Metaforele 

revelatorii sînt destinate să scoată la iveală ceva ascuns, chiar despre faptele pe care le vizează. Metaforele 

revelatorii încearcă într-un fel revelarea unui “mister”, prin mijloace pe care ni le pune la îndemînă lumea 

concretă, experienţa sensibilă şi lumea imaginară […]. Metafora îmbogăţeşte în cazul acesta însăşi 

semnificaţia faptului, la care se referă, şi care, înainte de a fi atins de harul metaforelor în chestiune, avea încă 

o înfăţişare de taină pecetluită […]. Metaforele revelatorii rezultă din modul specific uman de a exista, din 

existenţa în orizontul misterului şi al revelării. Metaforele revelatorii sînt întîiele simptome ale acestui mod 

specific de existenţă » (Blaga 1985: 354–355). Voir à ce sujet Eugen Todoran, « Simbolismul mitic şi stratul 

poetic », in Lucian Blaga. Mitul poetic, 2, Timişoara, Editura Facla, 1983, p. 229–246. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:58 UTC)
BDD-V1158 © 2014 Editura Universității din București



223333  

Blaga et Bachelard ont donc mis en en valeur un type métaphorique qui s’inscrit dans ce 

que le poète roumain nomme la connaissance luciférique ou, selon Gilbert Durand, dans le 

régime nocturne de l’imaginaire. D’un point de vue méthodologique, la démarche des deux 

philosophes requiert d’aborder l’image et la métaphore non plus seulement selon l’approche 

rhétorique mais aussi selon l’approche symbolique de l’herméneutique de l’imaginaire : 

 

« Rendre intelligible l’image oblige à l’appréhender indirectement, à la pénétrer dans sa 

profondeur, à interpréter ses différents niveaux de sens, ce qui exige une orientation 

particulière et un savoir préalable, sous peine de ne pas apercevoir les sens latents [...]. 

L’herméneutique valorise donc un type de représentation qui échappe à l’immédiateté et 

à la transparence et qui exige un engagement actif du sujet dans l’exploration des plans 

médiats » (Wunenburger 1997 : 78). 

 

Soulignons que, pour Bachelard comme pour les autres représentants français de la 

mythocritique, l’herméneutique ne prend pas en considération les métaphores figées, proches 

par bien des côtés de la catachrèse, mais uniquement ce que Paul Ricœur appellera les  

« métaphores vives ». De même, elle ne s’intéresse pas aux symboles codifiés et 

conventionnels (du type la balance pour la Justice), mais bien au symbole comme « signe 

éternellement veuf du signifié » (Durand 2012 : 8). Durand ajoute que « le symbole est, 

comme l’allégorie, reconduction du sensible, du figuré au signifié, mais en plus il est par la 

nature même du signifié inaccessible, épiphanie, c’est-à-dire apparition, par et dans le 

signifiant, de l’indicible » (Durand 2012 : 11–12). 

Cette définition du symbole nous semble très proche de la métaphore révélatrice de 

Blaga. Lucian Blaga ne reconnaît-il pas que les métaphores de ce type « tendent à la 

révélation d’un mystère par les moyens que nous mettent à portée de main le monde concret, 

l’expérience sensible et le monde imaginaire » (Blaga 1995 : 294)
1
 ? La métaphore vive ou 

révélatrice réussit à capter les pouvoirs du symbole pour devenir comme lui « apparition, 

épiphanie d’un secret, d’un mystère » (Durand 1962 : 5). C’est ce que Jean-Jacques 

Wunenburger reconnaît en affirmant que « l’image, mieux que le concept, se présente comme 

une configuration symbolique qui garde en réserve du sens, sous une forme cachée dans les 

signes ou les figures, et le rend disponible pour une réactivation par un sujet interprétant » 

(Wunenburger 1997 : 82). Notons que, dans ce type de réflexion, c’est la métaphore vive ou 

révélatrice qui s’inscrit dans le champ du symbolique, et non l’inverse, car le symbolique se 

configure toujours comme un domaine plus vaste comprenant, selon Durand, « le non-

sensible sous toutes ses formes : inconscient, métaphysique, surnaturel et surréel » (Durand 

2012 : 12). 

La métaphore révélatrice s’apparente aussi à la métaphore symbolique qu’a étudiée 

Tudor Vianu. Pour lui, la perspective qu’offre la métaphore symbolique « n’est pas fermée, 

mais illimitée ou infinie » (Vianu 1968 : 363). Il est intéressant de noter qu’il assimilera 

ensuite la métaphore symbolique à la métaphore poétique (Vianu 1968 : 372–378). Nous 

pensons, avec Sorin Alexandrescu, qu’entre la métaphore poétique et la métaphore 

symbolique, « il n’existe pas de frontière fixe » et même qu’« au cours du poème, chaque 

métaphore peut devenir, à un moment donné, métaphore symbolique ». Le critique considère 

à juste titre que « l’élaboration poétique et la quantité d’informations croissent 

                                                           
1 « Metaforele revelatorii încearcă într-un fel revelarea unui “mister”, prin mijloace pe care ni le pune la 

îndemînă lumea concretă, experienţa sensibilă şi lumea imaginară » (Blaga 1985: 354). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:58 UTC)
BDD-V1158 © 2014 Editura Universității din București



223344  

considérablement pour la métaphore symbolique et surtout pour le symbole » (Alexandrescu 

1966 : 335). D’un point de vue méthodologique, cette démarche requiert d’aborder l’image et 

la métaphore en conjuguant l’approche rhétorique avec l’approche de l’herméneutique de 

l’imaginaire. Comme le relève Jean-Jacques Wunenburger 
 

« Le sens symbolisé, ou sens figuré, qui est indiqué ou suggéré dans l’image littérale, 

confère au symbole une “profondeur”, c’est-à-dire une signification transcendante, dans 

la mesure où ce sens ne se laisse jamais pleinement communiquer de manière claire et 

intégrale. Mais d’un autre côté, ce lien de signifiance reste exposé à une certaine 

dénivellation et opacité qui confère à la relation symbolique un halo de mystère. L’image 

verbale ou spatiale se dérobe à la saisie intellective en se revêtant d’un aspect 

énigmatique. La surface de l’image, tout en restant identifiée et reconnue dans sa 

littéralité propre, masque une autre face occultée, appréhendée comme source d’une 

vérité autre » (Wunenburger 1997 : 207). 

 

2. Mythe et métaphore 

 

C’est dans la parole poétique que l’image va déployer le plus intensément toute sa 

véritable profondeur symbolique, sans doute parce que la dénivellation de la signifiance – 

génératrice d’une écriture oblique et nocturne – y est la plus haute. Comme le dire 

d’Héraclite, la poésie de Lucian Blaga brille de tous les feux d’un diamant obscur. On y 

reconnaît « ce tour d’oracle, ces énigmes, ces réticences qui envoûtent » (Battistini 1968 : 18). 

Dans son approche apophatique du Mystère, il tente de dévoiler les traces, emblèmes, 

signatures, « runes » qui conservent encore comme un reflet de l’harmonie première dans la 

cosmologie élémentaire. Espace magique où se répondent les fécondes correspondances 

qu’une herméneutique abyssale permet de révéler dans la perspective de la mythocritique. 

Certaines des métaphores, que cite Blaga à l’appui de ses réflexions, sont reprises à ses 

propres œuvres et l’on notera qu’en détachant plusieurs métaphores révélatrices des poèmes 

qui les contenaient, Blaga nous invite à les lire uniquement dans leur micro-contexte. Si, dans 

un autre essai, nous avons analysé le célèbre distique d’Asfinţit marin (Coucher de soleil 
marin) – « Soarele, lacrima Domnului, / cade în mările somnului » ( « Le soleil, la larme du 

Seigneur, / tombe dans les mers du sommeil ») – nous voudrions aujourd’hui centrer notre 

analyse sur deux autres vers tout aussi fascinants : « Cenuşa îngerilor arşi în ceruri / ne cade 

fulguind, pe umeri şi pe case ». Ils appartiennent au poème Anno Domini, publié – comme 

Asfinţit marin – dans le même numéro de Gândirea (septembre 1937) et inséré dans La curţile 
dorului (Dans le règne de la nostalgie) : 

 

Anno Domini 
 

Intrat-a noptea-n burg, fără de vamă. 

Şi-i dat să ningă iar sub ore sure. 

Tânjesc pe streşinile catedralei 

medievale duhuri de pădure. 

 

Bătaia ceasului stârneşte liliacul 

din somnul lung, în care s-aşezase. 

Cenuşa îngerilor arşi în ceruri 

ne cade fulguind, pe umeri şi pe case (Blaga 2012 : 356). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:58 UTC)
BDD-V1158 © 2014 Editura Universității din București



223355  

« La nuit est entrée dans le bourg, sans octroi. 

Et il va neiger aux heures grises. 

Sous les auvents de la cathédrale médiévale 

languissent les esprits de la forêt.  

 

Le coup de l’heure tire la chauve-souris 

du long sommeil, où elle était suspendue. 

La cendre des anges brûlés dans les cieux 

tombe, neigeant sur nos épaules et nos demeures ».  

 

Commentant ces deux vers, Blaga parle d’« Un mystère révélé en liaison avec la ‘Neige’ » 

(Blaga 1995 : 296)
1
. On note, dans cette affirmation, que le mot « mystère » est associé à la 

présence de la Neige. La majuscule ainsi que les guillemets mettent en évidence que la Neige 

est comme essentialisée et constitue bien le cinquième élément de la cosmologie subjective de 

Blaga. La Neige possède en effet un symbolisme ambivalent fondé sur des polarités abyssales. 

Connotant l’innocence, elle peut aussi devenir désert glacé, préfiguration du linceul mortel et 

d’un Au-delà apocalyptique. Pureté de l’étoile et de l’ange. La neige spiritualise l’hiver par le 

silence et l’absence de couleurs. On y décèle comme la transfiguration future de la matière. 

Comme l’écrit Yves Bonnefoy, le paysage enneigé « quitte le visible pour l’invisible » 

(Bonnefoy 1987 : 37). 

La première image – « Cenuşa îngerilor arşi în ceruri » – est reliée par le verbe cade à la 

deuxième image « fulguind, pe umeri şi pe case”. Le premier vers du distique est centré sur le 

thème de l’Ange, archétype matriciel exprimant les rapports entre matière et esprit, pur et 

impur, visible et invisible. Médiateurs entre le sensible et l’être, l’instant et l’intemporel, les 

anges traversent les espaces religieux depuis la plus haute antiquité. Leur ascendance semble 

remonter au griffon ailé de la civilisation assyrienne et à quelques divinités de Babylone qui 

avaient le statut d’envoyés célestes, comme certains dieux du panthéon égyptien. Influences 

qui se fondent dans le substrat biblique, sur lequel agiront aussi les spéculations issues du 

mazdéisme, du gnosticisme et du platonisme, pour constituer l’archétype angélique dans le 

judaïsme, le christianisme et l’islam. 

C’est à la fin du II
e
 siècle qu’apparaît à Rome, sur une paroi de la catacombe de Priscilla, 

la première représentation de l’ange chrétien
2
. Dans leur tentative de rendre visible l’invisible, 

les artistes vont adopter diverses solutions picturales – comme, par exemple, la reprise du 

modèle de la Nikè ou Victoire classique pour évoquer la rapidité du vol angélique – et 

accueillir les suggestions du mythe, de la théologie et de la poésie.  

Esprit ailé dont le corps est fait de souffles, l’ange hérite des réflexions cosmogoniques 

autour des puissances élémentaires que sont l’air et le vent. Comme Vayu, dieu du vent chez 

                                                           
1 « Un mister revelat în legătură cu ‘Ninsoarea’ » (Blaga 1985: 356). 
2 Consulter l’ouvrage, extrêmement bien documenté et qui nous a fourni la plupart des informations 

concernant l’histoire des spéculations religieuses sur les Anges et leurs représentations figuratives, de Marco 

Bussagli, Storia degli angeli, Milano, Rusconi, 1991. Voir aussi Franz Cumont, « Les Anges du paganisme », 

dans Revue de l’Histoire des Religions, 1915, nr. 72, p. 159–182; Henri Corbin, Temple et contemplation. 

Essai sur l’islam iranien, Paris, Flammarion, 1981; Jean-Paul Madou, « L’Ange et l’expérience poétique du 

sacré”, dans Qu’est-ce que Dieu? Philosophie et théologie, Hommage à l’Abbé Daniel Coppieters de Gibson, 

Bruxelles, Fac. Univ. Saint-Louis, 1985; Massimo Cacciari, L’Angelo necessario, Milano, Adelphi éd., 1986; 

le volume collectif L’Ange et l’homme, Cahiers de l’hermétisme, Paris, A. Michel, 1978 et Gisèle Vanhese 

(ed.), L’Ange romantique, Dijon, Figures, Cahier du Centre de Recherche sur l’Image, le Symbole, le Mythe, 

1994, nr. 11. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:58 UTC)
BDD-V1158 © 2014 Editura Universității din București



223366  

les Indo-européens, les anges sont omniscients, porteurs de vie et de mort – selon 

l’ambivalence du numineux –, psychopompes, fécondateurs, guides des astres. Cette dernière 

fonction, fondement du sabéisme, assimile le messager du divin à une épiphanie cosmique. 

C’est à cet aspect remontant à d’antiques croyances que se montre sensible tout un courant de 

la poésie moderne, où l’Ange se dresse comme une énigme sur le chemin de l’homme. 

Chez Blaga, le verbe reliant les deux images est le verbe « luciférique » (Indrieş 1981 : 

243) cade, indiquant le mouvement catabolique de la chute. Il est certain que l’association, 

dans le même syntagme, de « înger » et « cade » fait surgir le grand mythe biblique des anges 

déchus qui traverse tout le Romantisme et hante encore de ses sortilèges Luceafărul 

d’Eminescu. Rappelons que, selon la légende, les fils de Dieu virent que les filles des hommes 

étaient belles et les prirent pour épouses, bouleversement de l’ordre divin qui entraîna la 

naissance de géants destructeurs et, en conséquence, le déluge universel que Dieu déclencha 

pour purifier la terre.  

La présence du pluriel « îngerilor » montre bien qu’il ne s’agit pas ici seulement de 

Lucifer, le plus beau des anges, mais de légions d’anges, comme dans le mythe biblique. 

Même si c’est leur cendre qui tombe sur la terre, on ne peut s’empêcher d’y voir une chute en 

une sorte de vision apocalyptique. Chute qui est toujours liée à une faute et au mal. En fait les 

anges ont été « brûlés » et l’évocation souterraine du Feu peut même évoquer les flammes de 

l’Enfer. Comme l’observe Gilbert Durand, « la pureté céleste est donc le caractère moral de 

l’envol, comme la souillure morale était le caractère de la chute » (Durand 1969 : 148). De 

son côté, Bachelard trace une « ptéropsychologie » angélique « où convergent l’aile, 

l’élévation, la flèche, la pureté et la lumière » (Durand 1969 : 145), dynamisme ascensionnel 

qui est ici dramatiquement inversé comme le met en évidence le verbe même de la chute : « 

cade ». Notons encore un assombrissement chromatique – de la blancheur de l’ange au gris de 

la cendre – typique de la constellation symbolique relative au mythe de la chute des anges.  

La cendre indique non seulement l’image de la mort – elle est « ce qui reste après 

l’extinction du feu, donc, anthropocentriquement, le cadavre, résidu du corps après que s’y est 

éteint le feu de la vie » (Chevalier, Gheerbrant 1987 : 187) –, mais elle laisse présager une 

aube résurrectionnelle, les cendres étant l’un des mythèmes de la constellation symbolique du 

Phénix (Bachelard 1988b, 61–104)
1
, connotations proposées aussi par le titre d’un recueil de 

Blaga (Corăbii cu cenuşă, Barques porteuses de cendre). Comme la mort phénicienne, la 

mort des anges revêt donc ici un sens sacrificiel. Les anges meurent pour sanctifier les 

hommes de leur cendre. Ne s’agit-il pas, selon les mots mêmes du poète, d’« Un mystère 

révélé en liaison avec la “Neige” »? Par ailleurs, la symbolique des couleurs associe le Gris à 

« la résurrection des morts » (Chevalier, Gheerbrant 1987 : 487) et, comme le relève Durand, 

« la neige va rejoindre ici le grand mythe cyclique de l’hiver » (Durand 1953 : 627), celui de 

la vie–mort–renaissance. 

En ce qui concerne l’isotopie plus spécifiquement blaguienne, la cendre des anges brûlés 

qui tombe sur la terre indique l’orientation de son imaginaire : le transcendant descend dans le 

monde en fondant, pour lui, l’horizon du mystère. La précision de l’image – « sur nos épaules 

et nos demeures » – exprime une sorte de bienveillance, presque de tendresse, pour 

l’humanité. Comme la croix portée par le Christ, tout le poids de la finitude humaine repose 

en effet sur les épaules des hommes, mais ici il s’agit d’un poids immatériel : une cendre 

angélique qui ressemble à la neige. La référence aux demeures des hommes euphémise le sens 

                                                           
1 Consulter à ce sujet Giovanni Magliocco, « Nel segno della cenere. Su Corăbii cu cenuşă”, in Meridian 

Blaga 7 (Vol. I – Literatură), Cluj-Napoca, Casa Cărţii de Ştiinţă, 2007, p. 125–144. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:58 UTC)
BDD-V1158 © 2014 Editura Universității din București



223377  

de la chute qui se transmute, à la fin du vers, en descente. Comme le souligne Durand, « si 

l’ascension est appel à l’extériorité, à un au-delà du charnel, l’axe de la descente est un axe 

intime, fragile et douillet » (Durand 1969 : 627). 

Comme Blaga le souligne lui-même la métaphore révélatrice se fonde sur la relation 

analogique entre la cendre des anges brûlés et la neige. Pour Michele Prandi, la métaphore est 

toujours le résultat « d’une interprétation contextuelle de la contradiction » (Prandi 1992 : 

169). La résolution de ce conflit conceptuel peut s’effectuer, pour cette image blaguienne, 

selon deux voies. La première consiste à considérer « cenuşa îngerilor arşi » comme une 

métaphore nominale in absentia. Selon la conception de Prandi  

 

« Un trope peut être défini, en première approximation, comme la mise en forme 

linguistique d’un conflit entre concepts ou entre sphères conceptuelles. Son instrument 

canonique est l’incohérence dans le contenu complexe d’un énoncé, la rupture 

d’isotopie, la contradiction. La construction d’énoncés contradictoires, et donc de tropes, 

est l’issue d’une valorisation spécifique de l’autonomie réciproque des structures 

linguistiques et des structures conceptuelles, et plus précisément du décalage entre le 

pouvoir de connexion des formes linguistiques et les solidarités entre contenus 

conceptuels » (Prandi 1992 : 29). 

 

Pour Prandi, la métaphore « exhibe un contenu contradictoire, une impasse discursive 

dont on ne peut sortir qu’en développant des analogies » (Prandi 1992 : 222). Prandi ajoute 

que « la métaphore est un trope de la subordination, soumettant brutalement l’élaboration 

d’un sujet de discours primaire à la focalisation d’un sujet subsidiaire incompatible, relevant 

d’une sphère étrangère » (Prandi 1992 : 222). « Cenuşa îngerilor arşi » constitue le sujet du 

discours subsidiaire (ou foyer selon la terminologie de Black 1968) alors que « neige » 

constitue le sujet du discours primaire (le référent visé ou comparé), un double virtuel. La 

corrélation métaphorique est attribuée à un paradigme in absentia (cendre angélique – neige), 

comme le révèle le conflit conceptuel se déroulant in praesentia entre les composantes de 

l’énoncé (« cade, fulguind » et « Cenuşa îngerilor arşi »). 

Par sa fulgurance, la métaphore in absentia, où n’est présent que le comparant, 

s’apparente à une vision. Dans l’optique qui est celle de Michele Prandi, l’effet de la 

métaphore est toujours de « “faire voir” le sujet du discours primaire [la neige] “par 

l’intermédiaire” d’un sujet de discours subsidiaire [la cendre des anges] coïncidant avec le 

foyer » (Prandi 1992 : 127). « Neutralisant les frontières ontologiques, elle mélange les 

sphères conceptuelles et bouleverse les chemins qui les relient » (Prandi 1992 : 35). 

Métaphore projective selon Prandi (Prandi 1992 : 240), métaphore vive selon Ricœur, 

métaphore démiurgique selon Weinrich : 

 

« La certitude s’impose que les métaphores ne reproduisent pas du tout des analogies 

réelles ou préalablement envisagées, comme le voulait l’ancienne métaphorique; tout au 

contraire, elles créent les analogies et établissent des correspondances : les métaphores 

sont les instruments d’un démiurge » (Prandi 1992 : 241). 

  

3. Métaphore révélatrice et métaphore poétique 
 

L’autre voie transforme la forme verbale fulguind, traduit littéralement par « neigeant en 

flocons épars, légers », dans le vrai pivot de l’image. Il s’agit d’un participe présent, exprimant 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:58 UTC)
BDD-V1158 © 2014 Editura Universității din București



223388  

une action coïncidant avec l’action marquée par le verbe qu’il accompagne (« cade »). Selon la 

perspective rhétorique, le verbe métaphorique constitue un système complexe d’interactions 

(se déroulant à la fois sur l’axe paradigmatique et sur l’axe syntagmatique) permettant la 

connexion de constituants (sujet et verbe) qui véhiculent des contenus conceptuels 

conflictuels. Le verbe métaphorique (« a fulgui ») entre en contradiction avec son partenaire 

nominal et opère une recatégorisation du sujet (« cenuşa »), la valeur sémantique du verbe 

réussissant à modifier la charge notionnelle de ce sujet : la cendre est « vue » comme de la 

neige. Il s’agit ici d’un verbe impersonnel utilisé de manière transitive (la cendre neige), ce 

qui – selon Prandi – entraîne, d’une part, une métaphore grammaticale et, de l’autre, une 

métaphore conceptuelle : « l’utilisation métaphorique des verbes impersonnels […] est donc 

obligée de franchir un obstacle grammatical préliminaire : d’opérer une variation de la 

valence du verbe, qui pour l’occasion reçoit un ou plusieurs arguments » (Prandi 1992 : 81).  

Prandi observe encore que « le verbe impersonnel accepte un sujet désignant des entités 

engagées directement, quoique métaphoriquement, dans le procès. Par analogie avec l’objet 

interne, nous pourrions qualifier ce sujet de sujet interne » (Prandi 1992 : 82). Il ajoute que « 

lors de l’emploi métaphorique du verbe, c’est le sujet interne qui fonctionne comme un 

modèle […]. L’actant interne est un cas particulier de figura etymologica » (Prandi 1992 : 82). 

Selon nous, ce cas de redondance, qui s’effectue sur l’axe syntagmatique, s’apparente au 

processus de la métaphore in praesentia. Une telle hypothèse éclaire pourquoi nous pourrions 

restituer, en traduction, « fulguind » par un substantif ( « neige ») réalisant ainsi directement 

une métaphore in praesentia : « La cendre des anges brûlés dans les cieux / tombe, neige sur 

nos épaules et nos demeures ». 

Ici le sujet interne est la neige pour la « cendre neigeant ». La métaphore verbale propose 

ainsi, de façon oblique, une assimilation analogique entre la cendre angélique et la neige. 

Durand note que « la neige apparaît donc bien dans sa qualité acoustique comme une matière 

poétique, et par là comme un tremplin métaphysique. Remonte-pente vers l’absolu, elle nous 

révèle cependant une forme particulière de cette absoluité » (Durand 1953 : 621). Fondée sur 

une métaphysique du silence et de la blancheur, la rêverie neigeuse de Blaga devient mystique :  

« Dans l’univers de l’hiver la pensée se recueille et devient angélique, loin des exubérances 

charnelles de l’été » (Durand 1953 : 625). 

Mais s’agit-il encore de notre neige? En effet, pour Blaga, l’équivalence analogique 

actualisée par la métaphore révélatrice n’est pas semblable à celle de la métaphore « 

plasticisante » où un (a) = un (b). Ici le fait atmosphérique (a) (« la neige ») n’est pas 

simplement assimilé à la vision mystique (b) (« la cendre des anges ») mais reçoit, par son 

contact avec (b), un sens qui l’excède que Blaga exprime comme (a + x) = (b) ou (b) = (a + 

x). Pour Blaga, « dans une métaphore révélatrice, ce n’est donc pas tellement l’analogie qui 

nous intéresse, c’est surtout la dysanalogie, essentiellement destinée à compléter (a) par 

débordement […]. Les métaphores révélatrices amalgament ou conjuguent deux faits 

analogiques-dysanalogiques en vue de révéler un (x), à savoir la dimension cachée du mystère » 

(Blaga 1995 : 330)
1
. Selon Mircea Borcilă, l’élément (a) n’est plus vu seulement comme fait 

concret, mais doit être appréhendé comme « signe visible d’un (x) » (Borcilă
 
1995 : 98). Nul 

doute que Blaga ne transforme ici la lecture du poème en un trajet initiatique : « une anagogie, 

une remontée participative vers l’être divin, même si, au plus bas degré de reproduction de 

                                                           
1 « Într-o metaforă revelatorie nu interesează aşadar numai analogia dintre “a” şi “b”, ci şi dizanalogia, care 

e tocmai destinată să completeze debordant pe “a” […]. Metaforele revelatorii amalgamizează sau conjugă 

două fapte analogice-dizanalogice spre a revela în acest fel un x, sau latura ascunsă a unui mister » (Blaga 

1985 : 387). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:58 UTC)
BDD-V1158 © 2014 Editura Universității din București



223399  

l’invisible, il ne reste plus que des empreintes, qui ne conservent que la forme vide du modèle » 

(Wunenburger 1997 : 116). Traces indicielles, « runes », que sont les métaphores révélatrices. 

Même si la neige appartient à l’univers concret, elle a donc déjà subi une transmutation 

vu que c’est la cendre angélique qui est uniquement présente dans le texte, la trace de la neige 

– comme nous l’avons montré dans notre analyse – résidant uniquement dans le verbe « 

fulguind » (et plus précisément dans son sujet interne). La dysanalogie fondamentale indique 

le sens même de la transmutation métaphorique. En effet, ce n’est pas la neige qui ressemble à 

la cendre angélique mais l’inverse. Blaga ne transfigure pas la réalité par une métaphore 

ascendante; il compare un élément de l’invisible à un élément matériel de notre monde, même 

s’il s’agit d’une matière sublimée comme l’est la neige. Avec cette image, nous assistons 

vraiment à la descente du transcendant sur la terre. C’est cette « dysanalogie » qui, selon nous, 

indique que la neige a déjà incorporé le (x) (et est donc devenue un a + x) lorsqu’elle tombe 

dans notre monde. Elle n’est plus désormais l’élément réel, mais un signe du mystère. La 

transmutation poétique vise ainsi à transformer, par consumation des apparences, le visible et 

à faire coaguler de l’invisible comme chez Yves Bonnefoy. 

En fait, les deux images, « cenuşa îngerilor arşi în ceruri » et « fulguind, pe umeri şi pe 

case », reliées par le verbe « cade », forment un syntagme complet dont l’interprétation 

excède la valeur symbolique de chaque composante prise séparément. Le caractère 

ontologique de l’image se révèle, selon nous, à travers plusieurs coincidentia oppositorum qui 

constituent la structure profonde du distique et sont créatrices de dysanalogies. En effet, dans 

la parole blaguienne, la blancheur, qui s’hypostasie dans l’Ange et dans la Neige, s’oppose à 

la rougeur du Feu
1
 (indexé par « arşi ») pour s’unir à lui en des noces alchimiques. De même, 

l’invisible – symbolisé par la cendre angélique – épouse le visible qu’incarnent les hommes et 

leurs demeures qui la reçoivent. Enfin, dans le règne du visible lui-même, notons une dernière 

union oppositive entre le règne humain (représenté par la synecdoque « umeri ») et le règne 

non-humain (représenté par la synecdoque « case »). Marquant l’union hiérogamique entre 

l’invisible et le visible, entre le haut et le bas, le verbe « cade » évoque la descente sofianique 

de l’absolu dans le monde : du ciel (« în ceruri ») vers la demeure terrestre des hommes  

(« case »).  

 

Lucian Blaga s’inscrit ainsi parmi ces poètes ravisseurs d’images abyssales, son dire 

poétique rechargeant les noms du pouvoir numineux – que la connaissance diurne leur a retiré – 

pour leur restituer le « rayonnement logophanique » (Ramnoux 1968 : 7) perdu. Comme 

l’affirme Călin Teutişan, pour Blaga, « la métaphore elle-même est une voie de révélation du 

mystère nouménal » (Teutişan 2005 : 190) destinée à découvrir « le ‘caché’ de ce monde, en 

faisant de l’art un miroir mystérieux et oblique » (Teutişan 2005 : 192). Le comparant de la 

métaphore révélatrice dévoile tout en occultant. La cause de la mort des anges reste en effet 

inexpliquée, selon l’axiome de la censure transcendantale, comme l’origine des pleurs 

démiurgiques dans Asfinţit marin. L’herméneutique permet, jusqu’à un certain point, de 

déployer le sens symbolique en attente dans la métaphore révélatrice de Blaga. Et c’est ce 

sens symbolique qui confère aux images « une ouverture et une richesse de significations qui 

rendent leur contemplation et interprétation sans fin » (Wunenburger 1995 : 17). Comme le 

relève Jean-Jacques Wunenburger, « les réalités intelligibles ou spirituelles, qui se tiennent en 

amont des images profondes, matricielles, sont prises dans des constellations d’idées, qui 

forment des champs relationnels, dont on ne peut jamais parcourir tous les éléments » 

                                                           
1 Pour Chevalier et Gheerbrant, « le feu correspond […] à la couleur rouge » (1987 : 435). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:58 UTC)
BDD-V1158 © 2014 Editura Universității din București



224400  

(Wunenburger 1995 : 20). L’image – et avant tout la métaphore – est franchissement des 

confins, passage d’un niveau d’être à un autre, traversée vers un au-delà des signes. Démarche 

herméneutique engendrant la quête inépuisable de ce moment où l’absolu serait à notre portée 

pour la fin de notre exil. 

 
 

BIBLIOGRAPHIE 

 

Alexandrescu, Sorin, 1966, « Simbol şi simbolizare. Observaţii asupra unor procede poetice 

argheziene », in Studii de poetică şi stilistică, Bucureşti, Editura pentru Literatură, pp. 

318‒369. 

Bachelard, Gaston, 1978a, L’Air et les songes, Paris, Éditions José Corti. 

Bachelard, Gaston, 1978b, La Poétique de la rêverie, Paris, P. U. F. 

Bachelard, Gaston, 1979, L’Eau et les rêves, Paris, Éditions José Corti.  

Bachelard, Gaston, 1980a, La Terre et les rêveries de la volonté, Paris, Éditions José Corti.  

Bachelard, Gaston, 1980b, La Flamme d’une chandelle, Paris, P. U. F.  

Bachelard, Gaston, 1988a, Le Droit de rêver, Paris, P. U. F. 

Bachelard, Gaston, 1988b, Fragments d’une poétique du Feu, Paris, P. U. F. 

Battistini Yves, 1968, Trois présocratiques, Paris, Gallimard. 

Black, Max, 1968, Models and Metaphors, Ithaca, Cornell University Press. 

Blaga, Lucian, 1985, Geneza metaforei şi sensul culturii, in Opere, 9, Bucureşti, Editura Minerva.  

Blaga, Lucian, 1995, La Genèse de la métaphore, in Trilogie de la culture, Paris, Librairie du 

savoir, Traduit par Y. Cauchois, R. Marin et G. Danesco. 

Blaga, Lucian, 2012, Opere, I. Poezii, Bucureşti, Academia Română, Fundaţia Naţională pentru 

Ştiinţă şi Artă. 

Bonnefoy, Yves, 1987, Ce qui fut sans lumière, Paris, Mercure de France. 

Borcilă, Mircea, 1995, « Soarele, lacrima Domnului », in Fr. Király, Sergiu Drincu, Ion Funeriu 

(ed.), G. I. Tohăneanu 70, Editura Amphora, Timişoara, pp. 95–101. 

Buşe, Ionel, 2013, « Affinités poétiques chez Gaston Bachelard et Lucian Blaga », in Jean-Jacques 

Wunenburger (ed.), Gaston Bachelard. Science et poétique, une nouvelle éthique ?, Paris, 

Hermann Éditeurs, pp. 425–442. 

Cellier, Léon, 1965, « D’une rhétorique profonde : Baudelaire et l’oxymoron », Cahiers 

Internationaux de Symbolisme, nr. 8, pp. 3–14. 

Chevalier, Jean, Alain Gheerbrant, 1987, Dictionnaire des symboles, Paris, Éditions R. Laffont. 

Durand, Gilbert, 1953, « Psychanalyse de la neige », Mercure de France, nr. 1080, pp. 615–639. 

Repris dans Bulletin de l’Association des amis de Gaston Bachelard, 2003, nr. 5, pp. 8–37. 

Durand, Gilbert, 1962, « L’Occident iconoclaste », Cahiers internationaux de Symbolisme, nr. 2. 

Durand, Gilbert, 1969, Les Structures anthropologiques de l’imaginaire, Paris, Dunod. 

Durand, Gilbert, 2012, L’Imagination symbolique, Paris, P. U. F. 

Indrieş, Alexandra, 1981, Sporind a lumii taină. Verbul în poezia lui Lucian Blaga, Bucureşti, 

Editura Minerva. 

Magliocco, Giovanni, 2007, « Nel segno della cenere. Su Corăbii cu cenuşă », in Meridian Blaga 

7 (Vol. I - Literatură), Cluj-Napoca, Casa Cărţii de Ştiinţă, pp. 125–144. 

Parpală, Emilia, 2005, Introducere în stilistică, Piteşti, Ed. Paralela 45. 

Prandi, Michele, 1992, Grammaire philosophique des tropes, Paris, Les Éditions de Minuit. 

Ramnoux, Clémence, 1968, Héraclite ou l’homme entre les choses et les mots, Paris, Société 

d’édition « Les Belles Lettres ». 

Teutişan, Călin, 2005, Eros şi reprezentare. Convenţii ale poeziei erotice româneşti, Piteşti, 

Paralela 45. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:58 UTC)
BDD-V1158 © 2014 Editura Universității din București



224411  

Todoran, Eugen, 1983, « Simbolismul mitic şi stratul poetic », in Lucian Blaga. Mitul poetic, 2, 

Timişoara, Editura Facla, pp. 229‒ 246. 

Vianu, Tudor, 1968, Studii de stilistică, Bucureşti, Editura didactică şi pedagogică. 

Wunenburger, Jean-Jacques, 1995, La Vie des images, Strasbourg, Presses Universitaires de 

Strasbourg. 

Wunenburger Jean-Jacques, 1997, Philosophie des images, Paris, P. U. F. 

Wunenburger, Jean-Jacques, 2004, « Epistémologies croisées de l’Imaginaire : les traditions 

françaises et roumaines », Loxias, Loxias 2, mis en ligne le 15 janvier 2004, URL : http 

://revel.unice.fr/loxias/index.html?id=889. 

 

 
ON REVELATORY METAPHOR IN THE POETRY OF LUCIAN BLAGA 

 

(Abstract) 

 

In this essay we explore an aspect of hermeneutics situated at the intersection of the Imaginary and of 

what Léon Cellier calls “deep rhetoric”. The first part demonstrates how Blaga’s thoughts on revelatory 

metaphor within his philosophical œuvre coincide with Gaston Bachelard’s ideas of the image. We 

demonstrate how Lucian Blaga had the merit of associating, by diverse means, the configuration of 

metaphor, and the image, with that of symbol. In the second part, we analyse the relations between 

metaphor and myth in Anno Domini. In the third part, we examine a number of revelatory metaphors in 

Blaga’s poem to reveal, in conclusion, the connections between revelatory metaphor, symbolic metaphor 

and poetic metaphor. 

 

 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:43:58 UTC)
BDD-V1158 © 2014 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

