SUR LA Mé‘l:APHORE REVELATRICE
DANS LA POESIE DE LUCIAN BLAGA

GISELE VANHESE
Université de Calabre (Italie)

Inscrivant notre réflexion dans ce « vaste chantier phénoménologique et épistémologique
de comparaisons des imaginaires » (Wunenburger 2004 : 2), que Jean-Jacques Wunenburger
appelle de ses veeux pour indiquer les convergences entre les démarches philosophiques en
France et en Roumanie, nous voudrions approfondir — dans cette perspective comparatiste — la
voie qu’ont tracée Gaston Bachelard et Lucian Blaga pour fonder un nouveau versant de
I’herméneutique. Il se situe au croisement de I’imaginaire et de ce que nous nommerons, apres
Léon Cellier (Cellier 1965), la rhétorique profonde.

1. Herméneutique et rhétorique profonde

Par des chemins différents, Bachelard et Blaga ont eu le mérite d’associer, de manicre
décisive, la configuration de la métaphore au champ du symbole pour mettre en commun
valeurs et fonctions, ouvrant ainsi un territoire fascinant a I’interprétation. S’il a fallu attendre,
en France, le développement de la mythocritique pour insérer — comme 1’a reconnu Jean-
Jacques Wunenburger — définitivement la métaphore et, plus en général, I’image linguistique
dans le champ du symbolique, en Roumanie, Lucian Blaga a accompli ce saut qualitatif en
1937 avec sa réflexion sur la « métaphore révélatrice ». Notons cependant que, déja en 1938,
Bachelard parle de la « valeur ontologique d’une métaphore » (Bachelard 1978b : 47), ce que
les exégetes de ’herméneutique bachelardienne ont ignoré bien souvent. Bien plus tard, dans
La Poétique de la réverie de 1960, le philosophe dijonnais a accordé plus nettement un
pouvoir de création a la métaphore qui devient ainsi le substrat méme de I’image : « Un
renversement doit étre fait pour donner pleine réalité a la métaphore. Que d’exercices pour un
réveur de mots! La métaphore est alors une origine, l’origine d’une image qui agit
directement, immédiatement » (Bachelard 1978b : 60-61).

Si I’attitude bachelardienne restait encore au début floue et ambigug, le philosophe de
Cluj parle explicitement de métaphore pour lui conférer non plus seulement un statut
rhétorique, mais bien un statut ontologique. Rappelons que, dans Geneza metaforei si sensul
culturii (La genése de la métaphore et le sens de la culture), Blaga considere la métaphore
« plasticisante », ornementale, comme « vide » alors que la métaphore « révélatrice » tend,
elle, a « la révélation d’un mystére » (Blaga 1995 : 294) (« revelarea unui ‘mister’», Blaga
1985 : 354), mystere qui est, pour lui, « une catégorie de la transcendance » (Buse 2013 :
437). C’est la métaphore « révélatrice » qui coincide avec 1’« image » bachelardienne dans
toute sa plénitude. Définissant le premier type selon le métalangage de la rhétorique
traditionnelle, Blaga affirme que la métaphore « plasticisante » se produit

231

BDD-V1158 © 2014 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:02:09 UTC)



« lorsque, dans le cadre du langage, un fait se rapproche d’un autre, plus ou moins
similaire, les deux faits relevant du domaine du monde donné, imaginé, vécu ou pensé.
Le rapprochement ou le transfert de termes d’un fait sur un autre s’effectue
exclusivement en vue de conférer a I’un des deux un pouvoir suggestif d’ordre plastique
[...]- Il convient, au reste, d’observer que les métaphores plasticisantes n’enrichissent en
aucune facon le contenu proprement dit du fait auquel elles se réferent; leur finalité est
de relstituer aussi fidelement que possible 1’épaisseur charnelle d’un fait » (Blaga 1995 :
290)".

Au contraire, le deuxiéme type, la métaphore révélatrice, ne posséde plus seulement une
fonction de description du réel mais bien de dévoilement d’un mystére. Elle rompt ainsi son
lien avec la représentation immédiate pour s’ouvrir a « une dimension de signification
absente, manquante, transcendante » (Wunenburger 1995 : 16)

« La ou les métaphores du premier type ne font que compléter I’expression directe des
faits auxquels elles se rapportent, a savoir le mot comme tel, les métaphores du deuxieme
type étendent la signification méme de ces faits. Les métaphores révélatrices ont pour
finalité de faire apparaitre une réalité cachée a I’intérieur des faits visés par elles. On
peut dire, en effet, que les métaphores de ce type tendent a la révélation d’un mystére par
les moyens que nous mettent a portée de main le monde concret, I’expérience sensible et
le monde imaginaire [...]. La métaphore vient alors accroitre la signification du fait
auquel elle se rapporte et qui, avant d’étre touché par la grace métaphorique, avait encore
un aspect marqué du sceau du secret [...]. Les métaphores révélatrices résultent, elles, du
mode d’existence spécifique de [’homme, qui est [’existence dans [’horizon du mystere et
de la révélation. Elles en constituent le premier symptome » (Blaga 1995 : 293-294)%.

Commentant les deux types de métaphores que propose Lucian Blaga, Emilia Parpala
observe que

« Grandiose et tragique, ce destin est doublement précaire car I’homme vit dans un
monde concret qu’il ne peut exprimer, dans un monde situé dans I’horizon du mystere,
qu’il ne peut révéler. Par sa fonction expressive et cognitive, la métaphore aurait le but
ontologique de corriger cet état précaire » (Parpala 2005 : 211).

! « Metaforele plasticizante se produc in cadrul limbajului prin apropierea unui fapt de altul, mai mult sau
mai putin asemanator, ambele fapte fiind de domeniul lumii date, inchipuite, triite sau gindite. Apropierea
intre fapte sau transferul de termeni de la unul asupra celuilalt se face exclusiv in vederea plasticizarii unuia
din ei [...]. E de remarcat ca metaforele plasticizante nu imbogatesc cu nimic continutul ca atare al faptului, la
care ele se referd. Metaforele acestea sint destinate sa redea cit mai mult carnatia concretd a unui fapt » (Blaga
1985 : 350-351).

2 « Cita vreme metaforele tip I nu sporesc semnificatia faptelor, la care se refera, ci intregesc expresia lor
directa, cuvintul ca atare, metaforele tip II sporesc semnificatia faptelor insile, la care se referd. Metaforele
revelatorii sint destinate sd scoatd la iveald ceva ascuns, chiar despre faptele pe care le vizeaza. Metaforele
revelatorii incearca intr-un fel revelarea unui “mister”, prin mijloace pe care ni le pune la indemind lumea
concreta, experienta sensibila si lumea imaginarda [...]. Metafora imbogateste in cazul acesta insasi
semnificatia faptului, la care se refera, si care, inainte de a fi atins de harul metaforelor in chestiune, avea inca
o infdtisare de taind pecetluita [...]. Metaforele revelatorii rezultd din modul specific uman de a exista, din
existenta in orizontul misterului si al reveldrii. Metaforele revelatorii sint intiiele simptome ale acestui mod
specific de existentd » (Blaga 1985: 354-355). Voir a ce sujet Eugen Todoran, « Simbolismul mitic si stratul
poetic », in Lucian Blaga. Mitul poetic, 2, Timisoara, Editura Facla, 1983, p. 229-246.

232

BDD-V1158 © 2014 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:02:09 UTC)



Blaga et Bachelard ont donc mis en en valeur un type métaphorique qui s’inscrit dans ce
gue le poéte roumain nomme la connaissance luciférique ou, selon Gilbert Durand, dans le
régime nocturne de I’imaginaire. D’un point de vue méthodologique, la démarche des deux
philosophes requiert d’aborder I’image et la métaphore non plus seulement selon 1’approche
rhétorique mais aussi selon ’approche symbolique de I’herméneutique de 1’imaginaire :

« Rendre intelligible I’image oblige a I’appréhender indirectement, a la pénétrer dans sa
profondeur, a interpréter ses différents niveaux de sens, ce qui exige une orientation
particuliere et un savoir préalable, sous peine de ne pas apercevoir les sens latents [...].
L’herméneutique valorise donc un type de représentation qui échappe a I’'immédiateté et
a la transparence et qui exige un engagement actif du sujet dans I’exploration des plans
médiats » (Wunenburger 1997 : 78).

Soulignons que, pour Bachelard comme pour les autres représentants francais de la
mythocritique, I’herméneutique ne prend pas en considération les métaphores figées, proches
par bien des cOtés de la catachrése, mais uniquement ce que Paul Ricceur appellera les
« métaphores vives ». De méme, elle ne s’intéresse pas aux symboles codifiés et
conventionnels (du type la balance pour la Justice), mais bien au symbole comme « signe
éternellement veuf du signifié » (Durand 2012 : 8). Durand ajoute que « le symbole est,
comme I’allégorie, reconduction du sensible, du figuré au signifi¢, mais en plus il est par la
nature méme du signifié inaccessible, épiphanie, c’est-a-dire apparition, par et dans le
signifiant, de I’indicible » (Durand 2012 : 11-12).

Cette définition du symbole nous semble tres proche de la métaphore révélatrice de
Blaga. Lucian Blaga ne reconnait-il pas que les métaphores de ce type « tendent a la
révélation d’un mystére par les moyens que nous mettent a portée de main le monde concret,
I’expérience sensible et le monde imaginaire » (Blaga 1995 : 294)! ? La métaphore vive ou
révélatrice réussit a capter les pouvoirs du symbole pour devenir comme lui « apparition,
épiphanie d’un secret, d’un mystére » (Durand 1962 : 5). C’est ce que Jean-Jacques
Wunenburger reconnait en affirmant que « I’image, mieux que le concept, se présente comme
une configuration symbolique qui garde en réserve du sens, sous une forme cachée dans les
signes ou les figures, et le rend disponible pour une réactivation par un sujet interprétant »
(Wunenburger 1997 : 82). Notons que, dans ce type de réflexion, ¢’est la métaphore vive ou
révélatrice qui s’inscrit dans le champ du symbolique, et non I’inverse, car le symbolique se
configure toujours comme un domaine plus vaste comprenant, selon Durand, « le non-
sensible sous toutes ses formes : inconscient, métaphysique, surnaturel et surréel » (Durand
2012 : 12).

La métaphore révélatrice s’apparente aussi a la métaphore symbolique qu’a étudiée
Tudor Vianu. Pour lui, la perspective qu’offre la métaphore symbolique « n’est pas fermée,
mais illimitée ou infinie » (Vianu 1968 : 363). Il est intéressant de noter qu’il assimilera
ensuite la métaphore symbolique a la métaphore poétique (Vianu 1968 : 372-378). Nous
pensons, avec Sorin Alexandrescu, qu’entre la métaphore poétique et la métaphore
symbolique, « il n’existe pas de fronti¢re fixe » et méme qu’« au cours du poéme, chaque
métaphore peut devenir, a un moment donné, métaphore symbolique ». Le critique considére
a juste titre que « 1’élaboration poétique et la quantité d’informations croissent

! « Metaforele revelatorii incearcd intr-un fel revelarea unui “mister”, prin mijloace pe care ni le pune la
indemind lumea concreta, experienta sensibila si lumea imaginara » (Blaga 1985: 354).

233

BDD-V1158 © 2014 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:02:09 UTC)



considérablement pour la métaphore symbolique et surtout pour le symbole » (Alexandrescu
1966 : 335). D’un point de vue méthodologique, cette démarche requiert d’aborder I’image et
la métaphore en conjuguant ’approche rhétorique avec I’approche de 1’herméneutique de
I’imaginaire. Comme le reléve Jean-Jacques Wunenburger

« Le sens symbolisé, ou sens figuré, qui est indiqué ou suggéré dans I’image littérale,
confere au symbole une “profondeur”, ¢’est-a-dire une signification transcendante, dans
la mesure ou ce sens ne se laisse jamais pleinement communiquer de maniére claire et
intégrale. Mais d’un autre c6té, ce lien de signifiance reste exposé a une certaine
dénivellation et opacité qui confére a la relation symbolique un halo de mystére. L’image
verbale ou spatiale se dérobe a la saisie intellective en se revétant d’un aspect
énigmatique. La surface de I’image, tout en restant identifiée et reconnue dans sa
littéralité propre, masque une autre face occultée, appréhendée comme source d’une
vérité autre » (Wunenburger 1997 : 207).

2. Mythe et métaphore

C’est dans la parole poétique que I'image va déployer le plus intensément toute sa
véritable profondeur symbolique, sans doute parce que la dénivellation de la signifiance —
génératrice d’une écriture oblique et nocturne — y est la plus haute. Comme le dire
d’Héraclite, la poésie de Lucian Blaga brille de tous les feux d’un diamant obscur. On y
reconnait « ce tour d’oracle, ces énigmes, ces réticences qui envottent » (Battistini 1968 : 18).
Dans son approche apophatique du Mystére, il tente de dévoiler les traces, emblémes,
signatures, « runes » qui conservent encore comme un reflet de I’harmonie premiére dans la
cosmologie élémentaire. Espace magique ou se répondent les fécondes correspondances
qu’une herméneutique abyssale permet de révéler dans la perspective de la mythocritique.

Certaines des métaphores, que cite Blaga a ’appui de ses réflexions, sont reprises a Ses
propres ceuvres et 1’on notera qu’en détachant plusieurs métaphores révélatrices des poémes
qui les contenaient, Blaga nous invite a les lire uniquement dans leur micro-contexte. Si, dans
un autre essai, nous avons analysé le célébre distique d’Asfingit marin (Coucher de soleil
marin) — « Soarele, lacrima Domnului, / cade in marile somnului » ( « Le soleil, la larme du
Seigneur, / tombe dans les mers du sommeil ») — nous voudrions aujourd’hui centrer notre
analyse sur deux autres vers tout aussi fascinants : « Cenusa ingerilor arsi in ceruri / ne cade
fulguind, pe umeri si pe case ». lls appartiennent au poéme Anno Domini, publié — comme
Asfintit marin — dans le méme numéro de Gandirea (septembre 1937) et inséré dans La curtile
dorului (Dans le régne de la nostalgie) :

Anno Domini

Intrat-a noptea-n burg, fara de vama.
Si-i dat sa ninga iar sub ore sure.
Tanjesc pe stresinile catedralei
medievale duhuri de padure.

Bataia ceasului starneste liliacul

din somnul lung, in care s-agezase.

Cenusa ingerilor arsi in ceruri

ne cade fulguind, pe umeri si pe case (Blaga 2012 : 356).

234

BDD-V1158 © 2014 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:02:09 UTC)



« La nuit est entrée dans le bourg, sans octroi.
Et il va neiger aux heures grises.

Sous les auvents de la cathédrale médiévale
languissent les esprits de la forét.

Le coup de I’heure tire la chauve-souris

du long sommeil, ou elle était suspendue.

La cendre des anges brllés dans les cieux

tombe, neigeant sur nos épaules et nos demeures ».

Commentant ces deux vers, Blaga parle d’« Un mystére révélé en liaison avec la ‘Neige’ »
(Blaga 1995 : 296)". On note, dans cette affirmation, que le mot « mystére » est associé a la
présence de la Neige. La majuscule ainsi que les guillemets mettent en évidence que la Neige
est comme essentialisée et constitue bien le cinquieme élément de la cosmologie subjective de
Blaga. La Neige possede en effet un symbolisme ambivalent fondé sur des polarités abyssales.
Connotant I’innocence, elle peut aussi devenir désert glacé, préfiguration du linceul mortel et
d’un Au-dela apocalyptique. Pureté de 1’étoile et de I’ange. La neige spiritualise I’hiver par le
silence et ’absence de couleurs. On y décele comme la transfiguration future de la maticre.
Comme [’écrit Yves Bonnefoy, le paysage enneigé « quitte le visible pour I’invisible »
(Bonnefoy 1987 : 37).

La premiére image — « Cenusa ingerilor arsi in ceruri » — est reliée par le verbe cade a la
deuxieme image « fulguind, pe umeri si pe case”. Le premier vers du distique est centré sur le
théme de I’Ange, archétype matriciel exprimant les rapports entre matiere et esprit, pur et
impur, visible et invisible. Médiateurs entre le sensible et 1’étre, I’instant et 1’intemporel, les
anges traversent les espaces religieux depuis la plus haute antiquité. Leur ascendance semble
remonter au griffon ailé de la civilisation assyrienne et & quelques divinités de Babylone qui
avaient le statut d’envoyés célestes, comme certains dieux du panthéon égyptien. Influences
qui se fondent dans le substrat biblique, sur lequel agiront aussi les spéculations issues du
mazdéisme, du gnosticisme et du platonisme, pour constituer 1’archétype angélique dans le
judaisme, le christianisme et 1’islam.

C’est a la fin du II° siécle qu’apparait 4 Rome, sur une paroi de la catacombe de Priscilla,
la premiére représentation de I’ange chrétien. Dans leur tentative de rendre visible I’invisible,
les artistes vont adopter diverses solutions picturales — comme, par exemple, la reprise du
modele de la Niké ou Victoire classique pour évoquer la rapidité du vol angélique — et
accueillir les suggestions du mythe, de la théologie et de la poésie.

Esprit ailé dont le corps est fait de souffles, I’ange hérite des réflexions cosmogoniques
autour des puissances élémentaires que sont I’air et le vent. Comme Vayu, dieu du vent chez

! « Un mister revelat in legiturd cu ‘Ninsoarea’ » (Blaga 1985: 356).

2 Consulter ’ouvrage, extrémement bien documenté et qui nous a fourni la plupart des informations
concernant 1’histoire des spéculations religieuses sur les Anges et leurs représentations figuratives, de Marco
Bussagli, Storia degli angeli, Milano, Rusconi, 1991. Voir aussi Franz Cumont, « Les Anges du paganisme »,
dans Revue de I’Histoire des Religions, 1915, nr. 72, p. 159-182; Henri Corbin, Temple et contemplation.
Essai sur ’islam iranien, Paris, Flammarion, 1981; Jean-Paul Madou, « L’ Ange et I’expérience poétique du
sacré”, dans Qu 'est-ce que Dieu? Philosophie et théologie, Hommage a I’ Abbé Daniel Coppieters de Gibson,
Bruxelles, Fac. Univ. Saint-Louis, 1985; Massimo Cacciari, L ’Angelo necessario, Milano, Adelphi éd., 1986;
le volume collectif L’Ange et [’homme, Cahiers de I’hermétisme, Paris, A. Michel, 1978 et Gisele Vanhese
(ed.), L’Ange romantique, Dijon, Figures, Cahier du Centre de Recherche sur I’Image, le Symbole, le Mythe,
1994, nr. 11.

235

BDD-V1158 © 2014 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:02:09 UTC)



les Indo-européens, les anges sont omniscients, porteurs de vie et de mort — selon
I’ambivalence du numineux —, psychopompes, fécondateurs, guides des astres. Cette derniére
fonction, fondement du sabéisme, assimile le messager du divin a une épiphanie cosmique.
C’est a cet aspect remontant a d’antiques croyances que se montre sensible tout un courant de
la poésie moderne, ou I’Ange se dresse comme une énigme sur le chemin de I’homme.

Chez Blaga, le verbe reliant les deux images est le verbe « luciférique » (Indries 1981 :
243) cade, indiquant le mouvement catabolique de la chute. Il est certain que 1’association,
dans le méme syntagme, de « inger » et « cade » fait surgir le grand mythe biblique des anges
déchus qui traverse tout le Romantisme et hante encore de ses sortileges Luceafdrul
d’Eminescu. Rappelons que, selon la 1égende, les fils de Dieu virent que les filles des hommes
étaient belles et les prirent pour épouses, bouleversement de I’ordre divin qui entraina la
naissance de geants destructeurs et, en conséquence, le déluge universel que Dieu déclencha
pour purifier la terre.

La présence du pluriel « Tngerilor » montre bien qu’il ne s’agit pas ici seulement de
Lucifer, le plus beau des anges, mais de légions d’anges, comme dans le mythe biblique.
Méme si c’est leur cendre qui tombe sur la terre, on ne peut s’empécher d’y voir une chute en
une sorte de vision apocalyptique. Chute qui est toujours liée a une faute et au mal. En fait les
anges ont été « brlés » et I’évocation souterraine du Feu peut méme évoquer les flammes de
I’Enfer. Comme 1’observe Gilbert Durand, « la pureté céleste est donc le caractére moral de
I’envol, comme la souillure morale était le caractére de la chute » (Durand 1969 : 148). De
son coté, Bachelard trace une « ptéropsychologie » angélique « ou convergent I’aile,
I’élévation, la fléche, la pureté et la lumieére » (Durand 1969 : 145), dynamisme ascensionnel
qui est ici dramatiquement inversé comme le met en évidence le verbe méme de la chute : «
cade ». Notons encore un assombrissement chromatique — de la blancheur de 1’ange au gris de
la cendre — typique de la constellation symbolique relative au mythe de la chute des anges.

La cendre indique non seulement I’image de la mort — elle est « ce qui reste aprés
I’extinction du feu, donc, anthropocentriquement, le cadavre, résidu du corps aprés que s’y est
éteint le feu de la vie » (Chevalier, Gheerbrant 1987 : 187) —, mais elle laisse présager une
aube résurrectionnelle, les cendres étant I’un des mythémes de la constellation symbolique du
Phénix (Bachelard 1988b, 61-104)", connotations proposées aussi par le titre d’un recueil de
Blaga (Corabii cu cenusa, Barques porteuses de cendre). Comme la mort phénicienne, la
mort des anges revét donc ici un sens sacrificiel. Les anges meurent pour sanctifier les
hommes de leur cendre. Ne s’agit-il pas, selon les mots mémes du poéte, d’« Un mystére
révélé en liaison avec la “Neige” »? Par ailleurs, la symbolique des couleurs associe le Gris a
« la résurrection des morts » (Chevalier, Gheerbrant 1987 : 487) et, comme le reléve Durand,
« la neige va rejoindre ici le grand mythe cyclique de I’hiver » (Durand 1953 : 627), celui de
la vie—-mort-renaissance.

En ce qui concerne ’isotopie plus spécifiquement blaguienne, la cendre des anges briilés
qui tombe sur la terre indique 1’orientation de son imaginaire : le transcendant descend dans le
monde en fondant, pour lui, I’horizon du mystére. La précision de ’image — « sur nos épaules
et nos demeures » — exprime une sorte de bienveillance, presque de tendresse, pour
I’humanité. Comme la croix portée par le Christ, tout le poids de la finitude humaine repose
en effet sur les épaules des hommes, mais ici il s’agit d’un poids immatériel : une cendre
angélique qui ressemble & la neige. La référence aux demeures des hommes euphémise le sens

! Consulter a ce sujet Giovanni Magliocco, « Nel segno della cenere. Su Cordabii cu cenusd”, in Meridian
Blaga 7 (Vol. | — Literatura), Cluj-Napoca, Casa Cartii de Stiinta, 2007, p. 125-144.

236

BDD-V1158 © 2014 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:02:09 UTC)



de la chute qui se transmute, a la fin du vers, en descente. Comme le souligne Durand, « si
I’ascension est appel a I’extériorité, a un au-deld du charnel, I’axe de la descente est un axe
intime, fragile et douillet » (Durand 1969 : 627).

Comme Blaga le souligne lui-méme la métaphore révélatrice se fonde sur la relation
analogique entre la cendre des anges brilés et la neige. Pour Michele Prandi, la métaphore est
toujours le résultat « d’une interprétation contextuelle de la contradiction » (Prandi 1992 :
169). La résolution de ce conflit conceptuel peut s’effectuer, pour cette image blaguienne,
selon deux voies. La premiére consiste a considérer « cenusa ingerilor arsi » comme une
métaphore nominale in absentia. Selon la conception de Prandi

« Un trope peut étre défini, en premiére approximation, comme la mise en forme
linguistique d’un conflit entre concepts ou entre sphéres conceptuelles. Son instrument
canonique est l’incohérence dans le contenu complexe d’un énoncé, la rupture
d’isotopie, la contradiction. La construction d’énoncés contradictoires, et donc de tropes,
est I’issue d’une valorisation spécifique de I’autonomie réciproque des structures
linguistiques et des structures conceptuelles, et plus précisément du décalage entre le
pouvoir de connexion des formes linguistiques et les solidarités entre contenus
conceptuels » (Prandi 1992 : 29).

Pour Prandi, la métaphore « exhibe un contenu contradictoire, une impasse discursive
dont on ne peut sortir qu’en développant des analogies » (Prandi 1992 : 222). Prandi ajoute
gue « la métaphore est un trope de la subordination, soumettant brutalement 1’élaboration
d’un sujet de discours primaire a la focalisation d’un sujet subsidiaire incompatible, relevant
d’une sphére étrangére » (Prandi 1992 : 222). « Cenusa ingerilor arsi » constitue le sujet du
discours subsidiaire (ou foyer selon la terminologie de Black 1968) alors que « neige »
constitue le sujet du discours primaire (le référent visé ou comparé), un double virtuel. La
corrélation métaphorique est attribuée a un paradigme in absentia (cendre angélique — neige),
comme le révele le conflit conceptuel se déroulant in praesentia entre les composantes de
I’énoncé (« cade, fulguind » et « Cenusa ingerilor arsi »).

Par sa fulgurance, la métaphore in absentia, ou n’est présent que le comparant,
s’apparente a une vision. Dans ’optique qui est celle de Michele Prandi, I’effet de la
métaphore est toujours de « “faire voir” le sujet du discours primaire [la neige] “par
I’intermédiaire” d’un sujet de discours subsidiaire [la cendre des anges] coincidant avec le
foyer » (Prandi 1992 : 127). « Neutralisant les frontiéres ontologiques, elle mélange les
sphéres conceptuelles et bouleverse les chemins qui les relient » (Prandi 1992 : 35).
Métaphore projective selon Prandi (Prandi 1992 : 240), métaphore vive selon Riceeur,
métaphore démiurgique selon Weinrich :

« La certitude s’impose que les métaphores ne reproduisent pas du tout des analogies
réelles ou préalablement envisagées, comme le voulait I’ancienne métaphorique; tout au
contraire, elles créent les analogies et établissent des correspondances : les métaphores
sont les instruments d’un démiurge » (Prandi 1992 : 241).

3. Métaphore révélatrice et métaphore poétique

L’autre voie transforme la forme verbale fulguind, traduit littéralement par « neigeant en

flocons épars, légers », dans le vrai pivot de I’image. Il s’agit d’un participe présent, exprimant

237

BDD-V1158 © 2014 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:02:09 UTC)



une action coincidant avec I’action marquée par le verbe qu’il accompagne (« cade »). Selon la
perspective rhétorique, le verbe métaphorique constitue un systéme complexe d’interactions
(se déroulant a la fois sur I’axe paradigmatique et sur 1’axe syntagmatique) permettant la
connexion de constituants (sujet et verbe) qui véhiculent des contenus conceptuels
conflictuels. Le verbe métaphorique (« a fulgui ») entre en contradiction avec son partenaire
nominal et opére une recatégorisation du sujet (« cenusa »), la valeur sémantique du verbe
réussissant a modifier la charge notionnelle de ce sujet : la cendre est « vue » comme de la
neige. Il s’agit ici d’un verbe impersonnel utilisé de maniére transitive (la cendre neige), ce
qui — selon Prandi — entraine, d’une part, une métaphore grammaticale et, de 1’autre, une
métaphore conceptuelle : « I’utilisation métaphorique des verbes impersonnels [...] est donc
obligée de franchir un obstacle grammatical préliminaire : d’opérer une variation de la
valence du verbe, qui pour 1’occasion regoit un ou plusieurs arguments » (Prandi 1992 : 81).

Prandi observe encore que « le verbe impersonnel accepte un sujet désignant des entités
engagées directement, quoique métaphoriquement, dans le procés. Par analogie avec 1’objet
interne, nous pourrions qualifier ce sujet de sujet interne » (Prandi 1992 : 82). Il ajoute que «
lors de I’emploi métaphorique du verbe, c’est le sujet interne qui fonctionne comme un
modele [...]. L’actant interne est un cas particulier de figura etymologica » (Prandi 1992 : 82).
Selon nous, ce cas de redondance, qui s’effectue sur ’axe syntagmatique, s’apparente au
processus de la métaphore in praesentia. Une telle hypothese éclaire pourquoi nous pourrions
restituer, en traduction, « fulguind » par un substantif ( « neige ») réalisant ainsi directement
une métaphore in praesentia : « La cendre des anges briilés dans les cieux / tombe, neige sur
nos épaules et nos demeures ».

Ici le sujet interne est la neige pour la « cendre neigeant ». La métaphore verbale propose
ainsi, de facon oblique, une assimilation analogique entre la cendre angélique et la neige.
Durand note que « la neige apparait donc bien dans sa qualité acoustique comme une matiere
poétique, et par la comme un tremplin métaphysique. Remonte-pente vers 1’absolu, elle nous
révele cependant une forme particuliére de cette absoluité » (Durand 1953 : 621). Fondée sur
une métaphysique du silence et de la blancheur, la réverie neigeuse de Blaga devient mystique :
« Dans "univers de I’hiver la pensée se recueille et devient angélique, loin des exubérances
charnelles de 1’été » (Durand 1953 : 625).

Mais s’agit-il encore de notre neige? En effet, pour Blaga, 1’équivalence analogique
actualisée par la métaphore révélatrice n’est pas semblable a celle de la métaphore «
plasticisante » ol un (a) = un (b). Ici le fait atmosphérique (a) (« la neige ») n’est pas
simplement assimilé a la vision mystique (b) (« la cendre des anges ») mais recoit, par son
contact avec (b), un sens qui I’excéde que Blaga exprime comme (a + x) = (b) ou (b) = (a +
X). Pour Blaga, « dans une métaphore révélatrice, ce n’est donc pas tellement 1’analogie qui
nous intéresse, c’est surtout la dysanalogie, essenticllement destinée a compléter (a) par
débordement [...]. Les métaphores révélatrices amalgament ou conjuguent deux faits
analogiques-dysanalogiques en vue de révéler un (x), a savoir la dimension cachée du mystéere »
(Blaga 1995 : 330)". Selon Mircea Borcila, I’élément (a) n’est plus vu seulement comme fait
concret, mais doit étre appréhendé comme « signe visible d’un (x) » (Borcila 1995 : 98). Nul
doute que Blaga ne transforme ici la lecture du poéme en un trajet initiatique : « une anagogie,
une remontée participative vers 1’étre divin, méme si, au plus bas degré de reproduction de

T3]

1 % o . . o . . . . e g .

« Intr-o metafora revelatorie nu intereseaza asadar numai analogia dintre “a” si “b”, ci si dizanalogia, care
e tocmai destinatd sd completeze debordant pe “a” [...]. Metaforele revelatorii amalgamizeaza sau conjuga
douad fapte analogice-dizanalogice spre a revela in acest fel un x, sau latura ascunsa a unui mister » (Blaga

1985 : 387).

238

BDD-V1158 © 2014 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:02:09 UTC)



I’invisible, il ne reste plus que des empreintes, qui ne conservent que la forme vide du modéle »
(Wunenburger 1997 : 116). Traces indicielles, « runes », que sont les métaphores révélatrices.

Méme si la neige appartient a 1’univers concret, elle a donc déja subi une transmutation
vu que c’est la cendre angélique qui est uniquement présente dans le texte, la trace de la neige
— comme nous ’avons montré dans notre analyse — résidant uniquement dans le verbe «
fulguind » (et plus précisément dans son sujet interne). La dysanalogie fondamentale indique
le sens méme de la transmutation métaphorique. En effet, ce n’est pas la neige qui ressemble a
la cendre angélique mais I’inverse. Blaga ne transfigure pas la réalité par une métaphore
ascendante; il compare un €lément de I’invisible & un élément matériel de notre monde, méme
s’il s’agit d’une matiére sublimée comme I’est la neige. Avec cette image, nous assistons
vraiment a la descente du transcendant sur la terre. C’est cette « dysanalogie » qui, selon nous,
indique que la neige a déja incorporé le (x) (et est donc devenue un a + x) lorsqu’elle tombe
dans notre monde. Elle n’est plus désormais 1’¢lément réel, mais un signe du mystére. La
transmutation poétique vise ainsi a transformer, par consumation des apparences, le visible et
a faire coaguler de I’invisible comme chez Yves Bonnefoy.

En fait, les deux images, « cenusa ingerilor arsi in ceruri » et « fulguind, pe umeri si pe
case », reliées par le verbe « cade », forment un syntagme complet dont 1’interprétation
excéde la valeur symbolique de chaque composante prise séparément. Le caractére
ontologique de I’image se révele, selon nous, a travers plusieurs coincidentia oppositorum qui
constituent la structure profonde du distique et sont créatrices de dysanalogies. En effet, dans
la parole blaguienne, la blancheur, qui s’hypostasie dans 1’Ange et dans la Neige, s’oppose a
la rougeur du Feu® (indexé par « arsi ») pour s’unir a lui en des noces alchimiques. De méme,
I’invisible — symbolisé par la cendre angélique — épouse le visible qu’incarnent les hommes et
leurs demeures qui la regoivent. Enfin, dans le régne du visible lui-méme, notons une derniére
union oppositive entre le regne humain (représenté par la synecdoque « umeri ») et le régne
non-humain (représenté par la synecdoque « case »). Marquant 1’union hiérogamique entre
I’invisible et le visible, entre le haut et le bas, le verbe « cade » évoque la descente sofianique
de I’absolu dans le monde : du ciel (« Tn ceruri ») vers la demeure terrestre des hommes
(« case »).

Lucian Blaga s’inscrit ainsi parmi ces poctes ravisseurs d’images abyssales, son dire
poétique rechargeant les noms du pouvoir numineux — que la connaissance diurne leur a retiré —
pour leur restituer le « rayonnement logophanique » (Ramnoux 1968 : 7) perdu. Comme
I’affirme Cilin Teutisan, pour Blaga, « la métaphore elle-méme est une voie de révélation du
mystere nouménal » (Teutisan 2005 : 190) destinée a découvrir « le ‘caché’ de ce monde, en
faisant de 1’art un miroir mystérieux et oblique » (Teutisan 2005 : 192). Le comparant de la
métaphore révélatrice dévoile tout en occultant. La cause de la mort des anges reste en effet
inexpliquée, selon I’axiome de la censure transcendantale, comme !’origine des pleurs
démiurgiques dans Asfintit marin. L’herméneutique permet, jusqu’a un certain point, de
déployer le sens symbolique en attente dans la métaphore révélatrice de Blaga. Et c’est ce
sens symbolique qui confere aux images « une ouverture et une richesse de significations qui
rendent leur contemplation et interprétation sans fin » (Wunenburger 1995 : 17). Comme le
releve Jean-Jacques Wunenburger, « les réalités intelligibles ou spirituelles, qui se tiennent en
amont des images profondes, matricielles, sont prises dans des constellations d’idées, qui
forment des champs relationnels, dont on ne peut jamais parcourir tous les éléments »

! Pour Chevalier et Gheerbrant, « le feu correspond [...] & la couleur rouge » (1987 : 435).

239

BDD-V1158 © 2014 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:02:09 UTC)



(Wunenburger 1995 : 20). L’image — et avant tout la métaphore — est franchissement des
confins, passage d’un niveau d’étre & un autre, traversée vers un au-dela des signes. Démarche
herméneutique engendrant la quéte inépuisable de ce moment ou 1’absolu serait a notre portée
pour la fin de notre exil.

BIBLIOGRAPHIE

Alexandrescu, Sorin, 1966, « Simbol si simbolizare. Observatii asupra unor procede poetice
argheziene », in Studii de poetica §i stilisticd, Bucuresti, Editura pentru Literatura, pp.
318-3609.

Bachelard, Gaston, 1978a, L 'Air et les songes, Paris, Editions José Corti.

Bachelard, Gaston, 1978b, La Poétique de la réverie, Paris, P. U. F.

Bachelard, Gaston, 1979, L Eau et les réves, Paris, Editions José Corti.

Bachelard, Gaston, 1980a, La Terre et les réveries de la volonté, Paris, Editions José Corti.

Bachelard, Gaston, 1980b, La Flamme d’une chandelle, Paris, P. U. F.

Bachelard, Gaston, 1988a, Le Droit de réver, Paris, P. U. F.

Bachelard, Gaston, 1988b, Fragments d’une poétique du Feu, Paris, P. U. F.

Battistini Yves, 1968, Trois présocratiques, Paris, Gallimard.

Black, Max, 1968, Models and Metaphors, Ithaca, Cornell University Press.

Blaga, Lucian, 1985, Geneza metaforei si sensul culturii, in Opere, 9, Bucuresti, Editura Minerva.

Blaga, Lucian, 1995, La Genése de la métaphore, in Trilogie de la culture, Paris, Librairie du
savoir, Traduit par Y. Cauchois, R. Marin et G. Danesco.

Blaga, Lucian, 2012, Opere, I. Poezii, Bucuresti, Academia Romana, Fundatia Nationala pentru
Stiinta si Arta.

Bonnefoy, Yves, 1987, Ce qui fut sans lumiére, Paris, Mercure de France.

Borcila, Mircea, 1995, « Soarele, lacrima Domnului », in Fr. Kiraly, Sergiu Drincu, lon Funeriu
(ed.), G. I Tohaneanu 70, Editura Amphora, Timisoara, pp. 95-101.

Buse, lonel, 2013, « Affinités poétiques chez Gaston Bachelard et Lucian Blaga », in Jean-Jacques
Wunenburger (ed.), Gaston Bachelard. Science et poétique, une nouvelle éthique ?, Paris,
Hermann Editeurs, pp. 425-442.

Cellier, Léon, 1965, « D’une rhétorique profonde : Baudelaire et 1’oxymoron », Cahiers
Internationaux de Symbolisme, nr. 8, pp. 3-14.

Chevalier, Jean, Alain Gheerbrant, 1987, Dictionnaire des symboles, Paris, Editions R. Laffont.

Durand, Gilbert, 1953, « Psychanalyse de la neige », Mercure de France, nr. 1080, pp. 615-639.
Repris dans Bulletin de I’Association des amis de Gaston Bachelard, 2003, nr. 5, pp. 8-37.

Durand, Gilbert, 1962, « L’Occident iconoclaste », Cahiers internationaux de Symbolisme, nr. 2.

Durand, Gilbert, 1969, Les Structures anthropologiques de 'imaginaire, Paris, Dunod.

Durand, Gilbert, 2012, L Imagination symbolique, Paris, P. U. F.

Indries, Alexandra, 1981, Sporind a lumii taina. Verbul in poezia lui Lucian Blaga, Bucuresti,
Editura Minerva.

Magliocco, Giovanni, 2007, « Nel segno della cenere. Su Corabii cu cenuga », in Meridian Blaga
7 (Vol. | - Literatura), Cluj-Napoca, Casa Cartii de Stiinta, pp. 125-144.

Parpala, Emilia, 2005, Introducere in stilistica, Pitesti, Ed. Paralela 45.

Prandi, Michele, 1992, Grammaire philosophique des tropes, Paris, Les Editions de Minuit.

Ramnoux, Clémence, 1968, Héraclite ou [’homme entre les choses et les mots, Paris, Société
d’édition « Les Belles Lettres ».

Teutisan, Calin, 2005, Eros si reprezentare. Conventii ale poeziei erotice roméanesti, Pitesti,
Paralela 45.

240

BDD-V1158 © 2014 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:02:09 UTC)



Todoran, Eugen, 1983, « Simbolismul mitic si stratul poetic », in Lucian Blaga. Mitul poetic, 2,
Timisoara, Editura Facla, pp. 229- 246.

Vianu, Tudor, 1968, Studii de stilistica, Bucuresti, Editura didactica si pedagogica.

Wunenburger, Jean-Jacques, 1995, La Vie des images, Strasbourg, Presses Universitaires de
Strasbourg.

Wunenburger Jean-Jacques, 1997, Philosophie des images, Paris, P. U. F.

Wunenburger, Jean-Jacques, 2004, « Epistémologies croisées de 1’Imaginaire : les traditions
francaises et roumaines », Loxias, Loxias 2, mis en ligne le 15 janvier 2004, URL : http
:/lrevel.unice.fr/loxias/index.html?id=889.

ON REVELATORY METAPHOR IN THE POETRY OF LUCIAN BLAGA
(Abstract)

In this essay we explore an aspect of hermeneutics situated at the intersection of the Imaginary and of
what Léon Cellier calls “deep rhetoric”. The first part demonstrates how Blaga’s thoughts on revelatory
metaphor within his philosophical ceuvre coincide with Gaston Bachelard’s ideas of the image. We
demonstrate how Lucian Blaga had the merit of associating, by diverse means, the configuration of
metaphor, and the image, with that of symbol. In the second part, we analyse the relations between
metaphor and myth in Anno Domini. In the third part, we examine a number of revelatory metaphors in
Blaga’s poem to reveal, in conclusion, the connections between revelatory metaphor, symbolic metaphor
and poetic metaphor.

241

BDD-V1158 © 2014 Editura Universititii din Bucuresti
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-19 12:02:09 UTC)


http://www.tcpdf.org

