
220077  

 

 

REPERE ALE DEFINIRII DISCURSULUI RELIGIOS CA 

„DISCURS SPECIALIZAT” 
 

 

DANA-LUMINIŢA TELEOACĂ 

Institutul de Lingvistică „Iorgu Iordan – Alexandru Rosetti” 

al Academiei Române 

 

 

 
1. Argument  

 

Contribuţia de faţă ilustrează cea de a doua direcţie de cercetare în contextul 

preocupărilor noastre consacrate textului religios, mai exact abordarea din perspectivă 

semiotică-pragmatică. Studiul face parte dintr-un proiect mai amplu (v. Teleoacă, Semiotica) 

în care ne propunem să discutăm din această perspectivă textul religios în ipostază didactică şi 

beletristică (manualul catihetic, literatura psalmică şi rugăciunea creştină
1
).  

Aşa cum arătam şi în contribuţii anterioare (Teleoacă 2012b), de-a lungul timpului, 

preocupările consacrate textului religios au vizat în principal lexicul specific acestuia, având 

ca rezultat, mai ales începând cu anii '80–'90 ai secolului al XX-lea, editarea unor dicţionare 

religioase
2
, respectiv a unor studii de lexicologie biblică

3
 sau a unora consacrate terminologiei 

religioase
4
. A reduce specificitatea textului religios la aspectul terminologic înseamnă însă a 

privi într-un mod nu tocmai obiectiv această realitate complexă, care este literatura 

bisericească. Aspectul nu poate fi epuizat nici prin luarea în discuţie a vocabularului 

nespecializat (neterminologic), în scopul determinării specificităţii lingvistice a textului 

bisericesc comparativ cu varianta literară laică (actuală), şi nici prin studiul aprofundat al 

gramaticii textului bisericesc, într-un demers comparativ similar
5
. În consecinţă, precizarea 

specif ici tă ţ ii  textului bisericesc,  pr in  opoziţ ie cu textul  la ic,  se impune a fi 

realizată şi din alte perspective, cum este şi perspectiva pe care o propunem în lucrarea 

noastră, care pleacă de la premisa caracterizării discursului religios drept discurs specializat, 

la nivelul căruia putem identifica o multitudine de subtipuri discursive specifice. 

 

2. ‚Discurs’ / ‚Discurs specializat’ / ‚Discurs de specialitate’ / ‚Discurs religios’ 

                                                           
1 În acest context, studiul de faţă va avea în vedere în mod prioritar valorificarea unor contexte furnizate de 

cele trei subtipuri discursive menţionate supra.   
2 Vezi, de exemplu, Ioan Bria, Dicţionar de teologie ortodoxă de la A-Z, Bucureşti, 1981, sau Ioan Stoian, 

Dicţionar religios, Bucuresti, 1994.  
3 Vezi, de exemplu, Eugen Munteanu, Studii de lexicologie biblică, Iaşi, Editura Universităţii „Al. Ioan 

Cuza”, 1995. 
4 Vezi, de pildă, Teleoacă (2005).  
5 Vezi, în acest sens, studiile noastre realizate din această perspectivă Teleoacă (2008), (2009), (2011a), 

(2011b), (2012a), (2012b) ş.a., dar şi contribuţii semnate de alţi autori, Chivu (1997), Morcov (2003).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:43:56 UTC)
BDD-V1156 © 2014 Editura Universității din București



220088  

În studiile de specialitate, discursul este definit de regulă în opoziţie cu trei concepte: 

‚fraza’, ‚enunţul’ şi ‚limba’
1
, toate aceste caracterizări opozitive pledând în sensul interpretării 

conceptului de ‘discurs’ în perspectivă tipologică. În acest context, două sunt direcţiile mai 

importante de delimitare tipologică a formaţiunilor discursive: a) concepţia contrastivă, 

potrivit căreia formaţiunea discursivă este privită ca un spaţiu independent care se află în 

relaţie cu altele şi b) concepţia interdicursivă, care susţine că o formaţiune discursivă nu se 

constituie şi nu se menţine decât prin interdiscurs
2
. Aceste delimitări au în vedere inclusiv 

apartenenţa la o categorie specifică de locutori, precum şi privilegierea unei funcţii a 

limbajului. Sunt şi acestea aspecte care au făcut posibilă teoretizarea unui aşa-numit discurs 

specializat, văzut în calitate de obiect de studiu al lingvisticii aplicate. Noţiunea apare în 

studii din anii '70–'80, când se pune accent pe aria ştiinţifică şi pe definirea nivelurilor limbii 

specifice diferitelor domenii (Borţun-Săvulescu 2005: 53). În literatura de profil
3
 este numit 

discurs specializat un tip de discurs în care domină un aspect. În acelaşi timp, se distinge şi un 

discurs de specialitate, concept care se referă la un anumit domeniu studiat, acesta fiind, de 

fapt, o manifestare a discursului specializat (Vâlcu 2003: 61). În lumina unor astfel de 

disocieri, discursul rel igios  va putea fi considerat atât discurs specializat, în virtutea 

predominanţei ‚sacrului’, definit prin opoziţie cu ‚laicul’, dar şi ca discurs de specialitate, în 

speţă un discurs circumscris domeniului religiei.  

 
3. Discursul religios ca ‚discurs specializat’  

 

Limbajul religios prezintă o individualitate clar marcată între varietăţile diastratice şi 

diafazice ale unei limbi, cercetările lingvistice şi antropologice recunoscând specificul său, 

determinat de utilizarea acestuia în anumite situaţii de comunicare, diferite de cele curente. 

La rândul său, discursul religios, definit prin opoziţie cu tipurile discursive subordonate sferei 

ontologico-culturale laice, este un discurs întreţinut de o categorie aparte de emiţători şi de 

receptori, în condiţiile valorificării specifice a anumitor funcţii lingvistice. Specificitatea 

discursului religios este discutată în literatura de profil (Şoitu 1997) şi în relaţie cu obiectul 

cunoaşterii (Dumnezeu), respectiv cu scopul acestei cunoaşteri (mântuirea credincioşilor). 

Actul comunicativ religios poate fi definit ca multipolar: existenţa a diferite tipuri de discurs 

religios „în strînsă legătură cu interesul de cunoaştere al credincioşilor” (Obreja Răducănescu 

2011: 330) reprezintă un argument în acest sens. În acest context însă, parafrazându-l pe 

Foucault (1969: 153), diferitele scrieri religioase – că este vorba despre manualul de 

învăţătură creştină, de textul psalmic, de cel al rugăciunii creştine etc. – vor putea fi 

circumscrise discursului religios, toate aceste tipuri de texte aparţinând aceluiaşi  „mod de 

formare discursivă”
4
 (Foucault 1969: 153). 

 

                                                           
1 Pentru o prezentare detaliată a acestui aspect, vezi Teleoacă, Semiotica, capit. 2.  
2 În literatura de specialitate, actul prin care o formaţiune discursivă se plasează într-un câmp discursiv şi îşi 

precizează identitatea în raport cu alte formaţiuni discursive este cunoscut sub numele de poziţionare (Borţun / 

Săvulescu 2005: 48).  
3 Vezi, de pildă, Vâlcu (2003: 61).  
4 Ceea ce, evident, nu exclude posibilitatea de identificare, la nivelul fiecăruia dintre textele religioase 

menţionate, a unor elemente specifice de actualizare, care individualizează un text în raport cu altul.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:43:56 UTC)
BDD-V1156 © 2014 Editura Universității din București



220099  

3.1. ‚Modul de semnificare’ vs ‚Modul de utilizare’, posibile criterii de subcategorizare 

a discursului religios  

În conformitate cu clasificarea morrisiană (Morris 1946 [2003]: 146–148)
1
, potrivit 

primului criteriu (modul de semnificare
2
), un discurs poate fi: designativ, prescriptiv, 

apreciativ sau formativ. La rândul său, modul de utilizare
3
 impune delimitări de genul: 

(discurs) informativ, evaluativ, incitativ sau sistemic. Cum se poate constata, Morris nu 

vorbeşte propriu-zis despre un discurs artistic / poetic, clasificările sale vizând mai degrabă 

sfera non-estetică, „pragmatică” a comunicării, ceea ce nu exclude posibilitatea ca, în câmpul 

discursiv al unui text estetic (în speţă, religios), să identificăm unele dintre aceste 

„dimensiuni” discursive.  

În cele ce urmează, pornind de la clasificările propuse de Charles Morris, vom încerca să 

stabilim pe ce coordonate se plasează definirea discursului religios în calitate de discurs 
specializat

4
.  

Utilizând terminologia lui Morris, putem spune că, la nivelul „modului de semnificare”, 

discursul religios este predominant prescriptiv şi injonctiv, funcţionalitate întărită de statutul 

comunicării de tip instituţionalizat din cadrul Bisericii, mai exact o comunicare impusă şi 

dirijată de un for dotat cu autoritate şi putere de decizie.  

În textul liturgic, de pildă, prescripţia se plasează sub semnul lui trebuie, verb exprimat 

explicit în text sau fiind doar subînţeles contextual (indicativul prezent la care sunt conjugate 

verbele din liturghier – în secvenţele care indică modul de desfăşurare a slujbei liturgice – are, 

din punct de vedere pragmatic, valoare imperativă-prescriptivă):  

 

Pregătindu-se pentru Dumnezeiasca Liturghie, preotul trebuie să fie împăcat cu toţi 
oamenii, să aibă inima curată şi să postească din seara precedentă. (L 2011: 27); 

Când soseşte vremea, preotul şi diaconul intră [= trebuie să intre, n.n.] în biserică şi, 
stând în mijlocul ei, se pleacă [= trebuie să se plece, n.n.] de trei ori către Sfânta 

Masă. (L 2011: 32) ş.a.  
 

Exactitatea cu care se impune a fi săvârşite gesturile ritualice
5
, dar şi anumite restricţii 

privind în special momentul şi modul de executare a acestora, sunt subliniate prin utilizarea a 

diverse construcţii circumstanţiale:  
 

Apoi, în acelaşi chip, zicând troparul sau condacul potrivit, ei se închină icoanei 

hramului bisericii. (L 2011: 46); ... în timp ce diaconul sărută numai marginea 
dinspre sud-vest a Sfintei Mese (L 2011: 46) ş.a. 

                                                           
1 Cât priveşte unele limite ale definiţiilor şi clasificărilor propuse de Morris (1946) (limite care vizează, de 

pildă, imposibilitatea de a delimita întotdeauna un discurs... „pur” sau justeţea unor „suprapuneri 

terminologice” între subtipurile discursive stabilite în funcţie de un criteriu sau altul), vezi discuţia detaliată 

în Teleoacă, Semiotica, capit. 2.  
2 Se referă la capacitatea semnelor de a oferi receptorului o descriere a obiectului sau a situaţiei denotate.  
3 Vizează felul în care mesajul afectează receptorul în sensul intenţiei de comunicare a emitentului.  
4 În acest context precizăm că realizarea unei clasificări propriu-zise a tipurilor de discurs religios (în 

funcţie de o serie de criterii: formă şi conţinut, criteriul spaţio-temporal sau criteriul pragmatic) nu constituie 

obiectul contribuţiei de faţă; aspectul menţionat este de altfel tratat în literatura de specialitate (v., de pildă, 

Obreja Răducănescu (2011), Guia (2014), Teleoacă, Semiotica, capit. 2.). Ceea ce ne interesează cu precădere 

în prezentul studiu este identificarea unor repere definitorii pentru specificitatea discursului religios în 

comparaţie cu cel laic.   
5 Este vorba, de fapt, despre o serie de constrângeri care codifică practicile discursive sau socio-lingvistice 

(Foucault 1969: 153; Charaudeau 1983: 54), slujba religioasă putând fi considerată o astfel de practică.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:43:56 UTC)
BDD-V1156 © 2014 Editura Universității din București



221100  

Totuşi, în cazul discursului actualizat prin textul liturgic, mai adecvat ar fi să vorbim 

despre un tipar designativ-prescriptiv, având în vedere faptul că în acest tip de text se descrie 

şi în acelaşi timp se prescrie ritualul de săvârşire a slujbei religioase. Şi mai exact spus, 

‚designativul’ şi ‚prescriptivul’ pot fi circumscrise unor structuri de semnificaţie distincte: 

structura de suprafaţă, o structură descriptivă (la indicativ prezent), respectiv structura de 

adâncime, care este în mod esenţial una injonctivă, în consecinţă astfel de secvenţe verbale 

oferind exemplul unor enunţuri (performative) implicite.  

Corespondentele nominale ale verbului a trebui sunt substantivele datorie şi grijă 

(adesea, coordonate copulativ, într-un tipar retoric specific textului bisericesc), deosebit de 

frecvente, de pildă, în manualul de învăţătură creştină, text religios în care se actualizează un 

discurs cu caracter normativ-prescriptiv evident:  

 

Cea dintâi datorie şi cea mai mare grijă a credinciosului în viaţă este grija de 

mântuirea sufletului său (ÎCO 1992: 7).  

 

Prescripţia se realizează în catehism în conformitate cu principiile de alcătuire a unui 

manual de transmitere a învăţăturii creştine, anume printr-un scenariu dialogat ‚întrebare – 

răspuns’:  
 

Care e datoria noastră principală faţă de Sfânta tradiţie? – Să păstrăm cu sfinţenie şi 

neatins cuprinsul ei cu acela al Sfintei Scripturi (ÎCO 1992: 36).  
 

‚Prescriptivul’ nu ilustrează însă singurul subtip discursiv identificabil în textul catihetic. 

Astfel, numeroasele pasaje în care se prezintă învăţătura creştină (definirea unor concepte din 

perspectivă creştină ortodoxă) sunt elocvente pentru un discurs de tip designativ-informativ şi 

chiar formativ, luând în considerare obiectivul didactic al unor astfel de secvenţe descriptive:  
 

Mântuirea este eliberarea din robia păcatului şi a morţii şi dobândirea vieţii de veci. 
(ÎCO 1992: 7); Prin Descoperirea pe calea firii, numită şi Revelaţia naturală, se 

înţelege comoara de învăţături pe care natura şi firea omenească ni le dezvăluie 
despre existenţa şi unele însuşiri ale lui Dumnezeu. (ÎCO 1992: 11) ş.a.  
 

Alteori, dominanta informativă este evidentă:  
 

Acest Simbol de Credinţă a fost alcătuit de primele două Sinoade ecumenice: cel de 

la Niceea, în anul 325, şi cel de la Constantinopol, în anul 381. (ÎCO 1992: 45) ş.a.  
 

În manualul de învăţătură creştină este valorificat adesea şi un tipar discursiv 

predominant apreciativ (sub aspectul „modului de utilizare”, evaluativ şi chiar incitativ)
1
:  

 

Aceste cărţi (Vechiul şi Noul Testament, n.n.) sunt comoara cea mai preţioasă de 

lumină şi mântuire pe care Dumnezeu a dat-o oamenilor. (ÎCO 1992: 19); Felul 
cunoaşterii existenţei lui Dumnezeu prin Descoperire e mai sigur şi mai preţios. 

(ÎCO 1992: 48) ş.a.  

                                                           
1 Judecăţile de valoare sunt definite ca fiind expresia unui nucleu, a unei matrice, adesea inconştientă, care 

generează „un ansamblu de luări de poziţie, de calificative, de descrieri de evaluare” (Borţun, Săvulescu 

2005: 110). V. şi Kerbrat-Orecchioni (1980: 84), care vorbeşte despre judecăţile de valoare evaluative 

axiologice (acele judecăţi care exprimă o valoare cu sens pozitiv sau negativ).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:43:56 UTC)
BDD-V1156 © 2014 Editura Universității din București



221111  

Pe alocuri, acest subtip discursiv capătă note specifice discursului cunoscut în literatura 

de specialitate drept discurs hegemonic
1
, recognoscibil inclusiv printr-o serie de mărci 

lingvistice (a se vedea, de pildă, apelul la structuri superlative tranşante care nu lasă loc pentru 

nicio altă variantă):  

 

Numai tâlcuirea dată de Sfânta Tradiţie este adevărată, adică profetică şi apostolică 

şi primită de Biserică, pentru textul Sfintei Scripturi (ÎCO 1992: 32). 

 

Tipul de discurs formativ este definitoriu, în opinia lui Morris (1946), pentru textul 

retoric. Textul religios, prin excelenţă un text retoric (Teleoacă 2014) incorporează 

‚formativul’ sub două aspecte: a) latura didactică, educativă (a se vedea, în primul rând, 

predica şi textul de învăţătură creştină, dar secvenţe didactice se regăsesc şi în alte tipuri de 

texte religioase, inclusiv în cele estetice, de pildă în poemul psalmic sau în rugăciunea 

creştină
2
); b) latura retorică propriu-zisă

3
.  

Discursul sistemic, aşa cum rezultă din definiţia propusă de Morris, este discursul văzut 

ca expresie a mizei pragmatice a unui text. În economia demersului nostru, aspectul va putea 

fi valorificat în relaţie cu capacitatea logosului de a institui realitate, cu aşa-numita rostire 

‚adeveribilă’ sau ‚realizantă’, concept care figurează la unii autori moderni ca act de limbaj 
verdictiv

4
. Textele rezultate prin ceea ce Morris numeşte „organizarea semnelor” prezintă sau 

în orice caz ar trebui să prezinte caracter sistemic, realitate ce implică ordonarea propriului 

conţinut în conformitate cu legi specifice, garante ale coerenţei şi coeziunii. Poemul psalmic 

sau rugăciunea creştină pot fi considerate astfel de sisteme.  

 

3.2. Funcţiile limbajului / comunicării şi subtipurile discursive în context sacru 

Corelarea tipurilor de discurs cu ponderea pe care o deţin în realizarea acestora funcţiile 
limbajului sau, la modul general, funcţiile comunicării

5
, ar putea prezenta un oarecare interes 

din perspectivă metodologică şi nu numai, în demersul nostru consacrat textului şi discursului 

religios.  

Asocierea parametrilor în cauză cu câte o funcţie nu trebuie însă înţeleasă într-o manieră 

exclusivistă. Astfel, aşa cum arată Jakobson (1963: 213), este greu de găsit un mesaj care să 

îndeplinească o singură funcţie. Pe de altă parte, una şi aceeaşi funcţie poate interveni la 

nivelul mai multor parametri ai comunicării, însă numai la nivelul unuia are un caracter 

predominant. Ceea ce nu înseamnă că diversitatea mesajelor / discursurilor este dată de 

                                                           
1 De menţionat faptul că, în context religios, hegemonia se manifestă în special atunci când este accentuată 

tentaţia puterii ideologice a unei confesiuni în raport cu celelalte, prin marcarea, de exemplu a distincţiei 

ortodox – eretic / eterodox. Aspectul a fost aprofundat de noi (Teleoacă 2013b şi Teleoacă, Semiotica, capit. 

2), cu referire, printre altele, şi la un text dogmatic (M 2012).  
2 În sprijinul celor afirmate vin îndeosebi numeroasele structuri interogative retorice valorificate în limitele 

acestor cadre discursive: Doamne, [...] cine se va sălăşlui în muntele cel sfânt al Tău? / Cel ce umblă fără 

prihană şi face dreptate, cel ce are adevărul în inima sa (Ps. 14: 1-2); Sau cum voi putea să-mi cer iertare 

pentru faptele mele cele amare [...]? De aceea cad înaintea ta şi mă rog, păzitorul meu cel sfânt (Rug. 2007: 

19) ş.a.  
3 De pildă, structurile stilistico-retorice identificabile în literatura psalmică au fost discutate de noi (Teleoacă 

2013a; Teleoacă 2014) preponderent din perspectiva unei funcţii etico-gnoseologice. Şi alţi autori admit 

această dublă determinare a cuvântului (sacru), revelatoare şi etică (Ivăniş-Frenţiu 2001: 79).  
4 La Austin (1970: 157), acele acte ce au capacitatea de impunere a unei anumite realităţi.  
5 În ultimă instanţă, nişte funcţii semiotice, în măsura în care acestora li se asociază un proces de 

semnificare. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:43:56 UTC)
BDD-V1156 © 2014 Editura Universității din București



221122  

monopolul unei anume funcţii, ci de diferenţa de ierarhie dintre funcţiile pe care le putem 

identifica într-un text sau altul (Jakobson 1963: 214)
1
.  

În atari circumstanţe, vom putea delimita, de pildă, discursuri în care o serie de funcţii 

secundare „gravitează” în jurul funcţiei conative, cunoscută şi ca funcţie incitativă, persuasivă 

sau retorică. Acţiunea emitentului va fi canalizată, în acest caz, în direcţia solicitării din 

partea receptorului a unui anumit feedback. Funcţia conativă se poate identifica (deşi nu cu 

statut de funcţie principală) şi în interiorul unui text beletristic sacru, cum este poemul 

psalmic sau rugăciunea creştină; la acest nivel, conativul va putea fi urmărit, de exemplu, prin 

discutarea strategiilor discursive de instituire a dialogului cu planul sacru.  

Sistemul de semne în care este formulat mesajul este corelat cu funcţia metalingvistică 
sau metasemică

2
, funcţia prin care se controlează „codul”, cuvintele folosite, discutându-le 

înţelesul sau forma pentru a favoriza înţelegerea corectă. Cum se ştie, funcţia metalingvistică 

este pregnantă în stilul ştiinţific, unde lămurirea conceptelor folosite este esenţială. La acest 

nivel, ansamblul definiţiilor, al parafrazelor sau al gloselor unui termen alcătuiesc aşa-numita 

paradigmă definiţională, paradigmă ce presupune o explicitare a echivalenţei dintre termeni 

(Borţun / Săvulescu 2005: 60). În demersul nostru, conceptul va putea fi aprofundat, de pildă, 

prin analiza glosării neologismelor, dar şi a altor unităţi lexicale valorificate în manualul de 

învăţătură creştină ortodoxă, considerat de noi un text didactic, în ultimă instanţă ştiinţific 

(Teleoacă 2008: 56). În acest context, termenii definiţi, glosaţi, parafrazaţi vor putea fi 

catalogaţi drept semne autonime sau autoreferenţiale, categorie caracterizată în literatura de 

specialitate (Borţun / Săvulescu 2005: 29), prin opoziţie cu semnele standard (care vorbesc 

despre o realitate extralingvistică). Într-o accepţie mai largă, semnele autonime se pot 

identifica şi în alte tipuri de scrieri, de exemplu în literatura beletristică. În câmp discursiv 

religios, secvenţele de ‚metaliteratură’ din Psalmi, dar şi din rugăciunea creştină, mai exact 

paginile de ars poetica, pot fi considerate relevante în sensul celor afirmate: posibilitatea de 

disociere între două coduri – codul artistic propriu-zis (al semnelor standard), respectiv codul 

metatextual, al comentariului psalmistului / orantului creştin vizând textul poetic – justifică, 

prin urmare, admiterea unei astfel de funcţii şi pentru cadrul discursiv estetic. Spaţiul literar 

religios este ilustrativ însă şi pentru o accepţie mai largă a conceptului de metatextualitate
3
, 

anume relaţia de comentare a unui text în şi prin alt text. Astfel, în manualul de învăţătură 

creştină, strategia de argumentare se concretizează inclusiv prin apelul la evenimente epice şi 

verbale din Sfânta Scriptură, care sunt comentate şi explicate, în calitatea acestora de „voce 

autorizată”, în scop didactic.  

Un „discurs repetat”
4
 similar apare şi în rugăciunea creştină şi, de fapt, în toate tipurile 

de literatură religioasă „de grad secund” (prin raportare la textul primar, fondator, care este 

textul scripturistic). Sunt aspecte care susţin puternicul caracter intertextual, dar şi 

metatextual al literaturii sacre.  

                                                           
1 De pildă, în cazul literaturii bisericeşti, funcţia poetică are un statut diferit dacă ne referim la textul 

beletristic, pe de o parte, respectiv la textul didactic (ştiinţific), pe de altă parte.  
2 Invocând drept argument faptul că codurile folosite în actele de comunicare nu sunt exclusiv verbale, unii 

cercetători (a se vedea, de exemplu, Fârte 2002–2003) au propus denumirea de funcţie metasemică. V. şi 

Teleoacă 2013c.  
3 În literatura de specialitate, metadiscursul este definit ca posibilitate a locutorului de a-şi comenta enunţul 

chiar în cadrul enunţării, deşi acesta poate avea ca obiect şi enunţul partenerului, în scopul corectării sau al 

reformulării acestuia (Maingueneau 1996: 98). 
4 Conceptul apare, de pildă, la Coşeriu (2000: 258), care îl defineşte ca reprezentând „tot ceea ce în vorbirea 

unei comunităţi se repetă într-o formă mai mult sau mai puţin identică sub formă de discurs deja făcut sau 

combinare mai mult sau mai puţin fixă, ca fragment lung sau scurt, a ‚ceea ce s-a spus deja’ ”.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:43:56 UTC)
BDD-V1156 © 2014 Editura Universității din București



221133  

Funcţia expresivă sau emotivă, acea funcţie centrată pe emiţător, exprimă starea afectivă 

a acestuia, fiind dominantă în limbajul copiilor şi în cel al lirismului subiectiv. Benveniste 

(1966) vorbeşte despre indicatorii de subiectivitate, dintre care cei mai importanţi ar fi aşa-

numiţii „ambreiori”, în speţă „ambreiorul eu”. În cazul literaturii religioase (în primul rând, în 

textul psalmic şi în cel al rugăciunii creştine), se poate vorbi despre o manifestare sui-generis 

a subiectivităţii, în sensul că, în acest cadru discursiv, asistăm la o deplasare a centrului de 

greutate de pe persoana I pe persoana a II-a, mai exact asupra interlocutorului divin. Astfel, 

în creaţia lirică religioasă, funcţia expresivă este oarecum deturnată de la rosturile ei, aşa cum 

acestea sunt promovate în context literar laic: eul liric religios nu poate fi conceput în afara 

insuflării venite de la Duhul Sfânt. Dacă creatorul religios este un instrument de vehiculare a 

adevărului divin prin insuflarea Duhului Sfânt, atunci apare ca firească ipostaza ‚mai... 

impersonală’ a acestuia, în condiţiile în care este proclamată suveranitatea divinului. În 

consecinţă, actul estetic liric actualizat în sferă religioasă presupune o redefinire a conceptului 

de „liric”: subiectivitatea este modelată în mod covârşitor în funcţie de rolul pe care Divinul îl 

ocupă în viaţa umanului, aspect în relaţie cu care se cuvine a fi înţeleasă smerenia orantului, 

concept considerat în multe lucrări de teologie drept „premisă ermineutică” sau, altfel spus, o 

condiţie sine qua non pentru accederea la cunoaşterea autentică
1
.  

Admiterea dimensiunii divine drept reper fundamental pentru uman nu implică neapărat 

o anihilare a eului creator uman (a aşa-numitului „ambreior eu”), ci numai o estompare a 

acestuia, în ipostaza sa de reprezentant al spaţiului laic. Asistăm în schimb la o sublimare a 
‚poeticului’

2
, afirmaţie a cărei semnificaţie se relevă pe deplin dacă avem în vedere (şi) faptul 

că poemul psalmic ilustrează o specie de poezie retorică. În acest cadru discursiv particular, 

eul „se retrage” şi lasă... cuvântul să vorbească. Rezultă astfel o dublă subordonare a 

subiectului enunţiator, nu numai faţă de interlocutorul divin, ci în egală măsură şi faţă de 

propriul enunţ. Este ceea ce în literatura de specialitate poartă numele de ethos, termen propus 

de Aristotel în Retorica
3
 şi care defineşte imaginea despre sine pe care o propune oratorul în 

şi prin discursul său. Ducrot (1984: 200) reformulează acest concept din perspectivă 

pragmatică: în cadrul ethosului avem a face cu personajul care vorbeşte, şi nu cu individul 
considerat independent faţă de actul enunţării sale. În acest context, putem spune că eul liric 

din Psalmi, dar şi cel din rugăciunea creştină se definesc discursiv:  

 

Domnul va da cuvântul celor ce vestesc cu putere multă (Ps. 67: 12); Doamne, [...] 

primeşte şi de la noi, nevrednicii robii Tăi, cântarea Sfintei Treimi şi ne dăruieşte ca, 
în toţi anii vieţii noastre, Ţie mărire să-Ţi înălţăm. (Rug. 2007: 15) ş.a. 

 

Odată instituit contactul între două instanţe comunicative, emiţătorul va căuta modalităţi 

de menţinere a acestuia, în acest sens el fiind preocupat de acurateţea cu care mesajul ajunge 

la receptor. Aspectul, circumscris aşa-numitei funcţii fatice, este condiţonat nu numai de 

                                                           
1 În studiile de specialitate se propune o decriptare a mesajului textului sacru din perspectiva „ermineuticii 

Duhului”: „Scripturile nu pot fi înţelese doar cu mintea, căci şi în Scripturi vorbeşte acelaşi Duh Sfânt. În 

Duhul nu numai că aflăm înţelesul Scripturii, ci înţelegem întreaga putere a cuvintelor ei, prin care ne 

vorbeşte Însuşi Cuvântul lui Dumnezeu prin Duhul Sfânt” (Maxime Egger, Să ne rugăm 15 zile cu Sfântul 

Siluan, Bucureşti, Editura Sophia, 2010, p. 306).  
2 Prin actualizarea funcţiei poetice, este pus în valoare mesajul ca atare, acesta nemaireprezentând un 

simplu vehicul prin care se transmite ceva, ci un text interesant în sine, plăcut, frumos obsedant, amuzant etc. 
3 V. Aristotel, Retorica, [Traducere de Maria Cristina Andrieş], Bucureşti, Editura Iri, 2004, I, 2, 1356a; II, 

1, 1377b–1378a.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:43:56 UTC)
BDD-V1156 © 2014 Editura Universității din București



221144  

eficienţa transmiterii mesajului prin canal, ci inclusiv de proprietăţile relaţiei sociale dintre 

interlocutori. În textul religios (în speţă, în psalmi şi în rugăciunile creştine) se poate 

identifica, de exemplu, o aşa-numită strategie a politeţii pozitive, materializată în mod esenţial 

în formulările encomisatice, valorificate de orant în scopul menţinerii contactului cu 

Divinitatea. În manualul catihetic, chiar modalitatea de structurare a conţinutului didactic (sub 

forma unor succesiuni de întrebări şi răspunsuri) conferă forţă fatică discursului, stimulându-i 

receptorului dorinţa participării efective şi constante la dialog: întrebarea este cea care 

sintetizează esenţa unei învăţături religioase, răspunsul dovedindu-şi eficacitatea pragmatică 

prin strategiile de descriere şi de argumentare conceptuală.  

Deşi funcţia referenţială sau cognitivă este dominantă în limbajul ştiinţific, ea are o 

pondere importantă în orice tip de comunicare, inclusiv în textul poetic, având în vedere 

faptul că orice act de comunicare este „un eveniment creat de participanţi, situat în timp şi 

spaţiu” (Bell 2000: 97). Afirmaţia se verifică, de pildă, şi cu referire la textul psalmic, care, în 

tratarea temei necazului omului şi a ajutorului de la Dumnezeu, se inspiră din viaţa personală 

şi naţională a unui popor care a trecut prin perioade de durere şi bucurie, de zădărnicie şi 

rodnicie, de dezamăgire şi satisfacţie. Concret, această scriere biblică debutează cronologic cu 

viaţa lui Moise (sec. XIII î.Hr.) şi cuprinde perioada până de după revenirea din robia 

babiloniană (sec. VI–V î.Hr.).  

Textul religios ar reprezenta câmpul de activare a unei funcţii cu totul specifice a 

limbajului, funcţie necuprinsă în schemele şi utilizările curente, dar menţionată totuşi de 

Jakobson (1956: 78) în formula „funcţia magică sau incantatorie”. Cum arată lingvistul citat, 

aşa-numita funcţie magică caracterizează în primul rând textul descântecelor, al vrăjilor, al 

practicilor magice sau al celor legate de anumite superstiţii cu origini în cultura primitivă. Cât 

priveşte atribuirea unei funcţii magice universului religios, observaţia poate fi acceptată, însă 

mai degrabă dintr-o perspectivă generoasă, anume aceea a istoriei religiilor. Aspectul este 

validabil, de pildă, pentru textul de rugăciune, în condiţiile în care nu excludem o posibilă 

relaţie a acestui text cu incantaţia magică, cu alte cuvinte admitem magia ca formă primară de 

manifestare a ‚religiosului’. Sunt relevante în acest sens încercările specialiştilor în domeniu 

de a alcătui inventare cu formule comune celor două tipuri de texte, mai exact structuri 

migrate din câmpul incantaţiei în textul rugăcunii. Putem aduce în discuţie şi un alt aspect, 

anume miza pragmatică pe care o presupune fiecare dintre cele două tipuri de texte, în 

realitate o miză de natură spiritual-afectivă, definibilă în termenii credinţei manifestate în 

eficacitatea actului performat. Din această perspectivă, atât descântecul, cât şi rugăciunea pot 

fi definite drept discursuri sistemice, în accepţia cu care acest concept figurează la Morris 

(1946) (cf. supra, 3.2.). În ce constă, mai exact, ‚magicul’? Foarte probabil în realitatea de 

necontestat, conform căreia actul rugăciunii presupune, de fapt, o ‚repetare’ prin imitatio Dei, 
evident la scară infinit mai modestă, a actului Creatorului Suprem, Care a zis şi toate s-au 

făcut (Geneza 1), cuvinte concludente pentru un act perlocuţionar absolut. Se verifică în acest 

fel forţa magică a cuvântului (şi, implicit, justeţea identificării unei funcţii magice / 
incantatorii la nivel verbal), al cărui principiu de acţiune are la bază, aşa cum spuneam, 

deplina credinţă în cele rostite şi – am putea adăuga – iubirea necondiţionată faţă de cele 

făptuite.  

În context creştin, ‚magicul’ are drept corespondent conceptul de ‚taină’. Aşa cum arată 

Schmemann, în tradiţia liturgică şi spirituală creştină: 

 

„Esenţa Bisericii se împlineşte tocmai în neîntrerupta legătură a Cuvântului şi a 

Tainei, ca întrupare a Cuvântului care se împlineşte în timp şi în spaţiu. Prin Taină, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:43:56 UTC)
BDD-V1156 © 2014 Editura Universității din București



221155  

noi devenim părtaşi Aceluia Care vine şi rămâne cu noi în Cuvânt” (Schmemann 

1998: 75).  

 

Aceste consideraţii susţin fără îndoială forţa pragmatică remarcabilă a actului liturgic 

(actualizat ca euharistie), care-i face pe credincioşi părtaşi ‚întru’ Dumnezeu. În acest context, 

baza semiotică a interpretării Cuvântului este Taina sau, cum se exprimă Schmemann (1998: 

75), Taina este „izvorul şi criteriul teologiei”
1
. Dacă totul a pornit de la Cuvânt, un Cuvânt cu 

conotaţiile sacrului, atunci fără îndoială că ‚însemnele’ divine ale unui astfel de verb – o 

funcţie lingvistică teologico-liturgică
2
 – trebuie să se păstreze şi în textele purtătoare ale unui 

conţinut sacru: cuvântul este în mod predeterminat vehicul al unor semnificaţii tainice / 

liturgice, care, în perspectivă religioasă (creştină), se pot dezvălui profanilor şi pot acţiona 

prin credinţă şi iubire.  

4. Consideraţii finale 

 

Deşi subtipurile discursive identificate şi discutate pentru câmpul literar religios se 

regăsesc şi la nivelul variantei literare laice, totuşi actualizarea acestor tipare discursive şi 

funcţionale implică, într-o serie de situaţii, particularităţi specifice contextului religios.  

Astfel, în ansamblu, discursul religios se dovedeşte a fi unul predominant prescriptiv şi 

injonctiv, aspect ce nu se susţine pentru planul laic al limbii şi care se explică prin statutul 
aparte al acestui tip discursiv, o comunicare de tip instituţionalizat. Aspectul se poate 

evidenţia inclusiv la nivelul valorificării pragmatice a anumitor categorii gramaticale, cum 

este, de pildă, categoria modului.  

Recurgerea la scenariul dialogat ‚întrebare – răspuns’, veritabilă strategie pedagogică în 

cadrul discursiv al textului catihetic, particularizează discursul ştiinţific (în speţă, didactic, 
designativ-prescriptiv) actualizat în câmp religios, în comparaţie cu acelaşi tip discursiv, 

identificabil în plan laic.  

Discursul religios hegemonic, căruia în aria laică îi corespunde preponderent discursul 

politic, se individualizează în aria confesională ortodoxă, prin dezvoltarea şi argumentarea 

opoziţiei ‘ortodox / eterodox’.  

Calitatea de text retoric, atribut fundamental al literaturii sacre, se verifică inclusiv din 

unghiul definirii acesteia în termenii unui discurs formativ.  

Caracterul puternic marcat intertextual / interdiscursiv al literaturii religioase, care poate 

fi considerată, sub acest aspect, o ilustrare adecvată a conceptului coşerian de ‚discurs 

repetat’, este evidenţiat şi de modul specific de manifestare a metalingvisticului în acest cadru 

discursiv. Considerăm că aspectul se cuvine a fi înţeles (şi) în relaţie cu calitatea textului 

sacru de a fi un text prin excelenţă conservator, un text care se raportează necontenit la 

tradiţie, recreându-se în virtutea principiului de fidelitate faţă de valorile de semnificaţie 

tradiţionale.  

Faticul îşi găseşte şi el forme specifice de manifestare în strategia politeţii pozitive, 
materializată în mod esenţial în structurile encomiastice. 

Evaluarea funcţiei expresive în text / context sacru ne îndreptăţeşte să admitem o 

redefinire a conceptului de liric, justificabilă în virtutea a ceea ce am numit „deplasare a 

                                                           
1 Şi, dacă înţelegem teologia ca un tip aparte de semiotică, atunci observaţia de mai sus capătă o şi mai 

mare relevanţă: taina izvorăşte înţelesuri, semnificaţie, sens ‚rost’; situarea în orizontul acesteia (al tainei) este 

condiţia esenţială pentru împărtăşirea din mister. 
2 Vezi şi Maria Ivăniş-Frenţiu (2001: 127) şi passim.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:43:56 UTC)
BDD-V1156 © 2014 Editura Universității din București



221166  

centrului de greutate de pe pers. I pe pers. a II-a”. Această deplasare morfologică, cu relevanţă 

într-un plan mai profund, anume cel pragmatic-existenţial, se cuvine a fi înţeleasă în relaţie cu 

smerenia subiectului uman, definibilă în termenii unei atitudini gnoseologice. 

Dimensiunea sistemică a textului religios, ca discurs având o puternică miză pragmatică, 

constituie una dintre cele mai pregnante mărci individualizatoare ale acestui cadru discursiv, 

ea impunându-se a fi corelată cu o funcţie cu totul specifică, anume funcţia teologico-

liturgică. Aspectul nu poate fi separat de acte şi rostiri primordiale, atribuite Divinităţii şi 

devenite ulterior, printr-un act de imitatio Dei, modele în plan uman. În acest context, taina, 

în calitate de bază semiotică a interpretării verbului, instituie realitate în temeiul unor virtuţi 

teologice esenţiale, cum sunt credinţa şi iubirea, coordonate afective şi gnoseologice de 

căpătâi în câmp discursiv sacru.  

 

 
SURSE 

 

Biblia = Biblia sau Sfânta Scriptură, 1988, (Tipărită sub îndrumarea şi cu purtarea de 

grijă a Prea Fericitului Părinte Teoctist, Patriarhul B.O.R., cu aprobarea Sf. 

Sinod), Bucureşti, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al B.O.R. 

Rug. 2007 = Carte de rugăciuni, 2007, (Tipărită cu binecuvântarea Î.P.S. Sale Dr. Laurenţiu 

Streza, Mitropolitul Ardealului), Sibiu, Editura Andreiana.  

ÎCO 1992 = Învăţătură de credinţă creştină ortodoxă, 1992, Bucureşti, Editura Institutului 

Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române.  

L 2011 = Liturghier ortodox (Rugăciunile începătoare), 2011,  

teologie.do.am/publ/liturghierul_online/58. 

M 2012  = Mărturisirea de credinţă împotriva ecumenismului, 2012, Bucureşti, Editura 

Areopag. 

 

BIBLIOGRAFIE 

 
Austin, J. L., 1970, Quand dire c’est faire [Traduction française par Gilles Lane], Paris, Éditions 

du Seuil.  

Bell, Roger T., 2000, Teoria şi practica traducerii [Traducere de Cătălina Gazi], Iaşi, Polirom 

Collegium, Litere.  

Benveniste, Émile, 1966, Problèmes de linguistique générale, Paris, Gallimard. 

Borţun, Dumitru, 2001, Semiotică. Limbaj şi comunicare, Bucureşti, Comunicare.ro. 

Borţun, Dumitru, Silvia Săvulescu, 2005, Analiza discursului public, Bucureşti, curs universitar 

SNPSA [Şcoala Naţională de studii politice şi administrative, Facultatea de comunicare şi 

relaţii publice „David Ogilvy”]. Online: http://www.ro.scribd.com/doc/12412595/analiza-

discursului-public.  

Charaudeau, Patrick, 1983, Langage et discours: éléments de sémiolinguistique (théorie et 

pratique), Classiques Hachette, Paris. 

Chivu, Gheorghe, 1997, Civilizaţie şi cultură. Consideraţii asupra limbajului bisericesc actual, 

Bucureşti, Editura Academiei Române.  

Coşeriu, Eugeniu, 2000, „Creativitate şi tehnică lingvistică. Cele trei niveluri ale limbajului”, în 

Eugeniu Coşeriu, Lecţii de lingvistică generală, Chişinău, Editura Arc, p. 233–148. 

Ducrot, Oswald, 1984, Le dire et le dit, Paris, Minuit. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:43:56 UTC)
BDD-V1156 © 2014 Editura Universității din București



221177  

Fârte, Gheorghe-Ilie, 2002-2003, „O analiză logico-semiotică a discursului jurnalistic”, în 

Argumentum, Caietele Seminarului de logică discursivă, teoria argumentării şi retorică, 1, p. 

26–49.  

Foucault, Michel, 1969, [reedit. 1992] Archéologie du savoir, Paris, Gallimard.  

Guia, Sorin, 2014, Discursul religios. Structuri şi tipuri, Iaşi, Editura Universităţii „Al. Ioan Cuza” 

(lucrare în manuscris).  

Ivăniş-Frenţiu, Maria, 2001, Limba română şi limbajul rugăciunii, Bucureşti, Editura Anastasia.  

Jakobson, Roman, 1956, „Two Aspects of Language and two Tipes of Aphasic Disturbances”, în 

Roman Jakobson and Morris Halle (ed.), Fundamentals of Language, The Hague, Mouton, p. 

69–96.  

Jakobson, Roman, 1963, „Linguistique et poétique”, în Essais de linguistique générale 

[Traduction et préface de N. Ruwet], Paris, Minuit, p. 209–250.  

Kerbrat-Orecchioni, Catherine, 1980, L’énonciation de la subjectivité dans le langage, Paris, 

Armand Colin. 

Maingueneau, Dominique, 1996, Le contexte de l’oeuvre littéraire : énonciation, écrivain, société, 

Paris, Dunod.  

Morcov, Mihaela Mariana, 2003, „Arhaisme morfosintactice în versiunile românească şi spaniolă 

ale Bibliei”, Limba română, LII, 1–3, p. 56–73. 

Morris, Charles, [1946, Signs, Language and Behaviour], 2003, Fundamentele teoriei semnelor 

[Traducere de Delia Marga], Cluj-Napoca, Editura Fundaţiei pentru Studii Europene.  

Obreja Răducănescu, Daniela, 2011, „Discursul religios – discurs specializat”, în Alexandru 

Gafton, Sorin Guia, Ioan Milică (ed.), Text şi discurs religios, vol. 3, Iaşi, Editura 

Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”, p. 329–334. 

Şoitu, Laurenţiu, 1997, Comunicare şi acţiune, Iaşi, Editura Institutului European. 

Reboul, Olivier, 1984, Le langage de l’éducation. Analyse du discours pédagogique, Paris, P.U.F.  

Schmemann, Alexandre, 1998, Euharistia. Taina împărăţiei [Traducere de Boris Răduleanu], 

Bucureşti, Anastasia. 

Teleoacă, Dana-Luminiţa, 2005, Terminologia religioasă creştină în limba română, Bucureşti, 

Editura Academiei Române. 

Teleoacă, Dana-Luminiţa, 2008, Limbajul bisericesc actual între tradiţie şi inovaţie, Bucureşti, 

Academia Română.  

Teleoacă, Dana-Luminiţa, 2009, „Aspecte morfosintactice în textul catihetic actual”, în Nicolae 

Saramandu, Manuela Nevaci, Carmen Ioana Radu (ed.), Lucrările celui de al doilea 

Simpozion Internaţional de Lingvistică, Bucureşti, Editura Universităţii din Bucureşti, p. 

489–501. 

Teleoacă, Dana-Luminiţa, 2011a, „Aspecte lexicale conservatoare în literatura veterotestamentară 

a Psalmilor”, în Ioan Chindriş, Niculina Iacob (ed.), Grigore Bostan – 70. Probleme actuale 

de filologie română, Cernăuţi-Herţa, Zelena Bucovina – Grupul editorial „Cuvântul”, p. 374–

382. 

Teleoacă, Dana-Luminiţa, 2011b, Morfosintaxa textului biblic actual: Evanghelia după Matei 

(conferinţă la Academia Română, 3 noiembrie 2011).  

Teleoacă, Dana-Luminiţa, 2012a, „Inovaţii lexicale în textul biblic actual (Evanghelia după 

Matei)”, în Eugen Munteanu, Ana-Maria Gînsac, Maria Moruz (ed.), Lucrările 

Simpozionului Naţional Explorări în tradiţia biblică românească şi europeană (ediţia a II-a), 

Iaşi, Editura Universităţii „Al. I. Cuza”, p. 377–397.  

Teleoacă, Dana-Luminiţa, 2012b, „Observaţii asupra vocabularului a două texte contemporane de 

rugăciune”, în Nicolae Saramandu, Manuela Nevaci, Carmen Ioana Radu (ed.), Convergenţe 

lingvistice, Bucureşti, Editura Universităţii din Bucureşti, p. 267–276. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:43:56 UTC)
BDD-V1156 © 2014 Editura Universității din București



221188  

Teleoacă, Dana-Luminiţa, 2013a, Repere ale articulării ‚esteticului’ în creaţia psalmică modernă: 

figurile semantice şi relevanţa lor în decodarea semiotică a unui text (conferinţă la Academia 

Română, 24 octombrie 2013).  

Teleoacă, Dana-Luminiţa, 2013b, Prolegomene pentru o abordare semiotică a textului / discursului 

religios, comunicare la cel de al cincilea Simpozion Internaţional de Lingvistică, Institutul de 

Lingvistică „Iorgu Iordan – Al Rosetti”, Bucureşti, 27–28 septembrie 2013.  

Teleoacă, Dana-Luminiţa, 2013c, „Funcţia metasemică şi metafora gestuală în text / context 

religios”, în Rodica Zafiu, Ariadna Ştefănescu, Carmen Mârzea Vasile, Raluca Brăescu (ed.), 

Limba română: variaţie sincronică, variaţie diacronică (II). Stilistică, pragmatică, retorică 

şi argumentare. Istoria limbii, filologie, dialectologie, Bucureşti, Editura Universităţii din 

Bucureşti, p. 199–209.  

Teleoacă, Dana-Luminiţa, 2014, „Structuri sintactice cu valenţe stilistice în literatura 

veterotestamentară a Psalmilor”, în curs de apariţie în Anuar de lingvistică şi istorie literară, 

nr. 1, Iaşi.  

Teleoacă, Dana-Luminiţa, Semiotica discursului religios. Probleme de poetică, stilistică şi retorică 

(lucrare în manuscris) [Semiotica].  

Vâlcu, Angelica, 2003, Funcţionarea discursului specializat, Iaşi, Editura „Ştefan Lupaşcu”.  

 

 
LANDMARKS IN DEFINING THE RELIGIOUS DISCOURSE AS A SPECIAL KIND 

 

(Abstract) 

 

To reduce the specificity of a religious text to the terminological aspect means to give a less objective 

approach to this complex reality represented by clerical literature. The aspect cannot be exhausted by either 

enlarging upon the non-terminological vocabulary, in order to determine the linguistic specificity of the 

clerical text in comparison to lay literary variant, or by the in-depth study of the grammar of a religious text, 

in a similar approach. Consequently, pointing out the specificity of a clerical text as opposed to a lay one, is 

needed to be analyzed also from other perspectives, for instance, from that of defining the religious discourse 

as a specialized one. In this context, our investigation was led by two important aspects: a) the Morrisian 

dichotomy “way of signifying / way of using”, as a potential source of some subcategories at the level of the 

religious discourse; and b) the specific way of updating the Jackobsonian linguistic functions in sacred 

literary text. The sources that helped me start up these approaches, in the view of drawing up such 

delimitations, include several kinds of religious writings, and different versions that circulate in the modern 

age: psalmic biblical text, Christian prayer, the Christian orthodox teaching manual, and, respectively the 

liturgical text. 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-05 15:43:56 UTC)
BDD-V1156 © 2014 Editura Universității din București

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

