
„Philologica Jassyensia”, An VII, Nr. 1 (13), 2011, p. 107–120 

 
 
 

O abordare etnologică a opoziţiei semantice stâng–drept 
 

Ioana REPCIUC1 
 
 

Key-words: left, right, opposition, dualist organisation, sacred, magic. 
 
 
Încercările etnologilor de a găsi cheia pentru înţelegerea societăţilor 

tradiţionale a condus la tendinţa de alcătuire a unor scheme în care să fie integrate 
conceptele unei anumite comunităţi. Din această urmărire cu orice preţ a 
obiectivităţii s-a trecut la extrema creării unor sisteme de înregistrare a 
manifestărilor magico-rituale, structuri cognitive sau paradigme de funcţionare a 
societăţilor arhaice, care au fost uneori supralicitate şi extinse, formalizate la un 
nivel mult mai general decât erau ele probate prin cercetări etnografice. Desigur, 
comunităţile care au atras atenţia antropologilor au fost triburile exotice, comunităţi 
în care distanţa dintre structurile naturale şi grupurile sociale, dintre natură şi 
cultură, este redusă, primele oferind, de fapt, modelul pentru cel de-al doilea mediu, 
aşa cum demonstrează analogia grupurilor totemice şi a castelor profesionale. De 
aici a început creionarea unor grăitoare tabele de echivalenţe, care aveau capacitatea 
să redea, susţineau antropologii structurali, canonul logicii indigene. Tabelele 
conţineau întregul inventar de opoziţii care putea ajuta la analiza sistemelor de 
înrudire, a practicilor culinare, a dispunerii locuinţelor în cadrul unui sat etc. 

În societatea tradiţională, cele două mâini părăsesc simetria originară din 
punct de vedere morfologic, manifestându-se variabil din punct de vedere 
funcţional. Rolul particular, special al celor două mâini arată că nu este vorba despre 
o simplă opoziţie semantică, ci despre o împărţire a diversităţii funcţionale între cele 
două părţi ale corpului. Teoriile apărute în antropologia occidentală care au încercat 
să explice criteriul originar pe baza cărora au apărut perechile antinomice pot fi 
grupate în cel puţin trei categorii: cosmocentrismul, antropocentrismul şi 
sociocentrismul. Relevanţa uneia sau a alteia dintre cele trei tipuri de teorii a fost 
sprijinită, desigur, pe exemple din diverse societăţi arhaice. Nu lipsesc nici idei 
despre evoluţia de la un criteriu la altul sau la explicarea unor fapte etnografice cu 
ajutorul mai multor criterii. 

În 1903, Émile Durkheim şi Marcel Mauss, creatorii şcolii sociologice 
franceze, tratează într-un studiu rămas celebru problema clasificărilor primitive. În 
De quelques formes primitives de classification, demersul se bazează pe descrierea 
existenţei unei „funcţii clasificatoare” («fonction classificatrice») de origine socială, 

                                                 
1 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”, Iaşi, România. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:30 UTC)
BDD-A979 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ioana REPCIUC 

 108 

care guvernează întregul sistem al clasificărilor primitive şi care poate, de fapt, oferi 
o alternativă de înţelegere a tendinţei general umane de a ordona în categorii fiinţele, 
evenimentele, de a le subsuma unele altora şi de a determina raporturi de incluziune 
sau de excluziune ale acestora. Cei doi sociologi aspiră să transfere un fapt studiat 
tradiţional de logică şi psihologie în domeniul social, să descopere originea obsesiei 
noastre de a revela clase de elemente şi să convingă de faptul că istoria ordonării în 
structuri are o bază mai veche decât cea aristotelică, adică beneficiază de o 
preistorie. Ei văd în organizarea incipientă şi rudimentară a triburilor primitive 
prima tendinţă de clasificare. Observaţia lor cea mai importantă rămâne cea legată 
de dificultatea de a găsi în mediile arhaice factorii clari care stau la baza acestor 
clasificări. Criteriile de clasificare nu se dezvăluie la prima vedere, ci sunt sisteme 
eterogene de motivaţii sociale, adăugate unora de natură magică:  

le schéma de la classification n’est pas un produit spontané de l’entendement 
abstrait, mais résulte d’une élaboration dans laquelle sont entrés toutes sortes 
d’éléments étrangers (Durkheim, Mauss 1903: 8).  

Problema rămâne în a discerne care este criteriul prim de ordonare, care a fost 
apoi substituit cu altul sau cu care a convieţuit până la un moment dat. Dar, fiindcă 
exemplele alese de către autori din triburile australiene – posesorii celui mai vechi 
sistem ordonator – arată că universul se împărţea în funcţie de fratrii sau clase 
sociale, Durkheim şi Mauss susţin ideea unui sociocentrism care domină masa 
criteriilor de clasificare. Oricare ar fi aceste criterii, triburile investigate nu au făcut 
dovada unei atât de profunde valorizări între pozitiv şi negativ a celor două clase 
opuse. Exoticii nu se împărţeau prioritar în clase bune şi clase rele sau în fratrii mai 
apropiate de sacru şi altele profane. 

Consideraţii de natură cosmocentrică în crearea ordinii de aşezare a triburilor 
exoticilor le regăsim la Claude Lévi-Strauss, cel care sesizează, la aceleaşi societăţi 
tribale, suprapunerea a două criterii de împărţire: unul diametral (prin care cercul 
satului este despărţit în două semisfere) şi unul concentric (diviziunea între un cerc 
central şi unul exterior). Indienii Winnebago descriu structura satului lor în mod 
diferit; unii arată că aşezarea circulară este divizată în două jumătăţi separate printr-
un diametru N-V–S-E, pe când alţii contestă această distribuţie, deoarece satul ar fi 
organizat în colibele din centru opuse celor din periferie (Lévi-Strauss 1978: 159). 
În acest caz, structura concentrică impune deja o împărţire într-o regiune a sacrului 
separată de cea a profanului (Lévi-Strauss 1978: 161).  

Paradigma centru-margine şi regresia valorii pozitive pe măsura îndepărtării 
de centru se regăseşte în multe cosmografii simbolice, inclusiv în cea arhaică 
românească. Un alt criteriu de clasificare construit pe antiteza dintre două elemente 
este cel al împărţirii între sus şi jos, identificat şi la triburile exotice. Exemplele cu 
care operează Lévi-Strauss sunt grăitoare pentru sesizarea unei prime încercări de 
valorizare a două structuri simetrice. Astfel, legendele indienilor Osage spun că 
atunci când strămoşii lor au ajuns pe pământ, ei erau organizaţi în două grupuri: unul 
paşnic, vegetarian şi asociat părţii stângi şi celălalt războinic, carnivor şi situat în 
partea dreaptă (Lévi-Strauss 2011: 76). Prezenţa celor două tipuri complementare de 
atitudine în cadrul aceleiaşi comunităţi este motivată de necesitatea asigurării 
echilibrului de funcţionare a respectivei societăţi. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:30 UTC)
BDD-A979 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O abordare etnologică a opoziţiei semantice „stâng” – „drept” 

 
 

109 
 

Proverbele româneşti sesizează complementaritatea celor două mâini, care par 
să acţioneze în mod divergent, ca şi cum nu ar fi coordonate de acelaşi centru, aşa 
cum arată expresia proverbială despre interdicţia de a lăsa stânga să ştie ce face 
dreapta. Inventarul proverbelor româneşti conţine, de altfel, şi varianta 
complementară: „Ce face stânga să nu scie dreapta” (în Calendarul românesc pe 
anul 1892) (Zanne 1897: 238). Deşi sensul actual al proverbului implică ideea de 
discreţie şi lipsă de infatuare, evitarea fariseismului, probabil că indicaţia iniţială 
sugera diferenţierea actelor realizate de cele două mâini, una operând licit, alta ilicit. 

Antinomia de origine culturală „stâng” vs. „drept” porneşte de la o situaţie de 
simetrie anatomică. Plasarea inimii în partea stângă a corpului a fost primul element 
care a sugerat o înţelegere a stângii ca fiind raportată la centrul emoţional, instinctiv 
al fiinţei, dar şi primul impuls de a lega fiinţa umană de structura şi funcţiile 
universului. În Dicţionarul limbii române apare identificarea celor două părţi ale 
corpului în funcţie de situarea organului cardiac în partea stângă, menţiune regăsită 
şi în dicţionarele altor limbi. Parcurgând literatura de specialitate, care demonstrează 
implicit natura interdisciplinară a temei, am observat că înţelegerea impactului prim 
al creării acestei asimetrii rituale necesită depăşirea mulţimii de repere de organizare 
în cadrul societăţilor arhaice, care de multe ori se suprapun. Dintre acestea, 
menţionăm organizarea primitivilor, a societăţilor totemice, în grupul din dreapta şi 
cel din stânga, cel din faţă şi cel din spate, cel din aval şi cel din amonte, cel 
masculin şi cel feminin.  

Probabil cele mai uşor de acceptat sunt teoriile biologice, axate pe 
preexistenţa în făptura noastră a unei asimetrii funcţionale a celor două emisfere 
cerebrale. Biologii au explicat prin diverse moduri această diferenţiere funcţională a 
emisferelor cerebrale, însă partea cu adevărat acceptată este specializarea celor două 
emisfere, nu superioritatea uneia în raport cu cealaltă. Important este că, pornind de 
la modelul anatomo-fiziologic, s-a creionat un sistem care depăşeşte somaticul 
pentru a se manifesta în planul cultural, deoarece „nu există nicio ruptură calitativă 
între trupul omului şi trupul lumii” (Le Breton 2002: 31); de aici ideile grupate în 
jurul a ceea ce a fost numită „schema corporală primordială” (engl. bodily schema 
sau germ. Körperschema). Capacităţile senzori-motorii au fost supraestimate ca 
situându-se la baza foucaultienelor „tehnologii ale puterii”. Teoria antropocentrică, 
având ca reper corpul uman – ca obiect antropologic suprem – a ajuns să se impună 
în contextul cercetărilor de anatomie diferenţiată. S-a vorbit despre o dezvoltare 
avansată a centrului nervos stâng, care inervează mâna dreaptă, în raport cu cel 
drept, legat de mâna stângă. Totuşi, specialiştii au avut dificultăţi în a decide care 
este cauza şi care este efectul celor două realităţi somatice, adică dezvoltarea 
emisferei cerebrale stângi a determinat folosirea predominantă a mâinii stângi sau 
invers. 

Apărută în planul structurilor rituale, ambivalenţa drept-stâng se va extinde la 
un nivel general al funcţionării sociale, ajungându-se, desigur, în planul organizării 
politice. Astăzi, societatea păstrează, în sistemul pedagogic, descurajarea dominaţiei 
mâinii stângi şi echivalarea normalităţii cu folosirea predominantă a dreptei, ca 
urmare a impunerii majorităţii în faţa minorităţii. Stângacii, o categorie minoritară, 
sunt încă fiinţe stranii, mai greu adaptabile la cerinţele funcţionale ale comunităţii. 
Deşi o cale lungă desparte mijloacele pedagogice actuale de legarea mâinii stângi la 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:30 UTC)
BDD-A979 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ioana REPCIUC 

 110 

copiii triburilor africane pentru evitarea oricărui risc de abatere de la folosirea 
supraordonată a dreptei, totuşi, aceeaşi motivaţie magico-rituală pare să stea la baza 
celor două acţiuni educative. Dacă astăzi stângacii sunt consideraţi anormali de către 
semenii lor care folosesc mâna dreaptă, este pentru că, în societăţile arhaice care 
operau cu gândirea magică, copiii născuţi cu diverse anomalii erau destinaţi să 
devină vrăjitori. La aceste populaţii, stângăcia era situată în aceeaşi categorie cu 
defecte anatomice (orbirea, şchiopătatul etc.) 

Semnificaţia benefică a mâinii drepte, amplu invocată în descântecele 
româneşti, intervine prin prisma contrastului arhetipal dintre partea stângă şi partea 
dreaptă a corpului, a lumii umane, şi a cosmosului în general; în limbile europene şi, 
în mod logic, în imaginarul european, „termenii pentru «drept» au sensuri 
favorabile: grecescul dexios însemna şi «norocos», mai ales în preziceri (în Iliada) 
sau «deştept, îndemânatic»” (Ferber 2001: 255). Dacă în ceea ce priveşte exprimarea 
ideii de ‘drept’, limbile indo-europene se remarcă printr-o direcţie comună şi 
omogenă a aspectelor pozitive ataşate părţii drepte, ideea de ‘stâng’ a fost exprimată 
în anumite limbi printr-o serie de eufemisme care atestă indirect caracterul 
neliniştitor, primejdios, de evitat al acestei părţi. Semantica opusă a celor două 
direcţii se regăseşte în majoritatea limbilor europene, subliniată de anumite denumiri 
metaforice ale mâinilor. Dreapta, reunind denumiri grupate în jurul etimonului 
latinesc dexter (şi, de asemenea, rego, regula, rectus, directus), induce valori de 
origine morală, cum sunt dibăcia, rectitudinea, onoarea, sinceritatea. Alături de 
acestea, sanscritul dakşina asociază dreptei şi ideea de ‘dar ritual, ofrandă’. Largi 
semnificaţii dobândesc şi cuvintele cu baza etimologică în lat. sinister, legat iniţial 
de rituri divinatorii rău-prevestitoare, la vechii romani. Se cunoaşte însă că, deşi 
româna a primit şi termenul sinistru, etimonul rom. stânga privilegiază ideea de 
‘obosit, leneş’ (vezi şi ital. mano stanca). Îndepărtarea de lat. sinister se remarcă şi 
în limba franceză, care l-a înlocuit destul de târziu (prin secolul al XV-lea) pe 
sinistre cu gauche, acesta din urmă provenind din germanicul welk, cu sensul de 
‘slab, veşted’. Tendinţa de a oferi realităţilor primejdioase, fiinţelor supranaturale 
din sfera sacrului pedepsitor denumiri cu valoare benefică, în scop de captatio 
benevolentiae, este demonstrată de limba greacă, în care mâna stângă este αριστερα 
‘cea bună’ (Şăineanu 1999: 173). În plus, limba germană, cu die andere Hand, 
creează un eufemism în cadrul relaţiei identitate-alteritate. Aceeaşi opoziţie apare în 
cu totul altă realitate lingvistică, în limbajul gesturilor inventat de indienii nord-
americani, care exprimă eul emiţătorului arătând mâna dreaptă şi grupul celorlalţi 
ridicând mâna stângă (Hertz 1909: 92). 

Astăzi considerată ca o veritabilă infirmitate socială, folosirea mâinii drepte 
delimitează grupul stângacilor de cel al dreptacilor. Însă, cuvântul stângăcie 
depăşeşte sfera care se referă la preferinţa mâinii stângi, ajungând să denumească o 
scădere în planul relaţiilor interumane, o incapacitate de adaptare la situaţii, lipsă de 
îndemânare, nepricepere şi chiar inocenţă. Interesant de urmărit francezul gaucherie 
(pătruns şi în limba engleză, prin literatură), fiindcă acest termen induce conotaţii 
sociale mai profunde şi mai dure, desemnând acte ilegale, abateri de la morală, de la 
legile civice. Dar relevant este faptul că termenul denumeşte comportamentul 
clovnului, personaj central al carnavalului, momentul prin excelenţă al abolirii 
normelor. Deşi valorile acestea ale termenului sunt consacrate de limba lui Rabelais, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:30 UTC)
BDD-A979 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O abordare etnologică a opoziţiei semantice „stâng” – „drept” 

 
 

111 
 

în limba română putem identifica un cuvânt asemănător, aflat din punct de vedere 
semantic aproape de francezul gaucherie. Este vorba despre şui (‘stângaci, neghiob, 
nerod’), termen provenit din paleoslavul šui (šuica), care reda sensul latinescului 
sinister (‘sinstra’). În limba română actuală, şui îşi păstrează semnificaţia mai ales în 
deşucheat (Şăineanu 1999: 173). 

Lipsa de tact şi moralitate a Tricksterului, a cărui marcă de identificare sunt 
tocmai „stângăciile” pe care le performează public, este un tip de comportament 
situat la graniţa dintre umoristic şi magic. Umorul este, în sens bergsonian, 
deturnarea mecanicităţii gesturilor cotidiene, abaterea de la firul obişnuit al raţiunii 
diurne. Aparenta idioţenie a lui Păcală, Tricksterul românesc, ascunde, de fapt, 
capacitatea lui de a se sustrage legilor şi de a-i manipula pe cei din jur. Acţiunea de a 
păcăli poate fi comparată, prin efect, cu acţiunea magică. Perspectiva rituală reclamă 
introducerea acestor personaje în categoria sacrului de tip transgresiv. În acelaşi 
timp Prometeu şi „ţap ispăşitor”, Tricksterul îşi asumă încălcarea tabu-ului şi 
înfruntarea unor energii periculoase, cum sunt cele exhibate în timpul carnavalului. 

Împărţirea corpului în două regiuni perfect simetrice, dar antitetice din punct 
de vedere simbolic ar avea la bază orientarea arhaică a fiinţei umane în funcţie de 
drumul soarelui. Această explicaţie aparţine viziunii cosmocentrice prin care se 
explică asimetria simbolică a celor două mâini. Din această perspectivă, estul este 
asociat în mod constant cu dreapta, partea bună, luminoasă, iar vestul cu răul, 
întunericul şi stângul. Se presupune că axa care stabileşte punctele cardinale, 
anterioară în raport cu clasificarea regiunilor corporale, a ajuns să împartă şi corpul 
uman. Faptul este probat prin coincidenţa termenilor pentru puncte cardinale şi 
părţile corpului în cele două opoziţii în câteva limbi arhaice: sanscrita, ebraica şi 
irlandeza. De asemenea, reprezentările opoziţiei soare-lună au preluat spaţializarea 
în funcţie de regiunile corporale. Astfel, luna se află în stânga, iar soarele în dreapta; 
în mitologia egipteană, ochiul drept al lui Horus este soarele, cel stâng, luna. 
Această situare a devenit treptat una de esenţă morală, situaţie ilustrată cel mai clar 
în imaginarul creştin al regiunilor lumii de dincolo; creştinismul a valorizat pozitiv 
tărâmul drept, edenic, în care se vor odihni drepţii, opus stângii demonice. Textele 
religioase româneşti vechi au consacrat locuţiunea verbală învechită astăzi „a fi de-a 
stânga”, iar „gândul stâng” reflectă atitudinea neconformă cu valorile creştine (DLR 
1994: 1618). Dacă momentul crucificării lui Iisus ne oferă o clară împărţire a dreptei 
şi a stângii Fiului între tâlharul cel bun, respectiv cel rău, arborele Paradisului din 
reprezentările Genezei ne indică o primă ordonare a masculinului şi femininului 
(Adam şi Eva) în relaţie cu dreapta şi cu stânga acestei axe simbolice a lumii. 
Importanţa religiei naturiste în crearea acestei valorizări este cel mai clar probată în 
orientarea mişcărilor rituale regăsite în multe religii arhaice. Leo Frobenius observa, 
în studiile sale dedicate culturii tradiţionale africane, că  

simţul realităţii i-a determinat încă de timpuriu pe oameni să înconjoare 
obiectul sacru (mormânt, aşezare de cult, făptuire omenească) în direcţia drumului 
parcurs de soare. Ocolul sacru reprezintă cu siguranţă una dintre cele mai vechi 
identificări cu animarea şi sfinţirea prin lumina dătătoare de viaţă a soarelui 
(Frobenius 1982:  225). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:30 UTC)
BDD-A979 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ioana REPCIUC 

 112 

Cântecele funebre româneşti sunt un exemplu grăitor în privinţa raportului 
stabil dintre puterea eterogenă a celor două mâini şi drumurile opuse aflate la 
alegerea dalbului călător. Acesta este sfătuit să ia calea soarelui, aflat la dreapta, 
pentru a-şi păstra astfel speranţa reînvierii. În mod repetat, acest drum situat la 
dreapta este valorizat pozitiv: „Da tu sî apuci/ Către mâna dreaptî,/ Că-i calea 
curată…” sau „Sî mergi pi cel de-a dreapta,/ Cî-i Măicuţa Precista/ Şî la bini te-a-
ndrepta” (Ciubotaru 1999: 113). În cântece rituale funebre din arhaicul ţinut al 
Pădurenilor, din judeţul Hunedoara, menţionarea drumului din stânga sau din 
dreapta este cu totul umbrită de referinţa exclusivă a mâinii de care îl ia divinitatea 
feminină pe dalbul călător. Cântecul sfătuieşte pe cel plecat dintre vii să se roage 
sfintei să-l ia de mâna dreaptă, spre a-l salva astfel de cărarea nedorită: „La umbra 
plopului/ Maica Domnului,/ Zosu să-ngenunţ/ Poale să-i săruţ/ Că ia mi ti-o lua,/ Pe 
mână dzireaptă,/ Pe cale dzireaptă…” (Bârlea 1971: 391).  

Un gest asemănător este descris într-un cu totul alt registru folcloric, în care se 
urmăreşte crearea unor calităţi augurale destinatarului uman. În scenariul ritual al 
vindecării prin acţiunea Maicii Domnului, bolnavul este luat de mâna dreaptă şi 
divinitatea invocată dezleagă cu aceeaşi mână, în spiritul unei continuităţi 
intratextuale cu acţiunile rituale ale descântătoarei. Consacrarea fetei de măritat, 
căreia i se desface, presupune punerea în mâna dreaptă a unor obiecte investite cu 
forţa sacrului („trâmbiţă de aur”), în timp ce mâna stângă are rolul reintegrării 
protagonistei în comunitate, în profan: „Maica Domnului di mâna/ dreaptî o lua/ 
oaminii di mâna stângî o lua/ în bisăricî o baga” (Vasiliu 1984: 269). În acest caz, 
opoziţia stâng-drept se bazează pe contextul social defavorabil protagonistei, deşi 
relaţionat cu sacrul ecleziastic, şi contextul divin, ideal, creat de Fecioara Maria.  

Alegerea căii drepte, cu influenţa creştină supraordonată, se regăseşte într-o 
altă serie de texte folclorice. Este vorba despre balada Soarele şi Luna, care ne 
înfăţişează imaginea raiului şi a iadului ca fiind două teritorii organizate paralel, 
diferenţiate prin faptul că unul aparţine bucuriei veşnice, iar celălalt nefericirii şi 
pedepsei. Asocierea acestor tărâmuri direcţiilor divergente indicate de cele două 
mâini se regăseşte în textele tipologizate de etnologul Ion Taloş în monumentala sa 
monografie destinată baladei populare cu tema incestului şi a cununiei fraţilor. 
Călătoria în lumea de dincolo a Soarelui – personaj principal al baladei – este 
ghidată în multe variante de „bătrânul Adam”, iniţiator în post-existenţă, o instanţă 
învestită cu capacitatea de a pătrunde în cele două ipostaze opuse ale sacrului: „Alt 
drum să apuci/ Şi să mi te duci/ La moşul Adam/ Care-i om viclean/ Că el toate-a 
şti/ Cum mai bine-a fi” (Taloş 2004: 901). Pentru a fi sugerată direcţia spre care 
Adam îl îndeamnă pe astrul diurn, imaginarul folcloric a folosit dihotomia celor 
două mâini: „De mâna stângă-l lua/ Şi în iad îl ducea” şi „De mâna direaptă-l lua/ Şi 
în rai îl băga” (Taloş 2004: 640). Prin urmare, obişnuita diviziune a celor două 
tărâmuri se întoarce, în balada culeasă din judeţul Timiş, la simbolistica antinomică 
a părţilor corpului. Balada aceasta este un exemplu grăitor pentru remarcarea 
întâlnirii mai multor tipuri de opoziţii, care generează şi structura sa compoziţională 
specială, menită să capete, în final, o valoarea etiologică, de explicare a antitezei 
spaţiale şi funcţionale a celor doi aştri. O variantă de la românii din valea Timocului 
surprinde cu acuitate gestul demiurgic de pedepsire care decide locul soarelui şi al 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:30 UTC)
BDD-A979 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O abordare etnologică a opoziţiei semantice „stâng” – „drept” 

 
 

113 
 

lunii pe bolta cerească: „Dară Sfântu Ion/ Pe Soare că-l lua,/ În dreapta-l ţânea,/ Pe 
Iana o lua,/ În stânga-l ţânea/ Şi mi-l blăstăma/ Pe ceri îi lăpăda” (Taloş 2004: 634). 

Revenind la cântecul funebru, observăm că drumul pe care este sfătuit să-l 
urmeze „dalbul călător” nu este marcat doar prin situarea în partea dreaptă a cărării 
care duce spre existenţa veşnică, unde va fi întâmpinat de diferiţi adjuvanţi cu rol de 
apărare şi va fi, în final, integrat în comunitatea strămoşilor. Conform logicii 
folclorice a poeticii variantelor, acest drum este evidenţiat prin alte mărci de 
identificare, percepute în imaginarul arhaic drept sinonime sau elemente semantice 
de întărire ale părţii drepte, respectiv ale celei stângi. În acest sens, i se adaugă 
drumului situat la dreapta sensul de ‘direct’, traseu caracterizat prin lipsa de curbe 
sau intersecţii, un laitmotiv al textului funebru: „Nainte să mergi/ Să nu te sfieşti…” 
(Brăiloiu 1981: 112). În antiteză cu sensul de directus al drumului preferat în 
prescripţiile rituale, itinerariul mâinii stângi sugerează nu doar aspectul său ingrat, 
nefast („Că-i calea nătângă […]”, Kahane, Georgescu 1988: 514), ci şi forma lui 
contorsionată, de aspect labirintic: „Ie să nu te ie/ De mâna ha stângă/ Că ţ-îi calea 
strâmbă” (Bârlea 1971: 385). A alege calea stângă presupune o abatere de la traseul 
tradiţional pe care trebuie să-l parcurgă „dalbul călător”, deplin conştient de 
momentul ritual în care se află: „Seama tu să-ţi iei,/ Seama drumului” (Brăiloiu 
1981: 112). Opus căii soarelui, drumul de la stânga este cel „neîntorcător”, asociat 
căii apelor, despre a căror natură spiraliformă ne vorbeşte imaginarul spaţial arhaic. 
Limbajul comun, ne-ritual a reţinut interdicţia ca fiinţa umană să „meargă pe căi 
strâmbe”, idee prezentă şi în texte religioase; în Pildele lui Solomon (2.8, 20), tatăl 
îşi sfătuieşte fiul să nu umble pe căi strâmbe, ci să se păstreze pe „cărările celor 
neprihăniţi”. De cele mai multe ori, nordul, vestul, precum şi noaptea sau seara sunt 
asociate cu valori negative, iar sudul, estul şi părţile zilei sunt pozitive. Aşa cum 
observa Cassirer analizând trăsăturile gândirii mitice,  

fiecare direcţie particulară  este înţeleasă ca o entitate independentă, dotată cu 
viaţă proprie, iar nu ca un raport abstract-ideal (…). Deja nivelurile relativ inferioare 
ale gândirii mitice dispun de proprii zei cardinali: zeii vestului, nordului, estului şi 
sudului [… ](Cassirer 2008: 137).  

În universul magic românesc, orientarea către est este întărită de încărcarea 
protagonistului cu energia numinoasă a soarelui la răsărit: „Plecai pi drumu mari / 
Spri sfântu soari răsari, / Pi poteca nicalcatî, / Pi roua niscuturatî” (Ciubotaru  2005: 
367). Astfel, spiritele care vin din răsărit sunt asociate cu binele, sacrul pozitiv, în 
timp ce entităţile vestului sau nordului sunt considerate că provin din lumea morţii, 
din mormântul temporar al astrului diurn. 

Dar, am observat mai sus, analizând textele funebre, că drumul mortului era 
orientat tocmai spre partea dreaptă, echivalat cu integrarea sa armonioasă în „satul 
fără nume”. Trebuie să remarcăm că imaginarul funebru românesc a fost influenţat 
de elemente de natură afectivă, de dorul celor rămaşi în viaţă; alegerea căii drepte nu 
reprezintă atât aspiraţia spre toposul edenic, aşa cum este el reflectat de concepţia 
creştină, ci speranţa unei eventuale întoarceri, o atenuare a ideii de ireversibilitate: 
„Roagî-ti la Precista,/ Sî ti ducî pe-aceal de-a dreapta,/ Cî, poati, -napoi i-nturna;/ Cî 
noi tăţ te-om aştepta” (Ciubotaru 1999: 113). În sens contrar, parcurgerea căii stângi 
şi a labirintului presupus de aceasta este echivalent cu integrarea eternă a „dalbului 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:30 UTC)
BDD-A979 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ioana REPCIUC 

 114 

călător” în lumea morţilor. Cercetătorii schemelor labirintice din desenele 
civilizaţiilor mult dispărute au confirmat că spiraliforma de origini rituale avea rolul 
de a indica drumul mortului. Acesta era sugerat nu doar prin desene rupestre, ci şi 
prin dansuri ceremoniale, la care participau bărbaţi şi femei aşezaţi alternativ, într-o 
horă deplasată de la dreapta la stânga (Santarcangeli 1974: 184). Deşi sensul 
originar al desenelor de labirinturi s-a pierdut, indienii îl mai numesc încă „drum 
înşelător” (Santarcangeli 1974: 190). Acest traseu dificil pe care este obligat să-l 
urmeze sufletul rătăcitor este perceput ca o veritabilă probă iniţiatică. Mai mult, 
configurarea unui drum labirintic pentru cel plecat dintre vii are o importantă 
valoare apotropaică, de protejare a comunităţii viilor de o eventuală întoarcere, în 
forme sinistre, în lumea pe care a părăsit-o. Datorită forţei de conservare a „fricii de 
morţi”, aşa cum o numea Frazer, s-a păstrat chiar şi în cultura populară românească, 
care a oferit o atenţie sporită acţiunii de a indica un drum drept pentru decedat, un 
motiv decorativ care ilustrează vechea prescripţie rituală; este vorba despre motivul 
„calea rătăcită” sau „cărarea pierdută”, integrat în decorul ritual al ouălor de Paşti 
îngropate în ţărâna de pe morminte, cu rolul de a sugera „ca sufletele morţilor să uite 
o vreme drumul spre lumea cealaltă” (Ciubotaru 1999: 187). 

Faptul că trecerea spre moarte presupune o orientare dinspre dreapta spre 
stânga ne este demonstrat de orientarea dansurilor rituale faste indiene către dreapta 
şi a celor nefaste, funeste, către stânga. De asemenea, sârbii orientează hora pentru 
morţi tot în partea stângă, aceasta fiind diferenţa care indică contextul funebru de 
performare de cel augural. De asemenea, pomenile se ofereau în jurul sicriului tot de 
la dreapta la stânga (Olteanu 1998: 118). Însă nu doar soarele este cel care 
marchează în imaginarul spaţial această dihotomie, ci şi alte forme de relief cu 
valenţe hierofanice, cum sunt munţii, cu cei doi versanţi opuşi şi chiar apele 
curgătoare. Se ştie că apele, prin natura lor tropică şi legătura lor cu un izvor 
subteran, sunt considerate un alt vehicul spre cealaltă lume. Ele însoţesc mesajele 
trimise de oameni, prin acte magice, unor divinităţi htoniene.  

Prima lucrare temeinică şi sprijinită pe multiple exemple asupra 
semnificaţiilor magico-simbolice opuse ale dreptei şi stângii îi aparţine sociologului 
din şcoala franceză Robert Hertz şi apare în „Revue philosophique” din decembrie 
1909 cu titlul La préeminence de la main droite. Etude sur la polarité religieuse. 
Hertz propune o abordare care depăşeşte, de fapt, domeniul reprezentărilor 
religioase, fiindcă trece de la exemplele din riturile societăţilor arhaice în 
contemporaneitate, în masa prejudecăţilor de natură psiho-socială prin intermediul 
cărora sunt valorizate cele două mâini. Tendinţa unei dezvoltări ambidextre la noile 
generaţii tinde să anuleze, de fapt, vechea polaritate religioasă. Faptul este, cred, 
încă valabil astăzi, deşi a trecut un secol de la observaţiile lui Hertz şi poate există 
aceeaşi curiozitate în privinţa înţelegerii motivaţiei profunde şi originare a opţiunilor 
noastre în favoarea folosirii mâinii drepte.  

Abia după 60 de ani, în 1967, profesorul de antropologie culturală de la 
Oxford, Rodney Needham, cel care a tradus studiul lui Hertz în engleză, va dedica 
două articole acestei probleme. Acesta va relua problema rolului opus al dreptei şi 
stângii în organizarea societăţilor africane, în special. Needham nu aduce o poziţie 
nouă, ci doar lărgeşte gama de exemple în domeniul clasificării primitive, culese din 
triburile africane, cu scopul de a reafirma rolul antropologiei structurale în 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:30 UTC)
BDD-A979 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O abordare etnologică a opoziţiei semantice „stâng” – „drept” 

 
 

115 
 

explicarea clasificărilor simbolice şi chiar a dualismului celor două mâini. Dreapta 
vs. stânga este, după Needham, o „opoziţie logică elementară”, o structură ideală, 
preexistentă în spiritul uman, iar comportamentele, credinţele şi simbolurile sunt 
manifestările exterioare, proiecţiile acestei dihotomii originare. Referitor la 
complementaritatea celor două mâini, Needham susţine şi el inferioritatea stângii şi 
caracterul augural al părţii drepte. Studiind riturile divinatorii ale unei societăţi 
africane, etnologul britanic se confruntă cu necesitatea de a explica o excepţie a 
folosirii mâinii stângi, devenită într-un anumit context ritual instrumentul capabil să 
manipuleze magic. Acest rol neaşteptat de puternic al mâinii stângi este văzut de 
Needham în spiritul unei inversiuni în perfectul mecanism structuralist (Needham 
1967: 432).  

În ciuda faptului că antropologul britanic aspiră să reafirme pertinenţa 
metodologiei structuraliste în înţelegerea antinomiilor primitive, într-unul din 
articolele sale el se reîntoarce la explicarea acestei opoziţii, fiindcă surprinde 
existenţa unei excepţii într-una dintre manifestările divinatorii ale unei societăţi 
africane studiate. Excepţia despre care vorbeşte Needham este un ritual de divinaţie 
realizat de vraciul unui trib ugandez, pus în practică cu ajutorul manipulării unor 
cochilii, urmând să îndepărteze apoi nenorocirile care s-ar abate asupra subiecţilor 
umani care-i ceruseră ajutorul. Deşi inclusiv în această comunitate, mâna stânga este 
cea detestată şi impură, acest magician foloseşte în divinaţie tocmai această mână. 
Mâna stângă a vrăjitorului Nyoro este cea sacră, pentru ca cea profană să fie mâna 
dreaptă. 

 Needham înţelege că această inversare neaşteptată poate avea o semnificaţie 
pe care „etnologul are sarcina să o descopere” (Needham 1967: 427). Totuşi, 
explicaţia antropologului britanic are un caracter eclectic şi nu face decât să 
reconfirme în mod forţat păstrarea relaţiei de opoziţie, în ciuda inversării polilor 
simbolici ai relaţiei feminin-stâng şi masculin-drept. Reacţia specialiştilor la această 
teorie neconvingătoare nu întârzie să apară. Cea mai puternică opoziţie provine, aşa 
cum era de aşteptat, din grupul criticilor acerbi ai structuralismului.  

Raoul şi Laura Makarius, într-un text făcând parte dintr-o lungă serie de studii 
critice împotriva antropologiei structurale a lui Lévi-Strauss, apărut în 1968, 
încearcă să demonstreze incompatibilitatea viziunii structurale în studiul unor 
probleme de etnologie. Structuraliştii au negat, după părerea oponenţilor lor, natura 
dinamică a acestei opoziţii. În afara exemplului Nyoro dat de Needham, cei doi 
etnologi aduc şi altele, în care predomină folosirea puterii mâinii stângi în 
performări rituale ale unor personaje pe care structuralismul îi integra în partea 
dreaptă, cum sunt şefii triburilor. În consens cu orientarea studiilor lor anterioare, 
soţii Makarius propun o abordare care are ca scop final explicarea asocierii puternice 
a magicului cu femininul şi stângul. Exemplele lor iluminează problema stângului 
magic aducând o nouă trăsătură a acţiunilor mâinii stângi: acţiunile periculoase ale 
stângii. Mâna stângă este singura care are capacitatea de a-şi asuma violarea 
tabuurilor, confruntarea sacrului şi practicile magice transgresive. În plus, teoria 
celor doi autori tinde să lămurească şi ambiguitatea sau instabilitatea semnificaţiei 
atribuite mâinii stângi, care poate fi uneori funestă, iar alteori apotropaică, puternică 
şi necesară. Clovneriile, mişcările deconcertante ale Tricksterului, înconjurarea 
stângacilor cu un sentiment al ciudatului, al nefirescului fac parte din aceeaşi 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:30 UTC)
BDD-A979 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ioana REPCIUC 

 116 

categorie a instabilităţii acestui pol. Cei doi soţi vor încerca să impună asocierea 
dihotomiei universale drept-stâng unei geografii sociale a purităţii şi a impurităţii:  

D’autre part, la dualité « main gauche/main droite », instrument du tabou, se 
prêtait admirablement à devenir une expression symbolique de la distinction entre le 
deux sexes, un moyen de signaler, classifier, catégoriser ce qui est femelle et ce qui 
est mâle, ce qui est impur et dangereux et ce qui est exempt d’impureté et donc de 
danger (Makarius 1973: 118). 

Opoziţia semantică se relativizează astfel, fiindcă deja statuaţi, polii sunt 
susceptibili de a fi orientaţi invers, în funcţie de necesităţile riturilor. Puterea 
distrugătoare a mâinii stângi, reflectând acelaşi centru al sacrului, este orientată spre 
pericolele supranaturale, spirite malefice, duşmani, boli. În astfel de cazuri, mâna 
stângă devine cea dominantă, iar dreapta – corespunzătoare sacrului de tip înalt – 
rămâne pasivă, responsabilă de acte diurne, luminoase, augurale. Subliniem faptul că 
ambele sunt utilizabile în manipulări magice, iar folosirea uneia sau a alteia reflectă 
tipul de sacru căruia i se adresează respectivul rit. Exemple grăitoare ne sunt oferite 
de magia românească. Vrăjitoarea care fură mana vacilor apare dezbrăcată şi cu 
părul despletit, având strecurătoarea legată de degetul mare de la piciorul stâng, cu 
care porneşte prin roua câmpului (Pavelescu 1944: 62). În opoziţie cu magia 
transgresivă înfăptuită cu ajutorul piciorului stâng, se situează un rit de atragere în 
horă a flăcăilor de către fetele care-şi leagă bulgări de sare la piciorul drept, aşa cum 
a fost el atestat în judeţul Neamţ. 

Teoria soţilor Makarius poate fi confirmată de organizarea socio-culturală 
socioculturală a bisericilor arhaice, un mediu în care se suprapun mai multe sisteme 
de organizare a grupurilor. Pentru a explica structura socială a credincioşilor aflaţi în 
biserică, Paul Stahl a îmbinat criteriul intrinsec, dogmatic, cu cel extrinsec, de 
origine socială, şi a observat că bărbaţii şi bătrânii sunt plasaţi cu precădere în parte 
din faţă, dinspre miazăzi şi din dreapta a incintei bisericeşti, iar femeile şi tinerii 
înspre miazănoapte, în spate şi spre stânga (Stahl 1998: 10). Această aşezare, 
constantă astăzi în bisericile din mediul rural, a fost remarcată de timpuriu de către 
Paul de Alep, în călătoria sa prin ţinutul Moldovei; acesta indica despărţirea printr-
un zid a spaţiului destinat femeilor şi faptul că locul sacru, cel mai apropiat de altar, 
era rezervat domnitorului şi curţii sale. Necesitatea izolării femeilor, crearea 
„despărţiturii femeilor”, a impus adaptări din punct de vedere arhitectural, reflectate 
în despărţirea naosului de pronaos (Cojocaru  2004: 271). Această ordonare ţine cont 
de principiile geografiei sacre, care a generat şi schema de construcţie a 
sanctuarelor. Motivaţia pentru care femeile sunt scoase în tinda bisericilor rurale 
mici este una de esenţă morală: ele sunt mai păcătoase. De fapt, criteriul distinctiv 
este cel oferit de distincţia pur-impur despre care vorbeau soţii Makarius. În 
societăţile tradiţionale, impurul se defineşte în raport cu o condiţie predeterminată 
pură, de la care impurul se manifestă ca o deturnare, o mişcare transgresivă. A-ţi 
asuma negarea purului este un atribut rezervat unor „agenţi ai violenţei”, aşa cum îi 
numea Mircea Eliade pe făurari şi alchimişti, fiinţe prometeice prin excelenţă, faţă 
de care comunitatea manifestă sentimente amestecate de respect şi de teamă. Hoţii 
care culeg iarba fiarelor şi-o plasează sub pielea degetului mic de la mâna stângă, 
aceştia fiind nişte reprezentanţi de seamă ai magiei violente şi ofensive. Laura 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:30 UTC)
BDD-A979 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O abordare etnologică a opoziţiei semantice „stâng” – „drept” 

 
 

117 
 

Makarius a dedicat o monografie impresionantă şi unică în literatura de specialitate 
personajelor din societatea umană capabile să înfrunte sacrul de tip tremendum, cum 
ar fi Tricksterul, gemenii, fierarul, femeia. 

Un astfel de agent al mâinii stângi, identificat de Ion H. Ciubotaru şi Silvia 
Ciubotaru, este baba secerişului, aşa cum este prezentat acest erou mitic în poezia 
pluguşorului. Ea apare ca un agent esenţial în cadrul secerişului ideal, dând măsura 
forţei sale neobişnuite. Calitatea sa de ambidextră este iniţial pusă în evidenţă: „Cu 
dreapta trăgea,/ Cu stânga polog făcea”. Fiind caracterizată printr-o serie de trăsături 
supranaturale, această apariţie stranie foloseşte o seceră strâmbă şi roasă, deci un 
instrument incapabil să ofere astfel de realizări tehnice ieşite din comun. Dar, aşa 
cum remarcă cei doi autori, ea îşi concentrează resursele în mâna stângă: „Cu 
dreapta trăgea, nu prea trăgea,/ Dar cu stânga polog făcea” (Ciubotaru 1983–1984: 
113). Această secerătoare neîntrecută, considerată a fi o întruchipare a mamei 
grâului, o arhaică divinitate a câmpului, este în mod clar un agent al mâinii stângi, a 
cărui forţă magică şi apartenenţă la o altă realitate este sugerată prin capacitatea de a 
manipula cu mâna blamată cultural. Interesant este faptul că, în universul ţăranilor 
berberi, baba sau bătrâna familiei (Qibla) este situată în aceeaşi categorie cu fierarul, 
fiindcă, la fel ca el, ea poate înfrunta pericolele legate de întretăierea contrariilor; ea 
aparţine categoriei diformului, operând lovituri „sucite” ca procedeu magic şi fiind 
astfel creditată cu puteri extraordinare (Bourdieu 2000: 361). Interesant este faptul 
că în provensală, mâna stângă este descrisă uneori ca fiind cea bătrână, gârbovită 
(man seneco) (Şăineanu 1999: 173). 

Un simbol magic esenţial, care trimite direct la partea actanţială a ritualului, 
este cel al mâinii. Frecvenţa motivului mâinii vindecătoare este determinată, 
probabil, de ceea ce teoreticienii sistemului magiei Marcel Mauss şi Henri Hubert 
considerau drept imaginea preferată a universului incantatoriu, şi anume cea „a 
legăturii pe care o facem sau o desfacem” (Mauss, Hubert 1996: 78), iar Mircea 
Eliade observa faptul că în sistemul magico-religios babilonian, „legătura este 
principiul cosmic care uneşte toate lucrurile, rezultând un lanţ al întregii creaţii” 
(Eliade 1994: 144). Importanţa ritului manual ataşat ritului verbal care este 
descântecul a favorizat, probabil, apariţia acestui motiv în textele magice româneşti. 
De asemenea, folclorul magic poate oferi un spaţiu privilegiat pentru studierea 
problematicii opoziţiilor semantice primitive deoarece imaginarul magic foloseşte în 
mod constant sistemul opoziţiilor. Opoziţia principală este cea dintre sănătate şi 
boală sau între bine şi rău. La un nivel particular, descântecele care prezintă 
confruntarea dramatică dintre două influxuri magice opuse, şi anume descântecele 
de desfăcut, care au drept scop anularea unei vrăji malefice anterioare, prezintă şi 
confruntarea simbolică dintre mâna bună şi mâna rea, mâna care leagă şi cea care 
dezleagă, şi chiar între mâna dreaptă şi mâna stângă. 

Puterea manipulatorie este imediat asociată forţei descântătorului, căci 
legătura profundă dintre text şi ritual este evidenţiată şi în planul discursului: „Cî la 
Balaşa ăi alerga, / Cî ie ştii ghini a discânta, / Şî cu mâna dreapta ţ-a lua...” 
(Ciubotaru 2005: 575). Avem în vedere apoi şi complementaritatea sau chiar 
coincidenţa dintre acţiunea prin discurs şi acţiunea propriu-zisă, adică dintre 
invocaţie şi făptuire, dintre des-cântec şi des-facere. Formulele finale, care au 
importanta funcţie de a pecetlui acţiunea magică şi de a permanentiza efectul benefic 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:30 UTC)
BDD-A979 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ioana REPCIUC 

 118 

oscilează între cele două ipostaze ale ritualului: „Leac din mâna dreaptă, / Din inimă 
curată” (Tocilescu 1981: 584) şi „Leac din gura mea  să fie,/ Mai vârtos din 
Dumnezeu” (Densusianu 1915: 104) sau, în acelaşi text: „Cu apă te-am spălat,/ Cu 
mâna te-am dăscântat,/ Cu gura te-am blestemat”. Interferenţa profundă dintre 
numirea prin cuvânt şi mâna care posedă şi sacralizează a fost pusă în evidenţă de 
Roger Caillois:  

A numi înseamnă întotdeauna a chema şi deja a porunci. Similar, punând mâna 
pe un lucru, o persoană, le subjugăm, ne slujim de ele, le transformăm în instrumente. 
Manus injectio este o luare în posesie, gest de dobândire (Caillois 2006: 109). 

În mentalitatea arhaică s-a ajuns chiar la identificarea magiei albe cu mâna 
dreaptă şi a celei negre cu mâna stângă. În ritualul complex şi ermetic al culegerii 
mătrăgunii, „doamna” etnobotanicii, face parte şi indicaţia ca această plantă „să fie 
smulsă cu mâna stângă”, ce apare încă din Historia naturalis a lui Plinius, referindu-
se, probabil, la utilizările plantei în magia neagră. În schimb, folosirea mâinii drepte 
de către oficiantul magic este echivalentă cu ameninţarea supremă adresată răului : 
„Fugi, că te iau cu mâna dreaptă / Şi te-arunc în jos pe apă...” (Nicoară, Netea 1936: 
236). O altă antinomie semnificativă apare între mâna albă şi mâna neagră, la care 
se adaugă dublarea efectului manipulării benefice: „Cini-a făcut c-o mânî neagrî, / 
Eu disfac cu douî albi” (Ciubotaru 2005: 370).  

Simbolistica antinomică a celor două mâini este adusă în discuţie de Silvia şi 
Ion H. Ciubotaru, în contextul ornamenticii antropomorfe parţiale:  

Opoziţia dintre mâna neagră şi cernitî şi mâna albă, mândrî şî-nfloritî, care 
aduce vindecarea, este expusă mai ales în descântecele de desfăcut. Aceeaşi 
semnificaţie rezultă şi din antiteza dintre mâna uscată, malefică şi mâna verde, 
benefică. Alte descântece pomenesc de puterea tămăduitoare a mâinilor de apă şi de 
foc (Ciubotaru 1988: XXXI).  

Ultima antiteză ne aminteşte de un proverb latinesc plasat de Zanne în 
analogie cu cele despre acţiunile divergente ale celor două mâini: „Altera manu fert 
aquam, altera ignem” (Zanne 1897: 241). 

Folosirea ambelor mâini, pentru augmentarea forţei magice, observată de 
aceiaşi autori, nu îndepărtează profilul diferenţiat al dreptei, cu virtutea sacralităţii şi 
a auguralului şi a stângii, identificată de această dată cu un simbol popular 
apotropaic, frecvent în ornamentica tradiţională a ouălor de Paşti, ca motiv skeomorf 
sau, conform clasificării lui Al. Tzigara-Samurcaş, aparţinând seriei „motivelor din 
natura neînsufleţită” (Tzigara-Samurcaş 1909: 145): „Mâna dreaptă cruce, / Cruce 
de măr dulce. / Mâna stângă, cârlig de cioban” (Păsculescu 1910: 114). 

 Idealul de neatins al întregului, probat de tendinţa pedagogilor occidentali de 
a educa fiinţe umane ambidextre, se regăseşte, la nivelul imaginarului, în centrul 
sacrului, acolo unde polul stâng şi cel drept convieţuiesc în obligatoria lor separare. 
În virtutea teoriei lui Roger Caillois despre cele două manifestări opuse ale sacrului, 
aflate fiecare într-un raport de antinomie cu profanul (Caillois 2006: 23–41), 
concluzia noastră se orientează spre acceptarea raportului echivoc dintre binele şi 
răul generat de cele două mâini. Sacralitatea intrinsecă a ambelor instrumente cu 
care am fost înzestraţi pentru a acţiona, a manipula practic şi simbolic, impune 
reconsiderarea opoziţiei absolute dintre mâna stângă şi cea dreaptă. O privire înapoi, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:30 UTC)
BDD-A979 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



O abordare etnologică a opoziţiei semantice „stâng” – „drept” 

 
 

119 
 

în istoria fascinantă a teoriilor care au încercat să capteze sensurile ultime ale 
dualităţii discutate trebuie completată cu citirea indiciilor pe care ni le acordă cu 
generozitate folclorul arhaic şi dialectica etimologiilor. 

Bibliografie 

Bârlea 1971: Ovidiu Bârlea, Cântecele rituale funebre din Ţinutul Pădurenilor (Hunedoara), 
„Anuarul Muzeului Etnografic al Transilvaniei”, 1968-1970, Cluj-Napoca. 

Bourdieu 2000 : Pierre Bourdieu, Simţul practic, traducere de Rodica Caragea, ediţie îngrijită 
de Dan Lungu, postfaţă de Mihai Dinu Gheorghiu, Iaşi, Editura Institutul European. 

Brăiloiu 1981 : Constantin Brăiloiu, Opere, V, studiu introductiv, traducere şi îngrijire de 
Emilia Comişel, Bucureşti, Editura Muzicală. 

Caillois 2006 : Roger Caillois, Omul şi sacrul, ediţia a II-a revizuită, traducere de Dan 
Petrescu, Bucureşti, Editura Nemira. 

Cassirer 2008: Ernst Cassirer, Filosofia formelor simbolice, vol. al II-lea, Gândirea mitică, 
traducere din limba germană de Mihaela Bereschi, Piteşti, Editura Paralela 45. 

Ciubotaru 1983–1984: Ion H. Ciubotaru, Silvia Ciubotaru, Obiceiurile agrare – o dominantă 
a culturii populare din Moldova, în „Anuar de Lingvistică şi Istorie Literară”, Tomul 
XXIX. 

Ciubotaru 1988: Silvia Ciubotaru, Ion H. Ciubotaru, Ornamente populare tradiţionale din 
Moldova (cusături, ţesături), „Caietele Arhivei de Folclor”, VIII, Iaşi. 

Ciubotaru 1999: Ion H. Ciubotaru, Marea Trecere. Repere etnologice în ceremonialul 
funebru din Moldova, Bucureşti, Editura „Grai şi Suflet − Cultura Naţională”. 

Ciubotaru 2005: Silvia Ciubotaru, Folclorul medical din Moldova. Tipologie şi corpus de 
texte, Iaşi, Editura Universităţii „Alexandru Ioan Cuza”. 

Cojocaru 2004: Nicolae Cojocaru, Tradiţii la cultul creştin – din perioada primară până 
astăzi, Suceava, Editura Lidana. 

Densusianu 1915: Ovid Densusianu,  Graiul din Ţara Haţegului, Bucureşti, Institutul de 
Filologie şi Folklor, Editura Socec&Co. 

DLR 1994: Dicţionarul limbii române, Tomul X, partea a 5-a, Litera S, SPONGIAR – 
SWING, Bucureşti, Editura Academiei. 

Durkheim, Mauss 1903: Emile Durkheim, Marcel Mauss, De quelques formes primitives de 
classification – contribution à l’étude des représentations collectives, „Année 
sociologique”, VI (1901–1902), Paris, P.U.F., p. 1–72. 

Eliade 1994: Mircea Eliade, Imagini şi simboluri, traducere de Alexandru Beldescu, 
Bucureşti, Editura Humanitas. 

Ferber 2001: Michael Ferber, Dicţionar de simboluri literare, traducere din engleză de Florin 
Sicoie, Chişinău, Editura Cartier. 

Frobenius 1982: Le Frobenius, Cultura Africii. Prolegomene la o teorie a configurării 
istorice, traducere de Ion Roman, studiu introductiv de Ion Frunzetti, Bucureşti, 
Editura Meridiane. 

Hertz 1909: Robert Hertz, La préeminence de la main droite. Etude sur la polarité 
religieuse, „Revue philosophique”, Paris. 

Kahane, Georgescu 1988: Mariana Kahane, Lucilia Georgescu, Cântecul Zorilor şi Bradului 
(tipologie muzicală), Bucureşti, Editura Muzicală. 

Le Breton 2002: David Le Breton, Antropologia corpului şi modernitatea, traducere de 
Doina Lică, Timişoara, Editura Amarcord. 

Lévi-Strauss 1978: Claude Lévi-Strauss, Antropologia structurală, prefaţă de Ion Aluaş, 
traducere de I. Pecher, Bucureşti, Editura Politică. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:30 UTC)
BDD-A979 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ioana REPCIUC 

 120 

Lévi-Strauss 2011: Claude Lévi-Strauss, Gândirea sălbatică, ediţia a II-a, traducere de I. 
Pecher, Iaşi, Editura Polirom. 

Makarius 1973: Raoul et Laura Makarius, Structuralisme ou Ethnologie. Pour une critique 
radicale de l'anthropologie de Lévi-Strauss, Paris, Editions Anthropos. 

Makarius 1974: Laura Lévi Makarius, Le sacré et la violation des interdits, préface de Raoul 
Makarius, Éditions Payot, Paris. 

Mauss, Hubert 1996: Marcel Mauss, Henri Hubert, Teoria generală a magiei, traducere de 
Ingrid Ilinca şi Silviu Lupescu, prefaţă de Nicu Gavriluţă, Iaşi, Editura Polirom. 

Needham 1967: Rodney Needham, Right and Left in Nyoro Symbolic Classification, 
„Africa”, vol. 37, p. 425–452. 

Nicoară, Netea 1936: Eugen Nicoară, Vasile Netea, Murăş, Murăş, apă lină... Literatură 
populară din regiunea Mureşului de sus, Reghin, Editura „Astra”. 

Olteanu 1998: Antoaneta Olteanu, Ipostaze ale maleficului în medicina magică, Bucureşti, 
Editura Paideia. 

Pavelescu 1944: Gheorghe Pavelescu, Mâna în folklorul românesc. Contribuţii pentru 
cunoaşterea magicului, Sibiu. 

Păsculescu 1910: Nicolae Păsculescu, Literatură populară românească, Bucureşti, Editura 
Socec&Co. 

Santarcangeli 1974: Paolo Santarcangeli, Cartea labirinturilor, Bucureşti, Editura 
Meridiane. 

Stahl 1998: Paul H. Stahl, Structura socială a bisericii. Structura socială a credincioşilor, 
„Sud-Estul şi contextul european”. Buletin al Institutului de Studii Europene, IX-B, 
Bucureşti, Editura Academiei Române. 

Şăineanu 1999: Lazăr Şăineanu, Încercare asupra semasiologiei limbii române. Studii 
istorice despre tranziţiunea sensurilor, cu o alocuţiune-prefaţă de B.P. Hasdeu, ediţie 
îngrijită, studiu introductiv şi indice de Livia Vasiluţă, Timişoara, Editura de Vest. 

Taloş 2004: Ion Taloş, Cununia Fraţilor şi Nunta Soarelui: incestul zădărnicit în folclorul 
românesc şi universal, Bucureşti, Editura Enciclopedică. 

Tocilescu 1981: Gr. Tocilescu, N. Ţapu, Materialuri folcloristice, vol. al III-lea, ediţie 
îngrijită de Iordan Datcu, Bucureşti, Editura Minerva. 

Tzigara-Samurcaş 1909: Al. Tzigara-Samurcaş, Arta în România, I. Studii critice, Bucureşti, 
Editura Minerva. 

Vasiliu 1984: Al. Vasiliu, Literatură populară din Moldova, ediţie şi studiu introductiv de 
Petru Ursache, Bucureşti, Editura Minerva. 

Zanne 1897: Iuliu A. Zanne, Proverbele românilor din România, Basarabia, Bucovina, 
Ungaria, Istria şi Macedonia, vol. al II-lea, Bucureşti, Editura Socec&Co. 

An Ethnological Approach to a Semantic Opposition: Left vs. Right 

From an interdisciplinary perspective the research refers to the problem of socio-
cultural asymmetry between left and right. We evaluated the various types of criteria (social, 
biological, cosmological) which tried to explain the impressive generality of this duality, 
with special attention to the view taken by structural anthropology and French sociological 
school. Starting from the dualistic organization of exotic civilizations, we arrive to the way 
this asymmetry is seen in the Romanian archaic imaginary, in funeral texts, charms or epical 
songs. 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 06:28:30 UTC)
BDD-A979 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

