
„Philologica Jassyensia”, An VII, Nr. 1 (13), 2011, p. 29–37 

 

 

 

Mitul eminescian. 

Logica selectării ca mit obsesiv al culturii române 
 

Luigi BAMBULEA∗ 
 
 

Key-words: Mihai Eminescu, cultural myth, the myth theory, national poet 

 

 
Dezbaterile de un secol care l-au avut pe Eminescu în centrul lor au profilat 

un domeniu de cercetare cu sferă, metode şi principii distincte, legitimând, cel puţin 
retoric, conceptul (uşor pretenţios al) eminescologiei. Însă din perspectiva unei 
cercetări externe, ce vizează nu problema biografiei sau operei, ci pe aceea a 
construirii, propagării, manipulării şi funcţionării mitului eminescian, ele suferă, din 
punctul meu de vedere, de o anumită miopie culturală. Până în 1990, mitul 
eminescian a servit uzajului manipulat şi manipulant al ideologiei recepte, 
camuflând cu succes stereotipii şi mize politice, altminteri străine literaturii ori 
măcar culturii epocii. De altfel, acestui uzaj abuziv îi datorează mitul eminescian 
desfigurarea, y compris selecţie ideologică, inflamare afectivă, contaminare patetic 
encomiastică, isterie retorică, abordare cvasiunanim pozitivă. După 1990, şi mai cu 
seamă după 1995, cel puţin trei cauze pot fi reperate la originea unei mutaţii a 
receptării publice şi critice a problemei eminesciene. Externalizarea criticii 
eminescologice va solicita un discurs critic, suplimentat de cruciada anti-ideologică 
post-decembristă şi fundamentat pe câştigurile recent înfiinţatei şcoli româneşti de 
studiu al imaginarului istoric/ cultural. Dar trecerea de la abordarea internă la 
abordarea externă, acutizarea atitudinii critic-polemice şi redirecţionarea dinspre 
operă/biografie înspre constructul mental al mitului au presupus şi o treptată 
schimbare a atitudinii culturale în faţa lui Eminescu: neutralitatea spiritului obiectiv 
al abordării externe de poetică şi hermeneutică a fost urmată de negativitatea 
spiritului opozitiv al unei atitudini polemice acute, la rândul ei urmată de o 
pozitivitate a spiritului restitutiv al criticii mitogenetice recente. Deşi problema unei 
distanţări afective de Eminescu a fost deja ridicată imediat după Revoluţie (vezi 
Virgil Nemoianu, Despărţirea de Eminescu, în „Contrapunct”, nr. 40/5 oct. 1990, p. 
10-11), demersul metodologic care a distins între problema literară eminesciană şi 
constructul mental eminescian se datorează în mare parte abordării şcolii de studiu al 
imaginarului (cultural, ca şi istoric). La doar câteva luni de la publicarea volumului 
disputat al lui Lucian Boia, Istorie şi mit în conştiinţa românească, critica metodică 
a mitului istoric va redirecţiona epistemologic cercetarea eminesciană: dosarul din 
„Dilema”, coordonat de Cezar Paul Bădescu în ianuarie 1998, trebuie văzut ca una 

                                                 
∗ Universitatea „Babeş–Boliay”, Cluj-Napoca, România. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:56:45 UTC)
BDD-A970 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Luigi BAMBULEA 

 30 

dintre primele reacţii – nesistematice, dar directe – ale unei schimbări de metodă şi 
obiect, pe care le operase eminescologia, nemaiinteresată de probleme interne ale 
operei eminesciene, ci axată pe studiul critic al originilor, formelor, efectelor sau 
funcţiilor mitului eminescian. Nu mult mai târziu, în 2000, mediul universitar 
clujean – care a încercat formarea unei direcţii de comparatistică şi studiu al 
imaginarului literar – prezintă acordul şi aportul pe care le oferă la rândul lui, cu un 
plus de metodă şi întemeiere teoretică: subtitlul volumului coordonat de Ioana Both 
(Eminescu, poet naţional român) este „anatomia unui mit cultural”. Astfel debutează 
şi se dezvoltă dezbaterea demitizantă şi demistificatorie a culturii române în general 
şi a figurii eminesciene, în particular, cu un demers ştiinţific propriu şi de departe 
incitant. Metodele sau strategiile demitizării şi ale demistificării, activabile într-o 
cultură maturizată, parcurg invers traseul făcut de un anumit obiect, din realitate în 
constructul mental manipulator, mobilizator şi perturbator. Studiului de caz îi 
revine, în tipul acesta de critică, obligaţia de a sesiza manifestările empirice şi 
psihice ale diferitelor funcţii ale mitului, de a le raporta la contextul istoric, de a le 
descoperi sursa şi mobilul, precum şi ideologia care le-a stat la bază, respectiv 
interesele acesteia şi natura strategiilor ei. Redimensionarea obiectului, prin 
demitizare sau demistificare, se concretizează, deci, într-o fenomenologie a cărei 
ţintă nu e esenţa obiectului, ci tocmai traseul lui fenomenologic, procesul prin care, 
acoperit fiind de discursuri şi elemente străine lui, a sfârşit prin a fi opacizat şi 
manipulat. Orice demers demitizator sau demistificator are, din acest punct de 
vedere, un caracter recuperator, restaurator şi restitutiv faţă de obiectul în sine, dar şi 
un caracter de igienizare faţă de psihicul colectiv. El observă negativitatea mitului 
eminescian în raport cu obiectul propriu-zis al eminescologiei, care e înainte de toate 
opera gânditorului, mai apoi persoana, biografia, contextul epocii şi receptarea sa 
creatoare/ critică/ publică. Din punctul meu de vedere există şi un sens pozitiv al 
mitului eminescian, respectiv unul de inevitabilitate, pe care critica ultimului 
deceniu le-a pierdut din vedere. Intervenţia de faţă e deci interesată de corijarea şi 
(re)formularea unui model mitogenetic explicativ, model care, în stadiul în care se 
afla până acum în cercetarea română, mi-a apărut a avea concluzii insuficiente şi, 
prin urmare, inexacte; oferirea unei perspective inedite de înţelegere a mitului 
eminescian şi relevarea a două dimensiuni neglijate ale acestuia, inevitabilitatea şi 
pozitivitatea lui, e un altul dintre obiectivele pe care le am. Sunt totodată interesat şi 
de raţiunile ce au stat la baza selectării mitului eminescian ca mit-titlu al unei 
societăţi române aflate la debutul modernizării ei. Dar miza cea mai importantă e, 
fireşte, propunerea deja făcută, pentru un model teoretic care va putea oricând servi 
drept reper de analiză şi interpretare, într-un demers complet de sondare a anatomiei 

mitului istoric eminescian. De aceea, lectura acestor două aspecte ale mitului 
eminescian trebuie obligatoriu pusă în lumină de parcurgerea unor lămuriri 
terminologice şi metodologice despre mit, utilizate implicit în rândurile ce urmează. 
Întrucât iniţiala introducere în teoria mitului s-a dezvoltat până la statutul şi 
amploarea unei cercetări independente (care, publicată ca prefaţă a prezentei 
intervenţii, ar fi întrerupt nepermis de mult dezbaterea propriu-zis eminesciană), am 
decis publicarea ulterioară a acestei geologii ambiţioase a tipologiei şi funcţiilor 
mitului. Repet, ea e absolut necesară pentru validarea ipotezelor (sau a nuanţelor lor) 
şi, deci, a soluţiilor pe care le ofer, unor probleme depistate, mai jos. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:56:45 UTC)
BDD-A970 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mitul eminescian. Logica selectării ca mit obsesiv al culturii române 

 
 

31 
 

 Statutul constructului mental eminescian e cel al mitului istoric, în varianta 
sa culturală. Construit pe sintaxa unui mit arhaic (efebul vizionar, poetul mesianic 
etc.), mitul istoric eminescian s-a constituit printr-un proces constant de tipizare şi 
stratificare, care poate fi urmărit în domeniul eminescologiei, ca şi în sfera 
eminescofiliei. Fără a-mi fi propus aplicarea întregii teorii a mitului, expusă ulterior, 
la cazul particular eminescian, ridic doar problema aspectului de inevitabilitate, 
respectiv de pozitivitate, al mitului eminescian.  

 S-a observat deja că acest mit a prezentat oportunitatea de a acoperi un gol 
identitar, într-o epocă în care autonomia politică trebuia justificată de o autonomie 
interioară: cultura oferea premisele unei astfel de definiri prin contrast, atenuând 
criza politică şi asigurând un sens al definirii unei identităţi. Cred, deci, că 
necesitatea mitului eminescian presupune inevitabilitatea lui. A fost deja analizat 
contextul istoric şi politic al celei de-a doua jumătăţi a secolului al XIX-lea, 
observându-se că biografia eminesciană se suprapune cronologic peste proiectul 
constituirii unui stat unitar şi al unei naţiuni române. Revoluţia lui Vladimirescu 
(1821), introducerea Regulamentelor Organice ca prim sistem legislativ unitar 
(1832), Revoluţia paşoptistă (1848), Unirea Principatelor moldo-valahe (1859), 
venirea regelui unei dinastii europene la tron (1866), constituirea şi consolidarea 
statului de drept, pe principiul separării puterii şi al funcţiilor reglementative ale 
instituţiilor legislative şi executive, înfiinţarea primelor două universităţi române (la 
Iaşi şi Bucureşti) şi dezvoltarea treptată a culturii (ştiinţifice şi creatoare), 
dobândirea Independenţei (1878) şi declararea Regatului României (1881): sunt cele 
câteva evenimente – exponente, fireşte – care au marcat decisiv secolul al XIX-lea şi 
primele două decenii ale secolului următor, iar ceea ce s-a constatat a fost că 
Eminescu s-a suprapus nu doar biografic peste această perioadă de efervescenţă 
naţional-identitară, ci mai ales tipologic: gândirea şi opera sa conţineau, altfel spus, 
supoziţiile explicite şi implicite pentru legitimarea şi expresivizarea unui uriaş 
proiect istoric identitar. Ca urmare a acestor lucruri observate, s-a concluzionat că 
mitul eminescian a servit deplin acestui proiect şi a fost, prin urmare, selectat ca 
imagine centrală şi centripetă a unei identităţi naţionale. O nuanţă cred însă că ar fi 
utilă: nu cumva contextul explică apariţia gândirii şi operei lui Eminescu, respectiv a 
mitului eminescian, rămânând ca selectarea acestuia din urmă să fi fost determinată 
de o altă cauză? Iar selectarea mitului eminescian a trecut datorită căror cauze în 
centrul întregii constelaţii mitice româneşti din jurul lui 1900? Contextul nu cred să 
răspundă decât apariţiei mitului; altceva răspunde acestor ultime două întrebări. 
Personal cred că mitul eminescian nu a fost doar selectat, ci a survenit, aducând cu 
sine un model de mentalitate, social şi cultural de tip romantic, tardiv în raport cu 
Occidentul, dar punctual în raport cu retardul istoriei, societăţii şi culturii române a 
epocii. Survenirea mitului eminescian s-a suprapus peste necesitatea lui, prin valenţa 
reprezentativă uriaşă pe care o aveau gândirea şi opera poetului, pentru valorile 
dominante, proiectele şi imaginea despre sine, ale culturii şi societăţii româneşti din 
epocă. Această survenire punctuală a mitului eminescian, conjugată cu necesitatea 
lui istorică, rezultă sensul de inevitabilitate al acestuia. Sub alt nume, cu altă 
biografie, dar cu aceeaşi mentalitate, ideologie, capacitate reprezentativă uriaşă şi 
forţă persuasivă (mai ales postumă), mitul acesta ar fi marcat oricum secolul XX 
românesc.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:56:45 UTC)
BDD-A970 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Luigi BAMBULEA 

 32 

 Întrebarea pe care a ridicat-o şi Ioana Both în prefaţa volumului coordonat în 
2000 a fost de ce Eminescu?, încercând un răspuns exclusiv din prisma cauzelor 
selectării acestei figuri şi a acestei opere ca mit central al culturii şi societăţii române 
din secolul al XIX-lea şi până azi; am însă o oarecare îndoială în legătură cu 
suficienţa explicativă a contextului. Cred că o procedură inversă, pornind explicaţia 
dinspre prezent înspre trecut, prezintă beneficiile unor evidenţe; foarte des, 
formularea problemei facilitează descoperirea soluţiei, aşa cum o poate şi arunca în 
dificultate. Astfel încât, întrebarea de ce Eminescu? ar trebui precedată de întrebarea 
de ce un poet? Apariţia „cazului”, ca şi a mitului istoric eminescian, sunt 
determinate direct de context, dar selectarea mitului eminescian ca centru al 
constelaţiei mitice româneşti a sfârşitului de secol al XIX-lea e determinată de un 
proiect implicit al epocii, ce depăşeşte cu mult contextul şi care abia azi prezintă o 
oarecare transparenţă. E relativ evident faptul pentru care Eminescu şi nu 
Alecsandri, Eminescu şi nu Bălcescu, Eminescu şi nu Heliade Rădulescu a fost 
selectat ca mit central cultural. Dar de ce un poet, şi nu un prozator, de ce un poet, şi 
nu o operă, de ce un poet, şi nu o figură istorică majoră, a devenit centrul unor 
proiecţii mentale obsesive, iată o întrebare relevantă, care explică şi mecanismul 
selectării mitului, dar care dă seama şi de aspectul pozitiv pe care îl implică. Întrucât 
poate fi stabilită – cu aproximare – o serie nu tocmai limitată de alternative, pe care 
epoca le avea în proiectarea unui astfel de construct necesar, propun aplicarea uneia 
dintre ele, întrucât explicaţia e aceeaşi în fiecare caz în parte. Mioriţa este o astfel de 
alternativă. Valoarea de reprezentativitate pe care o conţinea pare a fi egală celei a 
operei şi gândirii eminesciene; 1) Mioriţa răspundea necesităţii romantice de 
valorizare a trecutului imemorial – deci a istoriei aureolate de memoria epocilor, nu 
doar din raţiuni paseiste, ci şi ca model al prezentului aflat în impas; 2) Mioriţa 
concorda prin caracterul anonim principiului romantic al impersonalităţii geniului; 
3) Mioriţa venea în întâmpinarea proiectului romantic de culegere şi exploatare a 
resurselor creaţiei populare naţionale, cu două direcţii principale: a) oferirea unui 
model autentic pentru o ideologie de tip conservator (când nu chiar primitivist: vezi 
interpretările despre fondul dacic, iranic sau cabir, al baladei), b) exersarea şi 
asumarea esteticii şi poeticii extrem de fertile pentru idealul romantic formativ al 
poeziei cu structură fixă şi al metricii incantatorii de tip ritualic; 4) Mioriţa performa 
programul politic romantic de constituire a identităţii naţionale, legitimată prin 
vechime şi unitate culturală, respectiv prin racordarea prezentului la o mitologie 
autohtonă arhaică; 5) Mioriţa oferea occidentului european (vezi atenţia ce i-au 
acordat-o Jules Michelet, F. Taillez, şi, mai târziu, Ramiro Ortiz sau Leo Spitzer) 
imaginea unei culturi române profunde şi străvechi, ce ar fi putut avea o anumită 
influenţă politică în contextul diplomaţiei culturale europene a epocii (simptomatică 
pentru această miză fiind scuza pe care Alecsandri o aduce acuzei de-a fi viciat 
forma autentică a versiunii culese din Soveja:  

În preajma Revoluţiei, se întrebuinţa[u] toate mijloacele, chiar şi subterfugiuri 
inocente, pentru a ne face cunoscuţi Europei şi de a interesa partea inteligentă a ei la 
soarta României (Schwarzfeld 1889: 71). 

Dar Mioriţa nu prezintă doar argumente tipologice pentru statutul de 
alternativă a mitului eminescian; să observăm că receptarea de care s-a bucurat 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:56:45 UTC)
BDD-A970 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mitul eminescian. Logica selectării ca mit obsesiv al culturii române 

 
 

33 
 

balada în epocă, după publicarea ei din 1853, e relativ favorabilă; chiar şi cei care îi 
contestau autenticitatea, negând doar aspecte formale ale variantei Alecsandri, 
precum M. Schwarzfeld, A. Densusianu sau Duiliu Zamfirescu, acceptă structural şi 
tematic existenţa unei astfel de profunde piese literare care circulă cu o oarecare 
vechime în popor. Alecsandri însuşi, Alecu Russo, Odobescu, Hasdeu, Gr. 
Tocilescu, Jean Cratiunesco (ce va prezenta în 1874 o teză în chestiune, la Paris), M. 
Gaster, A.D. Xenopol, George Coşbuc, Nicolae Iorga, Theodor Speranţia sau Gh. 
Maior sunt doar câteva nume dintre cei care au lansat o dezbatere de o jumătate de 
veac în marginea baladei. Simptomatic e şi faptul că aproape în mod unanim eseurile 
din periodice sau studiile din volume individuale ori colective se focalizau asupra 
identităţii unui sentiment românesc al fiinţei şi a originii acestei identităţi, implicit 
sau explicit prezente în baladă, ca şi cum aceasta ar fi dat seama în primul şi în 
primul rând de o identitate (coerentă, unitară şi arhaică) românească: primul semn al 
declanşării mitizării e transmutarea ce are loc dinspre balada folclorică înspre 
constructul mental al mitului mioritic. E foarte adevărat că dezbaterile nesfărşite în 
jurul originii baladei ar fi trebuit consumate în analiza mult mai necesară şi fertilă a 
consecinţelor existenţei şi circulaţiei ei în spaţiul lingvistic (şi folcloric) românesc1, 
iar nu în marginea problemei statistice a originii şi evoluţiei baladei; dar şi această 
obsesie a originii e unul dintre simptomele unui complex al identităţii şi, de fapt, al 
căutării unei „substanţe” imuabile a spiritului românesc (obsesie ce urcă, probabil, 
până în „structura” stabilă a matricei stilistice şi a spaţiului mioritic, ale lui Blaga, 
dacă nu cumva, prin Labiş, până la Nichita Stănescu, ce declară: „Fără «Mioriţa» noi 
n-am fi fost niciodată poeţi. Ne-ar fi lipsit această dimensiune fundamentală”).  

Ce a făcut, totuşi, ca Mioriţa să piardă statutul de mit naţional central, în 
favoarea mitului eminescian? Personal, am câteva răspunsuri, unele repetând 
observaţii deja făcute în volumul amintit. Raţionamentele însă îmi aparţin.  

1. Mai întâi, mesianismul epocii se regăsea pe deplin în gândirea şi opera 
(cunoscută a) lui Eminescu şi se infirma în viziunea fatalistă a ciobanului mioritic. 
(E adevărat că aşa-zisul fatalism al Mioriţei poate fi amendat, dar, la tonul lui 
Alecsandri însuşi, întreaga epocă pare a nu fi văzut în baladă decât un tip de mistică 
a ataraxiei, împotriva căreia vocile cele mai acute se vor ridica abia după 1900.)  

2. Să adăugăm şi faptul că, dacă proiecţia mitului eminescian e cât se poate de 
spontană (imediat post-mortem poetul fiind numit pentru întâia oară „luceafărul 
poeziei româneşti”), perioada de incubaţie a Mioriţei e ceva mai lungă: spiritul 
mioritic a sintetizat conceptual întregul sens de definire românească al baladei, dar 
„sistematizarea” s-a produs nu în popor, unde am semnalat estomparea circulaţiei 
mitului, ci în păturile culte (gândiriste) ale perioadei interbelice.  

3. În al treilea rând, e vorba de modul de construire a posterităţii: atâta timp 
cât Mioriţa se perpetua prin propriul corp supus unei schimbări formale perpetue şi 
neexercitând influenţe, ci fiind rezultanta unei serii de influenţe de natură etnologică 
şi folclorică, opera eminesciană se prelungeşte în lirica şi, de fapt, cultura României 

                                                 
1 Chiar Eminescu notase undeva un principiu corect al studiului de folcloristică: „Se face o greşeală 

fundamentală în orice descriere etnologică atunci când în aprecieri se pleacă exclusiv de la etalonul 
propriului popor şi al propriilor condiţii. În orice cercetare cu un mai pronunţat caracter ştiinţific, care 
trebuie să prezinte obiectivitate, lucrul însuşi îşi devine sieşi propria sa măsură şi propriul judecător.”, 
în ms. 2286, fragment reprodus de Mihai Cimpoi în Eminescu 2000: 69. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:56:45 UTC)
BDD-A970 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Luigi BAMBULEA 

 34 

de după 1900, mai ales prin mutaţia poetică profundă ce urmăreşte întregul secol 
XX, dar şi prin valori şi figuri simbolice dintre cele mai proteice. (Într-un ton 
profetic arhi-cunoscut, Maiorescu însuşi prevăzuse acest destin postum epocal). 
Până la 1900, circulau însă sub 20 de variante publicate ale Mioriţei, dintre care 
patru erau declarate contrafăcute, iar celorlalte, pătura cultă le punea în discuţie 
valoarea estetică. Mai mult, după cum observă unii folclorişti, impactul tiparului a 
provocat o anumită inhibare a creaţiei libere populare a Mioriţei: frecvenţa şi 
intensitatea circulaţiei libere a mitului par a fi fost diminuate de „instituţionalizarea” 
unei variante oficiale. În acest sens trebuie înţelese afirmaţiile lui Adrian Fochi:  

[...] ambele variante – cea a lui V. Alecsandri, ca şi cea a lui At.M. Marienescu 
– după ce au fost publicate s-au reîntors în popor în forma lor nouă şi cu noul lor 
conţinut, influenţând profund [...] viaţa autentic folclorică a baladei. [...] Numeroasele 
variante de tip local, din Oltenia până în Moldova, arată ce ar fi putut deveni Mioriţa 

fără puternica influenţă a textului lui V. Alecsandri răspândit pe calea tiparului (Fochi 
1960: 193–194, 209). 

4. Trebuie avută în vedere şi opţiunea statului, culturii şi societăţii române, în 
cea de-a doua jumătate a secolului al XIX-lea, între o formă de organizare 
tradiţională şi una modernă. Nu doar ideologia liberală, care a provocat şi mediat 
schimbarea domn pământean – prinţ european, a făcut trecerea politică înspre 
modernitate, dar, spre exemplu, formele establishment-ului cultural şi educativ pe 
care Maiorescu însuşi le-a girat, ca mentor al cercului conservator junimist şi 
ministru al instrucţiunii publice, se înscriu în aceeaşi linie a unor principii 
instituţionale moderne. Poate nu e lipsit de relevanţă nici faptul că, în recenzia 
făcută la culegerea populară a lui Alecsandri (Maiorescu 1868), Maiorescu nu 
pomeneşte Mioriţa, într-un context în care culegerea ajunsese să fie invocată 
exclusiv ca pretext al dezbaterii despre baladă. În mirajul civilizării şi al progresului, 
paşoptiştii instauraţi în establishment au condamnat formele fără fond, dar au fost 
mimetici şi tributari Occidentului în felul lor de a-şi reprezenta o naţiune. Faptul că 
energiile consumate în direcţia constituirii unui stat naţional unitar au fost însoţite de 
proiectul de modernizare a României, la toate nivelurile ei, e dovedit de dezvoltarea 
acestei modernităţi imediat după îndeplinirea proiectului unităţii, la 1918, semn că 
premisele acestei modernizări fuseseră mult timp consolidate; se mai poate adăuga şi 
că, înafara păturii cultivate româneşti, masa largă a populaţiei urbane – în ciuda 
procentului ridicat al lipsei de instruire (deci, s-ar crede, mai permeabilă unei culturi 
orale, decât culte) – asimilează mult mai repede orice sens facil al unei modernităţi 
de tip francez, decât abisala atitudine a vocii incerte a unui personaj de baladă 
arhaică. Fraza lui Eminescu e relevantă:  

[...] firea noastră schimbătoare şi nestatornică! Nemaigăsind jucării de stricat, 
ne-am apucat de limbă – de limba aceea de care de altfel ni[-i] şi ruşine s-o vorbim în 
familie – parce que nous parlons français (Eminescu 2000: 69). 

Distingând între sensul modern relativ coerent al evoluţiei instituţionale 
române şi sensul vag al asimilării sociale largi a acestei modernităţi, putem deci 
observa că în amalgamul difuz al unei evoluţii sociale urbane (influenţată după 1830 
de ceea ce Călinescu numea Descoperirea Occidentului) are loc şi selectarea mitului 
eminescian. Impulsul clasei culte, care îi cunoştea o anumită parte a operei şi se 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:56:45 UTC)
BDD-A970 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mitul eminescian. Logica selectării ca mit obsesiv al culturii române 

 
 

35 
 

regăsea în modernitatea gândirii poetului, dar mai ales atitudinea de gratuită 
adeziune a populaţiei urbane sau a presei diletante2 (care asimila facil, în spirit 
salonard, datele „cazului” eminescian), au pregătit, prin conjugarea presiunilor lor, 
mitizarea.  

5. A se lua în considerare şi sistemul instituţional al educaţiei şi al culturii, a 
cărui implementare tot mai largă şi a cărui uniformizare treptată coincide cu 
perioada primei vârste de efervescenţă a mitului eminescian. În ipostaza culturii 
oficiale, poziţia ideologică a clasei culte a devenit nu doar influentă, ci, după cum 
observa şi Lovinescu mai târziu cu trei decenii, decisivă. Cred că poate fi pusă în 
discuţie şi o anumită estompare a ideologiei istorice şi sociale a romantismului 
tardiv românesc (ce ar fi girat ca mit central o creaţie populară), prin valul primei 
modernităţi europene de după 1850; acest fapt explică impunerea tot mai pronunţată 
a unei mitologii culte (şi urbane), în defavoarea uneia populare (şi rurale) tot mai 
opacă unei societăţi aflate, în jurul lui 1900, într-un constant proces de urbanizare. 
Chiar prejudecata culturală a culegătorului de folclor Alecsandri, care intervine în 
textele culese – în mod fraudulos în raport cu practica folcloristicii – „pentru a ne 
face cunoscuţi Europei şi [...] a interesa partea inteligentă a ei la soarta României” – 

demonstrează această de-tradiţionalizare treptată a mentalităţii române, prin pătura 
cultă formată în Occidentul puternic urbanizat. În ce priveşte intransigentele 
rechizitorii ale lui M. Schwarzfeld sau H. Tiktin, dintre 1888–1890, referitoare la 
intruziunile nedorite ale poetului în textul baladei, acestea nu au avut miza de a 
proteja un mit, ci de a soluţiona o problemă de metodologie folclorică. Sigur că un 
critic al mentalităţilor şi ideilor istorice sau un istoric al civilizaţiilor, precum Lucian 
Boia ori Neagu Djuvara, ar putea decide dacă poate fi vorba în cazul adoptării 
mitului eminescian de o explicită asumare a modernităţii, implicate în gândirea şi, 
mai ales, opera literară ale poetului; dar, retrospectiv, e transparent faptul că 
Eminescu a fost selectat întrucât reflecta la un coeficient maximal „proiectul” de 
modernizare a României de după 1859; Mioriţa explica un posibil tipar 
comportamental şi atitudinal, dar opera lui Eminescu căuta în special originile, în 
acest sens fiind relevantă o statistică ce ar demonstra predominanţa miturilor originii 
(de tip Dochia – Traian), în defavoarea miturilor evoluţiei sau ale erosimului, în 
opera eminesciană. Pe cale de consecinţă, mitul eminescian a structurat şi un tipar de 
gândire (paradoxal) progresist, întrucât modelul tânărului geniu sau al efebului 
vizionar a devansat tipul nostalgicului paseist, oferind mai degrabă premisele unei 
dimensiuni europene a culturii române, decât pe cele ale unui autohtonism profund 
conservator. Cel puţin cu caracter dominant, acesta e sensul selectării mitului 
eminescian de până la 1918. Iar faptul că există „selecţii” în mentalul colectiv al 
unei civilizaţii, concordantă cu „proiectul” (după caz, tendinţa) etapei de dezvoltare 
în care ea se află, e dovedit prin multiple fenomene şi procese, unele dintre ele foarte 
subtile. În treacăt invoc rapida ieşire, din limba română curentă, în cea de-a doua 
jumătate a secolului al XIX-lea, a majorităţii „paraziţilor” turceşti, greceşti sau 
maghiari, sub presiunea elementelor neolatine (franceze şi italiene) sau sub 
                                                 

2 Şi Eminescu preferă o diferenţiere între pătura cultă influentă şi masa largă a poporului, referindu-
se la relaţia organică absentă între fondul cultural român şi segmentul intelectual: „Noi, românii din 
Principate, suntem în nefavorabila poziţie de-a fi guvernaţi de o generaţie cultă care nu stă în nici un fel 
de legătură cu ţara” (Eminescu 2000: 49). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:56:45 UTC)
BDD-A970 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Luigi BAMBULEA 

 36 

presiunea jargonului tehno-ştiinţific (englez şi german). Accentuarea acestei tendinţe 
de occidentalizare a limbii în plină epocă socialistă (politic anti-occidentală) 
demonstrează presiunea uriaşă pe care o exercită forţa mentalităţii populare asupra 
formelor generale sau particulare ale civilizaţiei.  

Selecţia nu s-a făcut, prin urmare, între Mioriţa şi Eminescu, nici între un 
poem şi un poet, ci, cred, între o baladă şi o operă, respectiv între un geniu 
impersonal (potrivit unei ideologii revoluţionare care mobilizează masele) şi un 
geniu vizionar (potrivit mesianismului epocii post-revoluţionare). Mioriţa avea un 
caracter de tipicitate pentru receptorul român al secolului al XIX-lea (relevând un 
argument pentru identitatea naţională), în timp ce Eminescu prezenta funcţia unei 
exemplarităţi (de folosit în discursul unităţii, ca şi în proiectul de modernizare a 
României). Totodată, selecţia nu s-a făcut între un personaj istoric şi un scriitor, nici 
între justiţiaritate şi genialitate, ci, cred, între evenimente şi opere, respectiv între 
punctualitate şi potenţialitate; domnitorii ofereau modele politice, Eminescu oferea 
modele de gândire; exemplaritatea domnitorilor era închisă istoric, exemplaritatea 
gândirii eminesciene era deschisă istoric şi ideologic. Se poate deci vorbi şi despre o 
conformaţie a gândirii şi operei eminesciene corespunzătoare celor trei programe 
prioritare ale proiectului modernizator: ieşirea din anonimatul arhaicităţii, 
întemeierea unei idei coerente de origine şi naţionalitate, deschiderea spre o „istorie” 
de tip modern a unui popor în ascensiune. Dacă un mit istoric e chemat la a conferi 
un sens centripet unor energii unificatoare, trebuie să depăşească teritoriul politic, 
mai redus decât cel cultural, Mioriţa satisfăcând această condiţie, căci variantele ei 
se întind din Basarabia şi Republica Moldova, până în Transilvania, Moldova, 
Banat, Ţara Românească, Dobrogea, Banatul sârbesc şi sudul Dunării (decupând 
parcă intenţionat statul unitar al lui Burebista); ce îi lipseşte însă mitului mioritic e 
tocmai capacitatea de legitimare a suprapunerii spaţiului politic al Principatelor 
peste acest spaţiu cultural al românilor; mitul mioritic susţinea şi legitima 
argumentul cultural, care, la rândul lui, egal unui argument politic, legitima o cauză 
a unităţii; dar se pare că mitul eminescian a satisfăcut aceste amândouă necesităţi – 
una politică, cealaltă culturală – a retoricii unităţii. La un anumit nivel al difuzei 
conştiinţe colective din jurul lui 1900, e foarte posibil că aceste comparaţii au fost 
făcute, iar modelul fezabil şi dezirabil a fost selectat. În sensul în care facilitează un 
proiect al unităţii, exprimă o tendinţă de modernizare şi marchează proiectul unei 
sincronizări cu civilizaţia europeană, mitul eminescian deţine şi un vizibil caracter 
pozitiv3. Sunt de acord că selectarea mitului eminescian e mai degrabă simptomul, 
decât cauza unei modernizări, dar trebuie acceptată şi influenţa mitului exercitată 
asupra spaţiului său de dezvoltare şi manipulare, pentru a nu mai spune că 
pozitivitatea mitului eminescian s-ar susţine chiar şi numai pe statutul său de 
simptom al unei prime modernităţi româneşti. O altă observaţie: dacă, în genere, se 
poate afirma că mitul arhetipal formează, mitul arhaic re-formează şi mitul istoric 
de-formează, se pierde, totuşi, din vedere că mitul istoric înglobează şi funcţii ale 
mitului arhaic; într-o anumită fază a lui şi la un anumit nivel echilibrat de uzanţă, el 
re-formează la fel de mult pe cât de-formează. Dacă, datorită naturii sale de mit 

                                                 
3 Conform unui raţionament pe care şi Eminescu îl notase în 1870: „Nu e indiferent în virtutea cărui 

principiu se selectează elementele dirigente ale unui popor” (Eminescu 2000: 51). 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:56:45 UTC)
BDD-A970 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Mitul eminescian. Logica selectării ca mit obsesiv al culturii române 

 
 

37 
 

modern, mitul istoric eminescian va avea soarta Modernităţii – după cum consideră 
Doru Pop – rămâne de văzut; cert este că miturile au o moarte de tip phoenix: revin 
dintr-un fond uitat (sau reprimat) al inconştientului unui popor, tocmai atunci când 
contextul le face, din nou, necesare. 

Bibliografie 

Bot 2001: Ioana Bot (coord.), Eminescu, poet naţional român, Cluj, Editura Dacia. 
Fochi 1960: Adrian Fochi, Mioriţa. Tipologie, circulaţie, geneză, texte, studiu introductiv de 

P. Apostol, Bucureşti, Editura Academiei Republicii Populare Romîne. 
Eminescu 2000: Mihai Eminescu, Opere, vol. III, Fragmentarium, Corespondenţă, Chişinău, 

Editura Gunivas. 
Schwarzfeld 1889: Moses Schwarzfeld, Poesiile populare, colecţia Alecsandri, Iaşi. 
Maiorescu 1868 : Titu Maiorescu, Asupra poeziei noastre populare, „Convorbiri literare”, 15 

ianuarie 1868. 

The Eminescian Myth. The Logic of Selection as an Obsessive Myth 

in the Romanian Culture 

This paper proposes an applied analysis, in two sections, on one of the most important 
topics of the Romanian literary culture: the myth of the national poet Mihai Eminescu. I 
consider it relevant to systematize the specialized field in the work of this important writer, 
and then I try to answer an essential question: how was Eminescu integrateded in the 
Romanian literary canon and what made it that other authors or other works were surpassed 
by the great work of Mihai Eminescu? At the same time, I consider as important the 
enunciation of a myth theory, which constitutes the ground of my analysis of the eminescian 
myth, carried out in the present study. 

 

 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-10 01:56:45 UTC)
BDD-A970 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

