
„Philologica Jassyensia”, An VII, Nr. 1 (13), 2011, p. 17–28 

 
 
 

Personaje secundare în Meşterul Manole,  
de Lucian Blaga: Mira, Găman 

 

Lucian Vasile BÂGIU∗ 
 
 
Key-words: creation, church, earth, masons, sacrifice, woman.  
 

1. Ingenuitate angelică şi/sau valenţă stihială 

Titus Bărbulescu identifică tema femeii mântuitoare în dramaturgia lui Blaga, 
rolul ei părând a fi mai mereu acela de a izbăvi „nebunia bărbatului”, de a-i arăta o 
cale de mântuire, chiar dacă ea va fi jertfită în această trecere (Bărbulescu 1997: 92).  
Fapta femeii mântuitoare constă în a lumina conştiinţa tulburată a bărbatului, de a o 
conduce la punctul de ruptură eliberatoare sau mântuitoare. În cazul Mirei jertfa ei ar 
fi cu atât mai sfâşietoare cu cât ea nu fusese niciodată de acord cu aceasta.  

Interpretarea semnificaţiei acestui personaj rămâne aparent constantă în 
conştiinţa criticii literare:  

Nevasta Meşterului e cea mai pură figură din teatrul lui Blaga. [...] Mira e 
femeia-copil, candoarea însăşi, e viaţa pe care o iubeşte Manole şi pe care ea o apără 
aşezându-se cu nevinovăţie în cale destinului pe care nu-l înţelege (Gană 1976: 355–
364);  

În contrapunctică armonizare cu demonicul Manole, Mira reprezintă candoarea 
desăvârşită unde demonicul nu are acces. [...] Mira rămâne (ca în varianta Alecsandri) 
o întrupare a inocenţei şi – prin acest statut caracterologic amplifică uluitor 
rezonanţele tragediei. [...] ipostaza paradisiacă a omului, opusă demonicului Manole 
(Ciompec 1979: 133–135). 

De la prima apariţie în istoria dramei, Mira se şi raportează premonitoriu la 
biserică, aparent glumind cu Manole („s-ar putea întâmpla ca într-o zi – pe ea s-o 
numeşti Mira, iar pe mine – biserica ta. Şi zăpăceala ar fi cumplită – ha-ha!”, I, 3). 
În aceeaşi scenă Mira emite şi ipoteza prin care prezumtiva ei moarte i-ar înlesni 
meşterului creaţia („ să zicem, atunci, că fără veste aş muri. Ştiu că nici o altă femeie 
nu ţi-ar putea fi mângâiere. Dar cel puţin turlele, turlele s-ar ridica atunci mai subţiri, 
cerându-mă înapoi cerului”, I, 3).  

Niciodată consimţirea la jertfă n-a fost mai ambiguu formulată; vorbele o 
afirmă fără echivoc, dar construirea scenei ca joc anulează seriozitatea spuselor; cum 
comportarea ulterioară a Mirei nu confirmă nimic din ceea ce spune acum glumind (?) 
– suntem în plin mister (Ciompec 1979: 138).  

                                                 
∗ Universitatea Norvegiană de Ştiinţă şi Tehnologie, Trondheim, Norvegia. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:38:16 UTC)
BDD-A969 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Lucian Vasile BÂGIU 

 18 

Jucând pe spatele lui Găman, din dorinţa de a risipi îngândurarea Meşterului, 
Mira exprimă o alegorie anticipativă, chiar dacă pentru ea totul nu este decât o 
experienţă ludică, „un fel de extaz ştrengăresc”:  

Tu eşti pământul marele, eu sunt biserica – jucăria puterilor! Seninătate – 
vreau [...]. Vreau să se sfârşească odată povestea aceasta de spaimă şi tristă nebunie;  

Vezi ce bine mă ţin, şi nu sunt nici var, nici cărămidă. Seninătate – când sunt 
între voi! Şi puţină lumină! [...]. Nu m-am prăbuşit. Trupul meu e întreg, arcurile 
întinse, os nu s-a spintecat  –  stâlpii sunt drepţi! Răbdare numai întunecaţilor. Şi într-
o zi nici biserica n-are să se mai năruie. Cum ar putea să stea, dacă nimenea nu 
lucrează râzând la ea? (I, 3).  

Femeia care nu a născut în cei şapte ani de fericire alături de Manole tocmai 
şi-a anticipat unica naştere, de factură estetică. „Seninătate” şi „lumină”, lexeme ce 
revin în monologul ei, sugerează acea plenitudine a fiinţării pe care o va zămisli 
când va înălţa în lumină odorul ei absolut, biserica. Însă unicul vlăstar al creatorului 
şi al femeii sale iubite, creaţia artistică, le va răpi amândurora destinul fiinţării în 
dimensiunea devenirii şi-i va proiecta dincolo de tărâmul mărginirii. Este aici 
anticipată şi durerea desăvârşirii, nu doar seninătate şi lumină. Eugen Todoran 
interpretează astfel momentul: „Poetic vorbind, scena nu este decât o metaforă a 
jertfei împlinite de om cu bucuria de a construi, deci cu sentimentul eliberat de 
teroarea superstiţiei” (Todoran 1985: 104). 

Însă Dan C. Mihăilescu îşi asumă o interpretare originală a rolului care îi 
revine Mirei în dezvoltarea conflictului dramatic. El o consideră, în scena amintită, 
drept o alternare de ipostaze ale naturii apolinice şi dionisiace, care vor conduce, în 
episodul jocului pe spinarea lui Găman, către relevarea daimoniei personajului 
surprins într-o „incantaţie bachanală”:  

Dar mai ales jocul ei de exorcizare a pământului, ipostaziat în urieşenia 
însomnurată a lui Găman, jocul eliberator de energii şi ritual-homeopat, ce-şi are 
obârşia în aceeaşi combustie instinctuală teribilă care-o făcea pe Nona să alerge goală 
sub şuvoaiele ploii, mai ales în acest joc, aşadar, apare cel mai pregnant natura 
daimonică întrupată şi în Mira, atât în gestica dansului, cât şi în formulele folosite. / 
Formularea autorului – „într-un fel de extas ştrengăresc sare cu picioarele pe Găman” 
(s. n.) – anulează şăgălniciile ca atare prin suprapunerea jocului pe un fond arhetipal, 
cel al ritmurilor de fertilizare, racordând-o astfel pe Mira la condiţia ritual-matricială a 
Zemorei. Ingenuitatea „angelică” a Mirei este doar una din feţele personajului, cea de-
a doua fiind cea care s-a însoţit în fapt cu Manole, consunând cu energia luciferică a 
acestuia (Mihăilescu 1984: 98). 

Pentru a face dreptate unuia dintre cei mai rafinaţi interpreţi ai spiritului 
blagian în imediata contemporaneitate a manifestării acestuia, atunci va trebui să 
precizăm că o intuiţie remarcabilă cu privire la simbolismul Mirei a avut-o Vasile 
Băncilă, atunci când o considera, în eseul său, Lucian Blaga – energie românească, 
drept o „valenţă stihială” (Băncilă apud Popa 2003: 66). 

Cel de-al doilea moment semnificativ al prezenţei Mirei în istoria dramei îl 
constituie apariţia voluntară şi asumată a acesteia între Zidari, la locul prezumat al 
sacrificiului uman. Ştiind despre jertfa convenită de toţi meşterii, Mira vine să o 
împiedice, fără a-şi imagina că ea ar putea fi cea sacrificată ritualic  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:38:16 UTC)
BDD-A969 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Personaje secundare în „Meşterul Manole”, de Lucian Blaga: Mira, Găman 

 
 

19 
 

Aşadar, totul e adevărat? Vă este cugetul încărcat şi staţi în ruşinare. Unde-i 
omul pe care l-aţi prins? Am venit să fiu mărturie acestei întâmplări neomeneşti. Se 
pare că stareţul Bogumil n-a minţit. [...] Stareţul mi-a spus credinţa ce umblă printre 
oameni, îndemnul lui şi hotărârea voastră, dar totul e aşa de neomenesc, că nu e cu 
putinţă [...] N-am crezut – şi totuşi am venit, am venit să împiedic asemenea faptă!, 
III, 3.  

Ca o ironie dramatică a inocenţei şi a naivităţii Mirei, femeia îşi imaginează 
că prezenţa ei la locul faptei i-ar putea încurca pe meşteri în planurile lor („Nu-ţi 
poate fi spre bucurie că sunt aici [...] o nouă piedică în planurile voastre”, III, 3). 
Argumentul ei major în zădărnicirea jertfei asumate de Zidari îl constituie interdicţia 
morală a preceptelor creştine („Vrei să schimbi pravili scrise cu fulger – ca să 
izbuteşti în meşteşug? [...] crezi că poruncile de dincolo, au devenit de prisos din 
pricina prăbuşirilor de aici?”; „În adevăr, oameni şi creştini, v-aţi putut gândi? 
Astăzi, când toată lumea e creştină, aţi voit cu tot dinadinsul să [...] Astăzi, când nu 
mai este păgân şi până şi copacii şi dobitoacele sunt creştine?”; „Vreţi să tociţi 
tablele de pe munte?”, III, 3). Când se lămureşte, prin tăcerea tuturor Zidarilor, că 
jertfa într-adevăr a fost hotărâtă, atitudinea Mirei se nuanţează vizibil, „şăgălnicia ei 
speriată se schimbă în fior, cu un ţipet”, iar principalul ei raţionament în recuzarea 
jertfei rămâne viaţa ca principiu insurmontabil („Voi rămânea aici şi n-am să îngădui 
stingerea omului, că omul nu-i o lumânare de stins cu două degete muiate în apa 
spurcată a gurii”; „Vreţi să înăbuşiţi poruncile ce ni le cântă tot sângele din trup? 
Nu, nu se poate!”, III, 3). În ceea ce priveşte creştinismul, Mira exprimă şi 
imposibilitatea de a relaţiona fapta zidarilor la consacrarea transcendentă („Parcă 
Dumnezeu s-a întors acum cu spatele către noi şi stăm în umbra lui”, III, 3). 
Deducem de aici, o dată în plus, că fapta meşterilor Zidari este rezultatul liberei lor 
opţiuni şi nu al predeterminării.  

Mira însă dă glas, involuntar şi inconştient, tocmai esenţei necesităţii jertfirii 
vieţii, deşi ea nu îi înţelege resortul intim sau, mai precis, îl repudiază programatic şi 
principial: „Manole, ai mai văzut minuni înălţate pe moarte?” (III, 3). Minunea 
Meşterului, creaţia sa artistică, biserica, reclamă tocmai jertfirea vieţii ca fundament, 
deci şi moartea intrinsec. Dar, pentru Mira, aparent principiu exclusiv al vieţii, 
această logică este caducă.  

Anticipativ, alegoric şi empatic Mira va intui tocmai situaţia sa într-un straniu 
moment în care îşi imaginează că o femeie deja va fi fost zidită de meşteri („Vreo 
femeie în trecere aţi răpit. Glasul s-a auzit. Manole, izbăvind fiinţa închisă, pe mine 
mă izbăveşti. Cărămida o strânge peste piept şi nu mai găseşte aer. [...] Ea a plecat 
poate să aducă vreo veste şi voi aţi silit-o să intre în zid”; „Am auzit un vaier în zid. 
Acum nu mi s-a mai părut. Am auzit vaierul”, III, 3). Într-o scenă de maxim 
dramatism, Mira, întruchipare ingenuă a inocenţei şi a încrederii în valenţele 
pozitive ale vieţii, se amăgeşte că va fi martor al celebrării construcţiei înfăptuite, 
când, în fond, îşi exprimă, poetic şi premonitoriu, propria neantizare ca fiinţă o dată 
cu împlinirea patimii creatoare a meşterului („Pe la Sâmpetru? Clopote [...] Cel mic, 
eu vreau să-l trag mai întâi. Într-o duminică mă voi sui să-l trag la întâia liturghie”; 
„Cine-l va auzi? Îl va auzi mama care a fost, şi copiii noştri cari vor veni. Manole, ce 
bucurie!”, III, 3). Acceptarea voluntară a jertfei de către Mira imaginându-şi că totul 
e un joc, „ca un copil”, sporeşte dramatismul scenei („Am să mă joc cu voi cum 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:38:16 UTC)
BDD-A969 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Lucian Vasile BÂGIU 

 20 

doriţi”; „Ah, şi picioarele cum îmi tremură! Tot trupul îmi tremură ca o apă – şi de 
spaimă curată, şi de bucuria că nu e nimic. Altădată să nu mai glumiţi cu atâta 
cruzime!”; „Va ţine mult jocul?”, III, 3).  

Tandra mirare în faţa enigmelor (s-ar putea ca sonorităţile onomasticii să nu fie 
alese la întâmplare), aspiraţia imperioasă spre lumină, acceptarea jocului de-a ziditul 
cu o sublimă inocenţă (după încercarea de a se opune imolării unei fiinţe vii în temelia 
edificiului) – toate acestea ne menţin în sfera candorii desăvârşite şi conferă ultimei 
scene în care apare Mira un tragism aparte. Personajul pare descins din zone 
paradisiace într-un infern pe care nu-l înţelege, dar îl purifică prin simpla sa prezenţă 
(Ciompec 1979: 135–136). 

Dan C. Mihăilescu interpretează bivalent episodul jertfirii Mirei, relevând, 
prin raportare la omul creator, dubla funcţionalitate îndeplinită de femeie în acest 
context:  

Dincolo, însă, de faptul că ea, prin jertfire îl „absolvă” pe Manole de pământ, 
de efemer, Mira este o continuă forţă esenţială pentru Manole, noima condiţiei sale de 
a fi şi de a MAI rămâne al pământului. Pentru că, dacă Zidirea este rostul spiritual al 
lui Manole, Mira este rostul însuşi al fiinţei lui (Mihăilescu 1984: 100).  

Această afirmaţie poate fi relaţionată, mai degrabă disociativ decât asociativ, 
aceleia a lui Ionel Popa, care încearcă să interpreteze personajul în logica filosofiei 
culturii specifice autorului:  

Dacă mai auzim ecourile filosofiei blagiene atunci putem afirma că Mira 
reprezintă fiinţa umană aflată în orizontul lumii date, al imediatului. Ea este fiinţa 
aflată în stadiul existenţei pentru existenţă. Mira se află, ca fiinţă umană, în pragul 
saltului ontologic. Cel care va trece pragul în orizontul misterului şi pentru revelare 
prin destinul creator este Manole. El, ca oricare altă fiinţă umană, mai are nostalgia  –  
amintirea celuilalt orizont. Manole este spiritul care se desprinde de femeia-natură în 
virtutea destinului său de fiinţă plăsmuitoare de cultură. În plan mitico-poetic jertfa 
este metafora „mutaţiunii ontologice”, a „saltului” din primul plan în al doilea orizont. 
Mira şi Biserica sunt două metafore gemelare tocmai în lumina celor afirmate. [...] 
Mira, prin toate atributele acordate, este o metaforă plasticizantă. Femeia-biserică este 
un mit semnificativ (Popa 2003: 66–67).  

Se poate realiza şi o apropiere a necesităţii jertfirii Mirei de o credinţă 
antropologică preistorică, ce întruchipează pământul ca Zeiţă Mamă, semnificând 
fecunditatea, puterea de zămislirea a naturii care moare şi reînvie în fiecare an, prin 
cultul acestei zeiţe oamenii celebrând victoria vieţii asupra morţii. Dar de aici şi 
ideea că orice lucru nou creat este o şi formă a morţii, nu doar a vieţii, iar teama de 
desăvârşire a construcţiei ar putea fi interpretată ca o teamă de moarte (Todoran 
1985: 104-105). Dar pentru Manole imaginea femeii-biserică are cu predilecţie 
semnificaţia împlinirii destinului său de creator, a patimii zămislirii de frumuseţe 
care necesită libera sa opţiune de a sacrifica viaţa:  

În piesa lui Blaga chemarea pământului, în imaginea femeii-biserică, 
împlineşte destinul de creator al meşterului Manole. [...] Interpretând metafora 
mănăstire-femeie prin semnificaţia originară a mitului, ca o patimă a omului pentru 
zămislire, ridicarea lăcaşului din suferinţa morţii apare ca o luptă a lui pentru 
cucerirea eternităţii prin propria faptă creatoare, care-i consumă întreaga fiinţă într-o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:38:16 UTC)
BDD-A969 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Personaje secundare în „Meşterul Manole”, de Lucian Blaga: Mira, Găman 

 
 

21 
 

pasiune nesupusă nici unei oprelişti de teama puterii divine; pasiune „compensată” în 
elanul demonului creaţiei de conştiinţa că pentru o operă mare nici o jertfă nu e prea 
mare (Todoran 1981: 220–221).  

Exegetul Dan C. Mihăilescu propune o posibilă interpretare a relaţiilor 
feminin-masculin în dramaturgia lui Blaga:  

o problematică axată la modul cel mai profund pe instinctualitate, cu antenele 
întinse  în direcţia acelui „Geist des Fleisches” (spirit al cărnii) mărturisit de 
Wedekind, capătă expresia acută a unei spiritualizări (Mihăilescu 1984: 102).   

În Meşterul Manole elanul creator spiritual altfel covârşitor nu ar fi în fond 
decât emblema unei sanguinităţi dramatic-sublimate, consumate frenetic şi generând 
rezolvări de extremă. 

Pentru final considerăm însă deosebit de interesant şi de semnificativ faptul că 
Eugen Todoran, în ultimul său studiu dedicat dramaturgiei lui Blaga, reuşeşte 
identificarea unei paradigme mitologice complementare specifice folclorului 
românesc, ce ar fi păstrat urmele unui străvechi cult păgân al naturii:  

Prin urmărirea substratului mitologic cel mai adânc al motivului folcloric, se 
poate spune că, într-o viziune dialectică a naturii, specifică materialismului naiv 
păstrat ca substrat în reprezentările mitologice, eroismul vieţii din Mioriţa se 
întâlneşte cu eroismul morţii din Meşterul Manole, căci, în sens originar, „natura-
biserică” din prima poezie şi „femeia-biserică” din cea de a doua nu reprezintă decât 
unul şi acelaşi principiu al existenţei privită în devenirea ei veşnică: „natura-femeie”, 
adorată din timpurile străvechi ca zeiţă a naşterii şi a distrugerii. În creaţia folclorică 
românească omul simte chemarea ei în două forme aparent opuse: ca dragoste de 
viaţă, care acceptă moartea, la gândul că ea face din „cer” o limită „de sus” a 
pământului, şi ca acceptare a vieţii care învinge moartea, la gândul că ea face din 
„pământ” o limită „de jos” a cerului – deci una şi aceeaşi chemare a vieţii pământeşti, 
care face din moarte o nuntă în mijlocul naturii, ca în Mioriţa, o nuntă în care viaţa 
învinge moartea, ca în Meşterul Manole (Todoran 1985: 112–113).  

2. Imago mundi sau „fantasticul plin de sens”   

Găman este întruparea şi expresia credinţei ancestrale, întunecate, a 
htonicului, la care face referire Bogumil prin absconsele „puteri ale pământului”. 
Dacă la Bogumil credinţa apărea încadrată în datele creştinismului, dar ca erezie, 
prin Găman ni se prezintă frust, nemediat, păgânătatea credinţei telurice. Însăşi 
înfăţişarea personajului în istoria piesei pare a face parte dintr-o altă logică, cea 
„fantastică”, de ficţiune, de eres, „figură ca de poveste” (I): „Se scutură fantastic, 
împrăştiind din lână nisip şi pământ” (I, 1), articulează sunete bizare în somn, 
contrazicând astfel deopotrivă limbajul uman şi logosul primordial. Găman nu face 
parte dintr-o tentativă de configurare a unui univers realist, determinat istoric, ci 
vine direct din atmosfera mitică a dramei: „Manole: Zmeul nostru bătrân” (I, 1); 
„Bogumil: Păcat că are doi ochi în loc de unul la rădăcina nasului, altfel căpcăunul 
ar fi întreg şi fără meteahnă!” (I, 1); „Manole: Tu eşti zmeul meu bătrân şi sfânt. 
Culcă-te, sau întoarce-te iar, întoarce-te iar de unde-ai venit. În păduri cu bărbi şi cu 
iezere – e locul tău, unde sălbăticiunile îşi bagă botul în sicriele apelor” (I, 2).  Ireal 
şi halucinant, fascinează prin sugestia autenticităţii unei lumi ale cărei repere par a 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:38:16 UTC)
BDD-A969 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Lucian Vasile BÂGIU 

 22 

ne fi străine, dar care ne captivează prin trăsăturile sale specifice şi astfel suntem 
constrânşi să-i acordăm credit.  

Cu toate acestea avem o atestare a motivului de inspiraţie al dramaturgului în 
configurarea acestui personaj, anume un sătean din universul nu mai puţin magic şi 
fantast al copilăriei autorului, după cum reiese din memorii:  

Găman, ciudatul sătean, de care ne temeam ca de-o fiinţă cu legături prin 
tărâmuri demonice. Cineva l-ar fi văzut – nu se ştia niciodată cine era acest Cineva 
care vedea totul – cineva l-ar fi văzut, zic, în bătaia lunii, schimbându-se în priculici 
printre mormintele cimitirului. S-a dus Găman într-adins acolo, căci numai pe 
înclinarea unui mormânt putea să se dea de trei ori, invers, peste cap. Şi-o făcuse 
Găman, dar după ce şi-o făcuse, el nu mai era Găman, ci un Găman cu cap de câine. 
Iar Gămanul cel cu cap de câine se duse la râu, şi plescăind din limbă, aidoma 
câinilor, aduna de jos în sus şuviţa de apă, ce mai curgea, şi care din clipa aceea 
adunată a rămas, căci pe urmă un timp n-a mai curs. Iar priculiciul s-a întors pe 
drumul lui, s-a dat peste mormânt, schimbându-se iar în Gămanul cel adevărat. De 
atunci Găman râde, şi nu ştiu de ce, râde aiurea prin sat (Blaga 1973: 65)  

Constatăm că anterior valorificării acestei reminiscenţe, mai degrabă magice 
decât realiste, în construirea personajului Găman din Meşterul Manole, Blaga 
întocmise o primă variantă artistică a sa prin Ciobanul din poemul dramatic 
Zamolxe, care se transforma noaptea în... priculici.  

Receptarea critică a semnificaţiei acestui personaj rămâne relativ constantă: 
„personificare a instinctului pur, fiinţă vegetativă, somnoroasă care percepe intuitiv 
tainele firii” (Ciompec 1979: 121)’; „Apărând din prima scenă ca un «alter ego» al 
stareţului Bogumil, Găman nu este decât o reprezentare simbolică a pământului” 
(Todoran 1985: 103); „stihie întrupată” (Mihăilescu 1984: 117). George Gană îl 
încadrează chiar într-o tipologie:  

Găman e din speţa Moşneagului din Tulburarea apelor, a personajelor blagiene cu 
puteri magice (el „ghiceşte faptele depărtărilor”), viziunile lui sporesc atmosfera 
terifiantă ce apasă de la început asupra lumii din Meşterul Manole (Gană 1986). 

Dincolo de aceasta, se impune constatarea a două aspecte specifice 
personajului Găman: modalitatea de articulare, vorbirea sa incomprehensibilă, 
precum şi primordialitatea absolută în a recepta necesitatea jertfei. Cu referire la 
prima întâlnim posibilităţi complementare de interpretare. „ cuvinte de neînţeles, ca 
ale formulelor magice folosite de oamenii societăţilor străvechi pentru împăcarea 
spiritelor potrivnice lor” (Gană 1986), „valoarea de rostire poetico-păgână” 
(Mihăilescu 1984: 117), cum ar fi: „A-u, a-u, a-u!! Pomilui nas, Boje moi! Tăria 
albastră a lumii plesneşte, bul-bul-bul se suge balta!”; „(un sunet prelung, sinistru, 
nearticulat; imită zgomotul ce-l aude sub pământ): a-u, a-u, a-u!!! Râcâie sub 
pământ, a-u, departe, sub munte!!! Şi în împărăţia de sub picioare vr-vr, vr-î-î-î-î!!! 
A-u, a-u!” etc. (I, 1). În acest caz poate mai mult ca oriunde este demnă de luat în 
considerare observaţia lui Al. Paleologu cu privire la rolul actanţial jucat de rostirea 
cuvintelor în dramaturgia lui Blaga:  

cuvântul are aici nu numai, cum spuneam, pe lângă sens, o valoare fonică, de 
ordinul incantaţiei, dar prin aceasta are şi una de „iluminare”, cu aer „sacramental”, 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:38:16 UTC)
BDD-A969 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Personaje secundare în „Meşterul Manole”, de Lucian Blaga: Mira, Găman 

 
 

23 
 

dând iluzia unei funcţii magice. Rostirea cuvântului trebuie să pară capabilă de a 
declanşa forţe latente, nebănuite (Paleologu 1970: 94)  

Aşadar Găman articulează discordant cuvintele şi leagă propoziţii în enunţuri 
lipsite de logică aparentă întrucât el profesează un ritual magic, de regulă 
inconştient, în transă, extatic, prin intermediul somnului adeseori, ritual prin care 
asigură comunicarea cu o altă lume, aceea a puterilor pământului. Găman nu este 
decât o entitate umană trăită de un principiu ce o transcende şi din acest punct de 
vedere jertfa cerută de puterile pământului impune, pentru el, logica fatalităţii:  

Se deschid porţile fără de chei. Acum iese o putere ce gâlgâie, acum o 
zburătoare în văzduh s-azvârle, acum o cărămidă, acum un os, acum un cap – ochi 
bazaochi, frunte-vălătuc – toate negre, nici una curată. [...] Iată stihii frecate una de 
alta şi pietre sfărâmate în fălci subpământene. Huruie moara smintitelor dedesubt şi se 
învârte. De acolo, în pofida noastră, şi de mai departe, se dă drumul sorţilor (I, 1).  

Ca interpret al lui Găman, Bogumil se poate încadra în aceeaşi logică a 
predeterminării faptei umane de către o putere ontică htonică, deşi el nuanţează 
oarecum relaţia dintre om şi acest principiu.  

Însă strania vorbire a lui Găman mai deschide un câmp de interpretare: el 
neimitând logosul divin, ci un limbaj htonic, păgân, ancestral şi magic, reiese şi că 
fapta cerută de acest glas nu se încadrează în logica unei creaţii determinate de 
logosul divin. Creaţia este astfel privată de caracteristica unei consacrări transumane 
de ordin sacru prin logosul primordial, ci, eventual, este percepută ca înfăptuire a 
unei superstiţii atavice ancestrale şi păgâne. Fundamentul creaţiei este înlocuit, în 
logica transmisă de Găman prin Bogumil, prin substituirea logosului divin de jertfa 
umană, cu scopul identic de a asigura fiinţare, viaţă, construcţiei materiale. 
Însufleţirea locului creaţiei ar intra astfel în logica unei superstiţii conform căreia „o 
construcţie supără duhul locului şi el trebuie împăcat printr-un sacrificiu” (Eliade 
1992: 88). Superstiţia păgână însă nu va fi asumată şi de Manole ca determinare a 
jertfei. 

Apoi Găman este şi cel care are primul intuiţia necesităţii jertfei: „Nu e 
nimeni să sprijinească zidurile? Cu spatele vreau să le ţin” (I, 1), iniţial oferindu-se 
el ca sacrificiu întru creaţie: „Meştere – biserica ta – mă vreau clădit în ea! Sufletul 
meu s-o tot ocolească, abia şoptind şi abia mişcându-se, ca o boare bătrână şi fără de 
moarte” (I, 2), dar ulterior identificând metaforic şi persoana care va fi jertfită. După 
ce Mira a jucat pe spatele lui în timp ce acesta dormea, femeia identificându-se ludic 
cu biserica, bătrânul trezit ştie exact că soarta lor, a tuturor, a intrat pe făgaş unic şi 
„profeţeşte parabolic viitorul situaţiei” (Mihăilescu 1984: 117): „În văzduh a crescut 
pe spatele meu o biserică” (I, 3). Dar, deşi pare a se fi împlinit, ca virtualitate, 
cerinţa puterilor pământului, reacţia lui Găman nu este de celebrare, ci de oboseală 
sufletească: „Mare durere simt şi oboseală ca de sfârşit” (I, 3). Deşi ştie că „mersul 
întâmplărilor nu se poate schimba”, nu acceptă împăcat rostul zodiilor: „Visul se 
izbândeşte, dar liniştea, liniştea n-o găsim”; „Gândul se împlineşte, dar pacea n-o 
mai întâlnim” (I, 3). Găman anticipează aici şi soarta tragică a celor care vor 
supravieţui împlinirii creaţiei doar pentru a se constata nimiciţi sufleteşte. Starea 
meşterului şi a Celor nouă ajutoare se va regăsi întocmai la finele dramei. Găman 
plânge cu lacrimi ale extincţiei: „Manole: Apă moartă din ochi îi curge, nu vom 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:38:16 UTC)
BDD-A969 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Lucian Vasile BÂGIU 

 24 

înţelege niciodată de ce. Lacrimi adunate în el de o sută de ani, le plânge acum. Nu 
vom şti niciodată pentru cine” (I, 3). Interpretând visul izbândit şi gândul împlinit fie 
ca înfăptuire a creaţiei artistice ca urmare a liberului arbitru, fie ca materializare a 
iluziei de a-ţi apropia transcendenţa şi de a o implementa efemerului prin sublimare 
în creaţie, fie ca punct terminus al fatalităţii determinate de ontic, lacrimile lui 
Găman rămân oricum expresie a dobândirii anticipative a certitudinii că petrecerea 
omului creator prin viaţă a presupus, totuşi, sacrificarea vieţii în trecerea dintre două 
morminte, pacea increatului anterioară vieţii şi cea posterioară morţii. O pace sterilă, 
nediferenţiată, lipsită de liniştea ataraxiei, visul şi gândul se împlinesc prin 
sacrificarea vieţii, culpă resimţită ca imposibil de integrat absolutului. S-ar putea 
spune că după ce Găman a întruchipat la nivel ontologic voinţa puterilor întunecate 
ale pământului, o dată misiunea sa îndeplinită, întrupează printr-o prolepsă şi starea 
fiinţială a omului după ce şi-a încheiat destinul creator. În această scenă Găman este 
un alter ego al lui Manole, avant la lettre.  

Găman revine în istoria dramei după o îndelungată absenţă (V, 2), timp 
diegetic în care s-au petrecut evenimentele semnificative, jurământul, sacrificiul şi 
construcţia. Revine când s-au împlinit toate cele pe care el le anticipase şi tocmai de 
aceea cunoaşte totul, deşi în tot acest răstimp a fost plecat aiurea, rugându-se pe la 
mănăstiri. Într-un dialog cu Manole, Găman afirmă inclusiv că ştie despre plecarea 
iminentă a Meşterului, adică despre moartea omului nimicit de împlinirea patimii 
creatoare a artistului. Găman este singurul care, alături de Manole, aude vaietul din 
zid. Îi aduce Meşterului ultimele veşti din lumea largă, anume iminenţa de a fi 
judecat pentru omor de către sfatul boieresc, extincţia de care a fost cuprinsă 
gospodăria Meşterului o dată cu dispariţia Mirei, „Alt nimic” (V, 2). Prin această 
ultimă replică ni se sugerează că nu mai există absolut nimic să îl reţină pe Manole 
între semeni. Omul Manole e lipsit de rost, iar Găman îl înţelege foarte bine: 
„Rămân amândoi lângă zid, cu privirile pierdute” (V, 2). Ultima apariţie a lui 
Găman este chiar la finalul dramei, când Manole se sinucide. „În aiurare anterioară” 
Găman exprimă metaforic şi alegoric suferinţa şi inutilitatea omului Manole nimicit 
de artistul Manole, precum şi plecarea acestuia către transcendent, unde o va întâlni 
şi pe Mira care îl aşteaptă:  

Cântecul din zid te cheamă spre alt tărâm, unde huma e albastră şi unde se duc 
toate vieţile. Dintre turle priveşti şi ţi se pare jalnică lumea şi toată frumuseţea. 
Sufletul tău se desprinde din trup, lumina se învârte, cerul îţi pare jos ca un scut. 
Gândul tău zboară, trupul tău cade ca o haină care te-a strâns şi mult te-a durut. [...] În 
zid un cântec a contenit. Slava tibie, Gospodi, slava tibie! Primeşte-l de-a dreapta 
puterii! (V, 4).  

Replică prin care se oferă chintesenţa faptului şi vieţii lui Manole şi pe care 
numai energia ipostaziată a acestuia, Găman, era în măsură să o ofere. Găman este în 
teatrul românesc cel mai precis conturat „profet”, aşa cum apare această categorie de 
personaje în tragediile antice (Mihăilescu 1984: 118)  

Găman resimte în fiinţa sa inclusiv momentul destrămării fizice a Meşterului, 
urmat de ataraxia sufletească: „s-a scuturat sinistru, pe urmă se linişteşte tot mai 
mult” (V, 4).  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:38:16 UTC)
BDD-A969 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Personaje secundare în „Meşterul Manole”, de Lucian Blaga: Mira, Găman 

 
 

25 
 

 Paradoxal, Găman este personajul care a împărtăşit cel mai mult din condiţia 
Meşterului Manole, este cel care l-a înţeles cel mai bine şi a resimţit cel mai acut 
drama sa. Afinităţile lui Găman nu se rezumă la relaţia binecunoscută cu puterile 
pământului. Personaj mult mai complex, Găman pare a întruchipa, subtil, întreaga 
lume a dramei, este o imago mundi, pare a ipostazia acea imagine-sinteză atât de 
familiară eseistului Blaga: „Imaginaţia creatoare [...] este izvorul acelor imagini-
sinteze, – atât de fecunde, pe care le substituim imaginilor accidentale, caleidos-
copice, ale realităţii” (Blaga 1968: 222). Numindu-şi imaginea-sinteză şi „fantasticul 
plin de sens”, Blaga observă rolul acesteia în mit:  

În mit imaginea sinteză e mult mai independentă, în mit imaginea e aproape 
totul: raporturile abstracte dintre realităţi sunt complet înghiţite de ea. [...] În mit 
imaginea sinteză e suverană, ea se concretizează în aşa măsură că dobândeşte 
oarecum o viaţă separată, din care eşti nevoit să desprinzi tâlcul cu un nou efort 
intelectual (Blaga 1968: 223)  

Imaginea sinteză a mitului creaţiei la Blaga ar putea fi considerată ca fiind 
realizată estetic prin intermediul personajului Găman, el însuşi o sinteză a tuturor şi 
a toate ale dramei, „fantasticul plin de sens”. 

Bibliografie 

Bălu 1997: Ion Bălu, Opera lui Lucian Blaga, Bucureşti, Editura Albatros. 
Băncilă 1995: Vasile Băncilă, Lucian Blaga, energie românească, îngrijirea ediţiei, adnotări, 

notă asupra ediţiei şi tabelul bibliografic de Ileana Băncilă, Timişoara, Editura 
Marineasa. 

Bărbulescu 1997, Titus Bărbulescu, Lucian Blaga. Teme şi tipare fundamentale, traducere 
din limba franceză de Mihai Popescu, Bucureşti, Editura Saeculum I.O. 

Bâgiu 2002: Lucian Bâgiu, Revolta fondului nelatin în dramaturgia blagiană: Zamolxe, în 
„Transilvania”, revistă de cultură, serie nouă, revistă editată de Centrul Cultural 
Interetnic „Transilvania”, Sibiu, anul XXXI (CVII), nr. 4, p. 33–36. 

Bâgiu 2003a: Lucian Bâgiu, Dramaturgia blagiană. Instituirea estetică a absolutului, Sibiu, 
Editura Imago. 

Bâgiu 2003b: Lucian Bâgiu, Ficţiunile matcă în dramaturgia blagiană în „Caietele «Lucian 
Blaga»”, vol. IV, Sibiu, Editura Universităţii „Lucian Blaga”, p. 41–49. 

Bâgiu 2004a: Lucian Vasile Bâgiu, Meşterul Manole sau osândirea izvodului, în vol. Valenţe 
polifonice ale prozei şi dramaturgiei lui Bartolomeu Valeriu Anania, Alba Iulia, 
Editura Reîntregirea.  

Bâgiu 2004b: Lucian Bâgiu, Scenocentrismul în dramaturgia blagiană: surmontarea 
indeciziei, în „Meridian Blaga IV”, Societatea Culturală „Lucian Blaga”, Cluj-
Napoca, Editura Casa Cărţii de Ştiinţă, p. 152–156. 

Bâgiu 2005: Lucian Bâgiu, Bogomilism, sofianic şi daimonic în „Meşterul Manole” de 
Lucian Blaga, în „Meridian Blaga V”, tom 1-Literatură, Societatea Culturală „Lucian 
Blaga”, Cluj-Napoca, Editura Casa Cărţii de Ştiinţă,  p. 32–46.  

Bâgiu 2006a: Lucian-Vasile Bâgiu, Meşterul Manole, în vol. Valeriu Anania. Scriitorul, 
Cluj-Napoca, Editura Limes. 

Bâgiu 2006b: Lucian Bâgiu, Meşterul Manole: creatorul vs. omul creator. Valeriu Anania 
vs. Lucian Blaga, în „Meridian Blaga VI”, tom 1-Literatură, Societatea Culturală 
„Lucian Blaga”, Cluj-Napoca, Editura Casa Cărţii de Ştiinţă, p. 13–21.  

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:38:16 UTC)
BDD-A969 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Lucian Vasile BÂGIU 

 26 

Bâgiu 2008a: Lucian Vasile Bâgiu, Lucian Blaga, Înviere: autohtonizarea absolutului 
expresionist, în „Annales Universitatis Apulensis. Series Philologica”, 9/2008, Tom 1, 
p. 79–88. 

Bâgiu 2008b: Lucian Vasile Bâgiu, Lucian Blaga şi “melodrama burgheză” / “drama 
psihanalitică” în “Daria” (1925), în „Transilvania”, serie nouă, revistă editată de 
Centrul Cultural Interetnic Transilvania, anul XXXVII (CXIII), Numărul 8 , p. 68–76.  

Bâgiu 2008c: Lucian Bâgiu, Tulburarea apelor, scenariu misterial renascentist de Lucian 
Blaga (1923) sau mitul lui Isus-Pământul ca reemergenţă a spiritului panteist 
ancestral, în „Discobolul”, Anul XI, Nr. 124–125–126 (129–130–131), p. 189–214. 

Bâgiu 2009: Lucian Vasile Bâgiu, Apriorism românesc în „Cruciada copiilor” de Lucian 
Blaga, în „Tabor”, anul III, nr. 2.    

Bâgiu, Plantus-Runey 2010: Lucian Vasile Bâgiu, Doris Plantus-Runey, Lucian Blaga and 
"Zamolxis": The Revolt of Our Non-Latin Nature, în „Proceedings of the International 
Conference Language, Literature and Foreign Language Teaching. Interdisciplinarity 
and Transdisciplinarity in Language, Literature, and Foreign Language Teaching 
Methodology”, Alba Iulia, Editura Eternitas,  p. 311–322.  

Biblia 2001: Biblia sau Sfânta Scriptură, ediţie jubiliară a Sfântului Sinod, tipărită cu 
binecuvântarea şi prefaţa Prea Fericitului Părinte Teoctist, Patriarhul Bisericii 
Ortodoxe Române; versiune diortosită după Septuaginta, redactată şi adnotată de 
Bartolomeu Valeriu Anania, Arhiepiscopul Clujului, sprijinit pe numeroase alte 
osteneli, Bucureşti, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române. 

Blaga 1945: Lucian Blaga, Discobolul. Aforisme şi însemnări, Bucureşti, Editura Publicom. 
Blaga 1968a: Lucian Blaga, Daimonion, în vol. Zări şi etape, text îngrijit şi bibliografie de 

Dorli Blaga, Bucureşti, Editura pentru Literatură.  
Blaga 1968b: Lucian Blaga, Pietre pentru templul meu, în vol. Zări şi etape, text îngrijit şi 

bibliografie de Dorli Blaga, Bucureşti, Editura pentru Literatură.  
Blaga 1968c: Lucian Blaga, Probleme estetice, în vol. Zări şi etape, text îngrijit şi 

bibliografie de Dorli Blaga, Bucureşti, Editura pentru Literatură. 
Blaga 1969: Lucian Blaga, Trilogia culturii, ediţie îngrijită de Sorin Mărculescu, prefaţă de 

D. Ghişe, Bucureşti, Editura pentru literatură universală. 
Blaga 1972a: Lucian Blaga, Isus-pământul, reprodus în vol. Isvoade. Eseuri, conferinţe, 

articole, ediţie îngrijită de Dorli Blaga şi Petre Nicolau, prefaţă de George Gană, 
Bucureşti, Editura Minerva.  

Blaga 1972b: Lucian Blaga, Fârtate şi Nefârtate, în vol. Isvoade. Eseuri, conferinţe, articole, 
ediţie îngrijită de Dorli Blaga şi Petre Nicolau, prefaţă de George Gană, Bucureşti, 
Editura Minerva. 

Blaga 1973: Lucian Blaga, Hronicul şi cântecul vârstelor, ediţia a II-a; ediţie îngrijită, cu un 
cuvânt înainte de George Ivaşcu, Bucureşti, Editura Eminescu. 

Blaga 1977: Lucian Blaga, Opere 5. Teatru, ediţie îngrijită de Dorli Blaga, Bucureşti, 
Editura Minerva. 

Blaga 1984: Lucian Blaga, Opere. 2. Poezii postume, ediţie critică de George Gană, 
Bucureşti, Editura Minerva. 

Blaga 1986: Lucian Blaga, Opere. 3. Teatru, Bucureşti, Editura Minerva. 
Blaga 1994a: Lucian Blaga, Despre dor, în vol. Trilogia culturii II. Spaţiul mioritic, 

Bucureşti, Editura Humanitas. 
Blaga 1994b: Lucian Blaga, Semnificaţia metafizică a culturii, în vol. Trilogia culturii III. 

Geneza metaforei şi sensul culturii, Bucureşti, Editura Humanitas. 
Blaga 1995: Lucian Blaga, Opere. 12. Gândirea românească în Transilvania în secolul al 

XVIII-lea, ediţie coordonată de Dorli Blaga, Bucureşti, Editura Minerva. 
Braga 1972: Mircea Braga, Dramaturgia blagiană sau triumful artisticului, în vol. 

Sincronism şi tradiţie, Cluj-Napoca, Editura Dacia. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:38:16 UTC)
BDD-A969 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Personaje secundare în „Meşterul Manole”, de Lucian Blaga: Mira, Găman 

 
 

27 
 

Braga 1987: Mircea Braga, Recursul la tradiţie. O propunere hermeneutică, Cluj-Napoca, 
Editura Dacia. 

Braga 1998: Corin Braga, Lucian Blaga. Geneza lumilor imaginare, prefaţă de Nicolae 
Balotă, Iaşi, Institutul European. 

Chiciudean 2005: Gabriela Chiciudean, Fişă de dicţionar: Doamna din „Cruciada copiilor” 
de Lucian Blaga, în Annales Universitatis Apulensis, Philologica, 6/2005, Tom 1, 
Alba Iulia, p. 335–338. 

Ciompec 1979: Gh. Ciompec, Motivul creaţiei în literatura română, Bucureşti, Editura Minerva. 
Cubleşan 2005a: Constantin Cubleşan (coordonator), Dicţionarul personajelor din teatrul lui 

Lucian Blaga, Cluj-Napoca, Editura Dacia. 
Cubleşan 2005b, Constantin Cubleşan, Reprezentarea mitologică a vieţii (Înviere), în 

„Meridian Blaga V”, tom 1 – Literatură, Cluj-Napoca, Casa Cărţii de Ştiinţă, p. 79–97. 
Culianu 2002: Ioan Petru Culianu, Gnozele dualiste ale Occidentului. Istorie şi mituri, ediţia 

a II-a, traducere de Tereza Culianu-Petrescu, cuvânt înainte al autorului, postfaţă de 
H.-R. Patapievici, Iaşi, Editura Polirom.  

Eliade 1980: Mircea Eliade, De la Zalmoxis la Genghis-Han, traducere de Maria Ivănescu şi 
Cezar Ivănescu Bucureşti, Editura Ştiinţifică şi Enciclopedică. 

Eliade 1992: Mircea Eliade, Comentarii la Legenda Meşterului Manole, în vol. Meşterul 
Manole. Studii de etnologie şi mitologie, ediţie şi note de Magda Ursache şi Petru 
Ursache, studiu introductiv de Petru Ursache, Iaşi, Editura Junimea.  

Fanache 2000: V. Fanache, Lucian Blaga. Dramaturgul, în vol. Lecturi sub vremuri, Cluj-
Napoca, Editura Motiv. 

Fanache 2003: V. Fanache, Chipuri tăcute ale veşniciei în lirica lui Blaga, Cluj-Napoca, 
Editura Dacia. 

Gană 1976: George Gană, Opera literară a lui Lucian Blaga, Bucureşti, Editura Minerva.  
Gană 1986: George Gană, Teatrul lui Lucian Blaga, în vol. Lucian Blaga, Opere III. Teatru, 

ediţie critică şi studiu introductiv de George Gană, Bucureşti, Editura Minerva. 
Ivancu 2007: Emilia Ivancu, Natura polivalentă a Nonei în drama „Tulburarea apelor”, de 

Lucian Blaga, în „Philologica Jassyensia”, An III, Nr. 1, p. 35–38. 
Mândra 1971: V. Mândra, Incursiuni în istoria dramaturgiei române, Bucureşti, Editura Minerva. 
Micu 1982: Dumitru Micu, Meşterul Manole, Comentar la poemul dramatic „Meşterul 

Manole”, în vol. Valeriu Anania, Greul pământului. I, Bucureşti, Editura Eminescu. 
Micu 2000: Dumitru Micu, Istoria literaturii române. De la creaţia populară la postmodernism, 

Bucureşti, Editura Saeculum I. O..  
Mihăilescu 1984: Dan C. Mihăilescu, Dramaturgia lui Lucian Blaga, Cluj-Napoca, Editura Dacia. 
Modola 1999: Doina Modola, Lucian Blaga şi teatrul. Insurgentul. Memorii. Publicistică. 

Eseuri, Bucureşti, Editura Anima.  
Modola 2003: Doina Modola, Lucian Blaga şi teatrul. Riscurile avangardei, Bucureşti, 

Editura Anima. 
Muthu 2002: Mircea Muthu, Lucian Blaga – dimensiuni răsăritene, ediţia a II-a, Piteşti – 

Bucureşti – Braşov – Cluj-Napoca – Constanţa, Editura Paralela 45. 
Nietzsche 1978: Friedrich Nietzsche, Naşterea tragediei, traducere de Ion Dobrogeanu-

Gherea şi Ion Herdan, în vol. De la Apollo la Faust. Dialog între civilizaţii, dialog 
între generaţii. Antologie, cuvânt înainte şi note introductive de Victor Ernest Maşek, 
Bucureşti, Editura Meridiane. 

Noica 1970: Constantin Noica, Rostirea filozofică românească, Bucureşti, Editura Ştiinţifică. 
Paleologu 1970: Alexandru Paleologu, Spiritul şi litera. Încercări de pseudocritică, Bucureşti, 

Editura Eminescu.  
Popa 2003: Ionel Popa, Meşterul Manole – glose şi comentarii, în vol. Glose blagiene, Târgu 

Mureş, Editura Ardealul. 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:38:16 UTC)
BDD-A969 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Lucian Vasile BÂGIU 

 28 

Todoran 1968, Eugen Todoran, Meşterul Manole, mit românesc în teatrul lui L. Blaga, în 
vol. Folclor literar II, Timişoara, Editura Universitatea. 

Todoran 1981: Eugen Todoran, Dramaturgia lui Lucian Blaga, în vol. ***, Lucian Blaga, 
studiu, antologie, tabel cronologic şi bibliografie de Emil Vasilescu, Bucureşti, 
Editura Eminescu. 

Todoran 1985: Eugen Todoran, Lucian Blaga. Mitul dramatic, Timişoara, Editura Facla. 
Vatamaniuc 1977, D. Vatamaniuc, Lucian Blaga. 1895–1961. Bibliografie, Bucureşti, 

Editura Ştiinţifică  şi Enciclopedică. 
Vianu 1968: Tudor Vianu, Estetica, studiu de Ion Ianoşi, Bucureşti, Editura pentru Literatură. 
Voinescu 1941: Alice Voinescu, Aspecte din teatrul contemporan, Bucureşti, Editura Fundaţiilor. 

Minor characters in “Meşterul Manole” (“Manole, the Master 
Mason”) by Lucian Blaga: Mira, Găman 

Mira is the perfect purity where the demonic of the master mason has no access. The 
craftsman’s wife is the embodiment of innocence, the heavenly depiction of mankind as 
opposed to demonic Manole. “Serenity” and “light” are words that repeatedly occur in her 
monologue thus suggesting the plenitudine of being she is about to conceive when she would 
be raising into the light her perfect precious, the church. Găman is the embodiment and the 
expression of the dark, ancient faith of the earth’s powers. The very appearance of the 
character in the story of the play seems to be part of a different logic, the fabulosity, the 
heresy, “fairy-tale like figure”. He utters the words dissonantly and links the sentences into 
texts that have seemingly no logic for he professes a magic ritual, usually unconsciously, 
while falling into a trance, ecstatically, mediated by sleeping commonly. Through this ritual 
he enables the connection with another world, that of the powers of the earth. 

 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-06 02:38:16 UTC)
BDD-A969 © 2011 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

