
 
 
 

Idei umaniste la Leonardo da Vinci 
 

Gabriela E. DIMA 
 
 

Key-words: Humanism, Universal Man, responsibility, truth, love 
 
 

De multă vreme complexa personalitate a lui Leonardo da Vinci a rămas 
prizonieră în sintagma de om universal, prin care este, în general, definit marele 
spirit renascentist. Şi este adevărat că Leonardo merită pe deplin un astfel de titlu 
dacă se are în vedere activitatea sa de artist, inginer, inventator, biolog, filosof, 
umanist. Este însă esenţială, pentru a-l înţelege cu adevărat, o analiză atentă a 
sufletului ascuns în spatele generoasei etichete, analiză care să permită dezvăluirea 
armoniei gândirii lui Leonardo, teoretizată în limbaje diferite (artă, ştiinţe, pilde), 
dar care se reduce mereu la aceeaşi idee fundamentală de echilibru între om şi lume. 
Pentru a-şi păstra valabilitatea, definiţia de om universal trebuie să depăşească 
nivelul exterior al concretului şi să se concentreze asupra spiritualităţii omului, 
evidentă în moralitatea cuvintelor sale care descriu, explică, proiectează o unică 
inspiraţie, o unică armonie. 

Pentru a descifra această conştiinţă avem la dispoziţie scrierile lui Leonardo, 
în cea mai mare parte notiţe fragmentare, adunate cu grijă în codice1, descifrate şi 
publicate de filologi din ţările prin care s-au împrăştiat manuscrisele şi desenele sau 
schiţele sale comentate. Din ele se desprinde clară, puternică şi senină gândirea 
leonardiană, cu o forţă a conştiinţei pe care lumea modernă nu o mai are, un sentiment 
al responsabilităţii care oferă, din negura secolelor, o luminoasă lecţie de morală. 

Ilustrativă în acest sens este atitudinea lui faţă de propriile descoperiri. 
Leonardo afirmă că a găsit o modalitate de a sta sub apă (un fel de submarin), dar că 
nu intenţionează să anunţe o astfel de invenţie:  

Şi aceasta nu o fac publică şi nu o dezvălui, din cauza naturii rele a oamenilor 
care ar comite asasinate în adâncurile mărilor, găurind fundul navelor şi scufundându-
le împreună cu oamenii care se află pe ele [E questo non publico o divolgo, per le 
male nature delli omini, li quali userebbono li assassinamenti ne’ fondi de’ mari col 
rompere i navili in fondo e sommergerli insieme colli omini che vi son dentro] (Lei. 
22v, apud LDV: 352).  

 Marele creator de maşini sofisticate ştie că orice descoperire este aducătoare 
de progres, dar decide să le ofere semenilor săi numai acele mijloace care pot aduce 
bunăstare fără a pune în pericol echilibrul de forţe stabilit de natură. Leonardo 

                                                 
1 Pentru citatele din Leonardo, am folosit culegerea siglată LDV, indicând atât referinţa standard a 

codicelui citat cât şi pagina din culegere.

„Philologica Jassyensia”, An VI, Nr. 2 (12), 2010, p. 191–198 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:29 UTC)
BDD-A958 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Gabriela E. DIMA 

înţelege, fără îndoială, că orice invenţie înseamnă şi o armă în mâinile celor care 
doresc răul şi că aceştia nu pot fi împiedicaţi să o folosească. De aceea, conştient de 
responsabilitatea care îi revine ca inventator, refuză să creeze arme împotriva cărora 
nu se poate lupta. El consideră submarinul o descoperire periculoasă tocmai pentru 
că oamenii s-ar putea servi de ea pentru a scufunda navele rămase fără apărare în 
faţa unei ameninţări nevăzute, imposibil de combătut cu mijloacele oferite de 
cunoaşterea vremii. În acelaşi timp, însă, scufundarea poate contribui la îmbunătăţirea 
vieţii oamenilor. Leonardo optează aşadar pentru a face cunoscut un alt mod de a sta 
sub apă printr-o mască de scafandru, prevăzută cu un tub prin care se respiră şi care 
dezvăluie astfel prezenţa unui om în adânc. Potrivit gândirii sale, submarinul ar 
trebui făcut cunoscut numai atunci când s-ar descoperi şi ceva asemănător sonarului 
de astăzi, care să permită identificarea sa de către nave, menţinându-se astfel 
echilibrul natural. Putem să nu fim de acord cu acest mod de a privi lucrurile, dar nu 
putem să nu ne întrebăm cum ar arăta lumea de azi dacă savanţi precum Alfred 
Nobel sau Enrico Fermi ar fi gândit ca Leonardo. 

Fără îndoială, fiecare creator este răspunzător pentru ceea ce mintea şi voinţa 
sa produce, răspunzător în faţa propriei conştiinţe, a oamenilor şi a lui Dumnezeu. Şi 
cât de mult poate apăsa o astfel de responsabilitate o demonstrează instituirea, de 
către Alfred Nobel, a unui premiu pentru pace în încercarea de a compensa răul făcut 
de folosirea ucigaşă a descoperirii sale. Ideea responsabilităţii îl preocupă pe 
Leonardo, care notează pe una din paginile sale un citat din Etica lui Aristotel: 
„Omul este demn de laude sau de reproşuri numai pentru ceea ce stă în puterea lui a 
face sau nu” [L’uomo è degno di lode o di vituperio solo in quelle cose che sono in 
sua potestà di fare e di non fare] (C.A. 289v.c, apud LDV: 92). Evul Mediu insistase 
asupra conceperii omului drept vinovat a priori, ca purtător al păcatului originar ce 
trebuia răscumpărat. Renaşterea recunoaşte păcatul lui Adam drept cauză a suferinţei 
umane, dar consideră că omul este responsabil doar pentru ceea ce se naşte în mod 
conştient din mintea şi voinţa sa. Leonardo aderă şi el la acest principiu în care 
Renaşterea rezumă experienţa morală a creştinismului: reinterpretarea liberului 
arbitru drept capacitatea dar şi datoria omului de a judeca şi de a-şi asuma propriile 
acţiuni. 

De altfel, relaţia lui Leonardo cu religia este profundă, el profesând în mai 
multe rânduri dragostea şi supunerea faţă de Dumnezeu – forţa fundamentală a 
lumii, numită de el, ca şi de Dante, motorul primar2. Paragraful cu care se deschide 
cea mai cunoscută şi mai unitară scriere a lui Leonardo, tratatul Despre pictură, 
conţine o invocare a Domnului, similară celei pe care poeţii antici o îndreptau către 
Muză la începutul operelor lor. Leonardo anunţă că va vorbi despre lumină şi 
perspectivă şi că va expune concluziile sale „aşa cum va binevoi Domnul, lumină a 
tuturor lucrurilor, să-mi ilustreze mie, care scriu despre lumină” [Come si degnerà il 
Signore, luce d’ogni cosa, illustrare me, trattatore della luce] (C.A. 203r.a, apud 
LDV: 173). Iar într-o primă variantă, în locul tehnicului „să-mi ilustreze” Leonardo 
scrisese „să mă ilumineze” (cf. Flora 1948: 17).  

                                                 
2 Exclamă Leonardo: “O mirabile giustizia di Te, primo motore!” Ash 24r, apud LDV: 261, în timp 

ce Dante se referă la Dumnezeu care însufleţeşte numindu-l “lo motor primo” (Purgatoriu, cântul 
XXV, v. 70). 

 192

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:29 UTC)
BDD-A958 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Idei umaniste la Leonardo da Vinci 

Raportul lui Leonardo cu Divinitatea este tipic omului renascentist:  
Eu mă supun ţie, Doamne, în primul rând din dragostea pe care ştiu că trebuie 

să ţi-o port, în al doilea rând pentru că tu ştii să scurtezi sau să prelungeşti vieţile 
oamenilor [Io t’ubbidisco, Signore, prima per l’amore che ragionevolmente portare ti 
debbo, secondariamente che tu sai abbreviare o prolungare le vite a li uomini] (Fo. III 
29r, apud LDV: 98). 

 Dragostea sa este, în fapt, recunoştinţă pentru viaţa care i-a fost dată, pentru 
viaţa pe care o trăieşte. Iar cei care nu ştiu să aprecieze acest dar, crezând că pot 
obţine imposibilul, înlocuind universul şi pe Dumnezeu cu propria lor persoană, sunt 
pedepsiţi prin însăşi zădărnicia ambiţiei lor:  

Celor ambiţioşi, care nu se mulţumesc cu darul vieţii, nici cu frumuseţea lumii, 
le e dat drept pedeapsă ca ei înşişi să-şi facă viaţa chin şi să nu se bucure de viaţă şi de 
frumuseţea lumii [Alli ambiziosi, che non si contentano del benefizio della vita nè della 
bellezza del mondo, è dato per penitenzia che lor medesimi strazino essa vita, e che non 
possegghino la utilità e bellezza del mondo] (C.A. 91 v.a, apud LDV: 617). 

 Pentru Leonardo există o realitate imuabilă creată (universul) şi o altă 
realitate (natura) asupra căreia omul poate interveni accidental, prin invenţiile sale. 
Omul nu poate crea esenţa lumii, nu i se poate substitui lui Dumnezeu, dar îşi poate 
începe opera acolo unde Dumnezeu s-a oprit. Aşa se explică abilitatea umană de a 
descoperi instrumente şi maşinării: dacă, prin natura sa, omul nu are aripi să zboare, 
el are, în schimb, inteligenţa care îi permite să şi le construiască. Preluându-l pe 
Protagoras, Leonardo consideră că omul este măsura tuturor lucrurilor pământene, 
dar îşi acceptă propria limitare faţă de o forţă superioară care îl domină şi căreia îi 
mulţumeşte pentru că i-a permis să existe. Pentru că viaţa nu poate fi inventată de 
om, ci este dată de Dumnezeu. 

Dovadă a prezenţei divine este existenţa sufletului, acel ceva de necuprins din 
fiinţa umană, a cărei eventuală definire, demonstrare şi înţelegere este datoria 
teologilor. În viziunea lui însă, sufletul este în strânsă legătură cu corpul: 

Sufletul nu se poate nicicând descompune o dată cu descompunerea corpului, 
dar acţionează în corp precum aerul care produce sunetul orgii unde, dacă se strică un 
tub, aerul nu mai produce un efect plăcut [L’anima mai si può corrompere nella 
curruzion del corpo, ma fa nel corpo a similitudine del vento, ch’è causa del sono de 
l’organo, che, guastandosi una canna, non resultava, per quella, del vento buono 
effetto] (Tri. 40v, apud LDV: 87).  

 E, într-un fel, o reluare a ideii de mens sana in corpore sano elevată însă 
către un plan moral, spiritual. 

Respectul pentru corpul uman, pentru viaţa care i-a fost dată ca să 
adăpostească sufletul nemuritor este, aşadar, obligatoriu. Omul nu are dreptul să ia 
viaţa altui om, adică să separe sufletul, de natură divină, de lăcaşul minunat în care 
sălăşluieşte: 

Gândeşte-te că acesta nu înseamnă nimic pe lângă sufletul care locuieşte în 
această construcţie care, oricare ar fi, e cu adevărat de natură divină. Aşa că lasă-l să 
locuiască în opera sa după placul său, şi să nu vrei ca furia sau răutatea ta să distrugă 
o astfel de viaţă pentru că, într-adevăr, cine nu o preţuieşte nu o merită [Pensa questa 
essere nulla rispetto all’anima che in tale architettura abita e veramente quale essa si 

 
 

193 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:29 UTC)
BDD-A958 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Gabriela E. DIMA 

sia, ella è cosa divina. Sicchè lasciala abitare nella sua opera a suo benplacito e non 
voler che la tua ira o malignità distrugga una tanta vita, che veramente chi non la 
stima non la merita] (apud Flora 1948: 16). 

 Şi această afirmaţie a sa este interesantă, mai ales pentru că este făcută într-o 
perioadă când viaţa era puţin respectată 

Leonardo are un puternic simţ al vieţii în sens pozitiv, ca raţiune a frumuseţii 
lumii. Cu toate acestea, ea reprezintă un contrast continuu, pentru că se generează 
prin moarte, omul „construindu-şi propria viaţă prin moartea altuia” [[l’omo] 
facendo a sè vita dell’altrui morte] (C.A. 76v.a, apud LDV: 96). Mai mult, o parte a 
sa, sufletul, trăieşte cu dorinţa de a se reîntoarce la haosul primar din care a plecat:  

Vezi, speranţa şi dorinţa de a se reîntoarce la haosul primar îl face pe om 
precum fluturele faţă de lumină, încât cu dor neîntrerupt, în sărbătoare, aşteaptă mereu 
primăvara nouă, mereu vara nouă, mereu luni noi şi ani noi, părându-i-se că ceea ce 
doreşte, atunci când se împlineşte, este prea târziu. Şi nu-şi dă seama că-şi doreşte 
propria degradare [Or vedi la speranza e ‘l desiderio del ripatriarsi e ritornare nel primo caos 
fa a similitudine de la farfalla a’ lume dell’uomo, che con continui desideri sempre con festa 
aspetta la nuova primavera, sempre la nuova istate, sempre e nuovi mesi e nuovi anni, 
parendogli le desiderate cose, venendo, sieno troppo tarde. E non s’avvede che desidera la sua 
disfazione] (Ar. 156v, apud LDV: 59–60). 

De aceea omul se găseşte într-o continuă dialectică viaţă-moarte: „când voi 
crede că învăţ să trăiesc, voi învăţa să mor” [Quando io crederò imparare a vivere, e 
io imparerò a morire] (apud Flora 1952: 20). Singurul lucru pe care omul îl învaţă 
este să se apropie de moarte deoarece, cu cât mai mult îşi doreşte viaţa, cu atât mai 
mult îşi aşteaptă şi moartea de care viaţa e inevitabil legată. Perspectiva ineluctabilă 
a morţii este ceea ce dă frumuseţe şi sens lucrurilor pentru că, dacă oamenii nu ar 
avea ideea morţii, nu ar avea-o nici pe cea a vieţii. A trăi înseamnă a avea conştiinţa 
de a fi muritor. 

Un alt paradox inerent naturii umane, văzută ca raport al contrastelor, este 
aspiraţia către fericire, care implică o profundă cunoaştere a nefericirii. Nu se poate 
accede la fericire decât prin suferinţă şi nu se ajunge la suferinţă decât prin fericire: 
„Cea mai mare fericire va fi cel mai mare motiv de nefericire, iar perfecţiunea 
înţelepciunii motiv al prostiei” [La somma felicità sarà somma cagione della 
infelicità e la perfezion della sapienza cagion della stoltizia] (C.A. 39v.c, apud LDV: 
95). Ca răul şi durerea să nu existe, ar însemna să nu existe bucurie, aşa cum fără 
moarte n-ar exista viaţa. Cu cât mai mare este capacitatea de a simţi, cu atât mai 
intens este percepută durerea: „Acolo unde există mai multă simţire, acolo e cu mult 
mai mare, între suferinţe, suferinţa” [Dov’è più sentimento, lì è più, ne’ martìri, gran 
martìre] (Tri. 23v, apud LDV: 81). Dar, în acelaşi timp, şi bucuria. A percepe marea 
bucurie a vieţii este, implicit, privilegiul marilor spirite. Acceptarea tragicului 
inerent în continua schimbare a lucrurilor înseamnă reducea lui la o măsură umană. 
Cum binele, care conţine răul, îi este superior pentru că poate să-l suporte şi să-l 
definească, omul care poate vorbi despre durere o depăşeşte, demonstrându-se mai 
puternic decât ea. Nu sunt mai sensibili cei ce plâng, ci cei care simt realitatea şi 
poartă în suflet greutatea şi responsabilitatea lumii. Iar această povară, pe care 
Leonardo o duce conştient, dă sufletului său o nuanţă de melancolie, aceeaşi pe care o 
reprezintă în misteriosul surâs al Giocondei sale. 

 194

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:29 UTC)
BDD-A958 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Idei umaniste la Leonardo da Vinci 

Trecerea inevitabilă a timpului este, de asemenea, unul din motivele dragi lui 
Leonardo, continuare a acelui fugit irreparabile tempus virgilian. O recunoaşte 
atunci când vorbeşte de frumuseţea trecătoare a Elenei, de două ori răpită, de apa 
unui râu sau de antici monştri marini deveniţi fosile: „O timp degrabă răpitor al 
lucrurilor create, câţi regi, câte popoare ai distrus...” [O tempo, veloce predatore 
delle create cose, quanti re, quanti popoli hai tu disfatti...] (Ar. 156r, apud LDV: 59). 
Dar observaţiile lui Leonardo nu se rezumă la trecut, ci cuprind şi viitorul într-o 
viziune a sfârşitului naturii terestre, din care rămâne numai cenuşă, în urma unui 
cataclism. Această idee a lui s-ar putea pune în legătură cu ceea ce mai târziu vor 
afirma oamenii de ştiinţă, şi anume că încălzirea excesivă a planetei va duce la 
dispariţia vieţii pe Terra. Leonardo anunţă diversele etape ale unei astfel de tragedii, 
în fraze cu ample imagini poetice în care se observă influenţa biblică:  

Apele vor seca; ogorul mănos nu va mai da roade; nu vor mai fi câmpii cu 
holde îmbelşugate; animalele nu vor mai găsi iarbă proaspătă să pască şi vor muri; şi-i 
va lipsi mâncarea leului şi lupului şi celorlalte animale care trăiesc din pradă. Şi 
oamenii, încercând zadarnic să-şi caute adăpost, vor renunţa, dispărând astfel specia 
umană. Şi în acest mod roditorul pământ, pustiit, va rămâne gol şi sterp. […] Şi, după 
ce va bate vântul rece şi tăios, pământul va trece prin foc; atunci suprafaţa sa va 
deveni cenuşă şi acesta va fi sfârşitul vieţii pe pământ [I fiumi rimarranno senza le 
loro acque; la fertile terra non manderà più le germoglianti fronde; non fieno più i 
campi adorni delle ricascanti biade, tutti li animali, non trovando da pascere le fresche 
erbe, morranno, e mancherà il cibo a’ rapaci lioni e lupe e altri animali che vivano di 
ratto; e agli omini, dopo molti ripari, converrà abbandonare la loro vita, e mancherà la 
generazione umana. E a questo modo la fertile e fruttuosa terra abbandonata rimarrà 
alida e sterile; […] tanto che, passata la fredda e sottile aria, fia costretta a terminare 
collo elemento del fuoco. Allora la superficie rimarrà in riarsa cenere, e questo fia il 
termine della terrestre natura] (Ar. 155v, apud LDV: 56). 

 Dar, atent la prezent, la ceea ce este concret posibil, Leonardo declară că 
omului îi este suficient timpul care i-a fost dat pentru a-şi îndeplini misiunea; atât 
omului în univers, cât şi fiecărui om în existenţa sa individuală. 

El nu acceptă ideea timpului care fuge cu rapiditate:  
Pe nedrept se plâng oamenii de fuga timpului, acuzându-l de prea mare 

repeziciune, nedându-şi seama că de fapt este de ajuns; iar memoria bună, cu care 
natura ne-a înzestrat, face ca orice lucru trecut de mult să ni se pară a fi prezent [A 
torto si lamentan li omini della fuga del tempo, incolpando quello di troppa velocità, 
non s’accorgendo quello esser di bastevole transito; ma bona memoria, di che la 
natura ci ha dotati, ci fa che ogni cosa lungamente passata ci pare essere presente] 
(C.A. 76r.a, apud LDV: 96).  

 Memoria aşadar îi permite omului să readucă în prezent momente din trecut, 
în timp ce conceptului de viaţă scurtă îi opune ideea că „viaţa trăită bine este lungă” 
[La vita bene spesa lunga è] (Tri. 35v, apud LDV: 84). Şi prin trăită bine înţelege 
trăită merituos. Stăpânirea, controlul de sine reprezintă triumful minţii, al raţiunii, al 
voinţei, al umanului asupra elementelor care ne leagă de natură, dar care sunt 
animalice: „Aşa cum o zi folosită bine dă un somn plăcut, tot aşa o viaţa folosită 
bine dă o moarte plăcută” [Sì come una giornata bene spesa dà lieto dormire, così 

 
 

195 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:29 UTC)
BDD-A958 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Gabriela E. DIMA 

una vita bene usata dà lieto morire] (LDV: 80). Iar această moarte plăcută este legată 
de amintirea pe care o lăsăm urmaşilor, amintire care stă la baza conceptului de glorie:  

Nu ne lipsesc nici modalităţile, nici căile de a împărţi şi măsura bietele 
noastre zile, pe care însă trebuie să ne placă să nu le risipim şi să nu le petrecem în 
zadar şi fără de laudă, şi fără a lăsa vreo amintire despre noi în memoria şi în mintea 
oamenilor [Non ci manca modi nè vie di compartire e misurare questi nostri miseri 
giorni, i quali ci debba ancor piacere di non ispenderli e trapassargli indarno e sanza 
alcuna loda e sanza lasciare di sè alcuna memoria nelle menti de’ mortali] (C.A. 
12v.a2, apud LDV: 47).  

 O maşinărie ca ceasul este, pentru Leonardo, necesară pentru a le aminti 
oamenilor semnificaţia vieţii lor, necesitatea de a răspunde pentru fiecare zi, pentru 
fiecare oră a timpului nostru. Pentru că, în lipsa unei valori umane pe care o dăm 
timpului nostru, aceste ore trec în zadar. 

Această valoare însă necesită un efort îndelungat pentru că „Dumnezeu ne 
oferă toate bunurile cu preţul ostenelii” [Iddio ci vende tutti li beni per prezzo di 
fatica] (An. AC. 24v, W. 12642, apud LDV: 609). Nimic nu se poate realiza fără 
muncă şi, cum „cel mai mare bun este ştiinţa” [Il sommo bene è la sapienza] (Tri 2, 
apud LDV: 75), cel ce doreşte să o posede trebuie să fie conştient de greutatea 
sarcinii pe care şi-a asumat-o. Şi aici ne reîntoarcem la omul de ştiinţă, la 
inventatorul care încearcă să-şi definească propria superioritate: „Cu siguranţă 
oamenii buni doresc să ştie” [Naturalmente li omini boni desiderano sapere] (C.A. 
119v.a, apud LDV: 170). Principiul aristotelic potrivit căruia fiinţa umană este 
înclinată către cunoaştere este reluat de Leonardo care adaugă adjectivul buni, 
pentru a sublinia valoarea morală a ştiinţei umane. Cunoaşterea este, în viziunea sa, 
principala bogăţie a sufletului, şi este dată numai unora dintre oameni. Ceilalţi interpre-
tează realitatea înconjurătoare numai prin prisma unor eventuale avantaje concrete:  

…şi adeseori, când văd pe unii dintre aceştia că iau o lucrare în mână, mă 
întreb dacă şi-o vor duce ca maimuţa la nas sau dacă mă vor întreba dacă se mănâncă 
[E spesso, quando vedo alcun di questi pigliare essa opra in mano, dubitonon sì come 
la scimia sel mettino al naso o che mi domandi se è cosa mangiativa] (C.A. 119v.a, 
apud LDV: 170). 

 Lor le aminteşte Leonardo că 
[…] nu se numeşte bogăţie cea care se poate pierde; virtutea este adevăratul 

nostru bine şi e adevărata răsplată a celui care o posedă; ea nu se poate pierde, nu ne 
părăseşte înainte ca viaţa să ne lase [Non si dimanda ricchezza quella che si può 
perdere; la virtù è vero nostro bene ed è vero premio del suo possessore; lei non si può 
perdere, lei non ci abbandona, se prima la vita non ci lasci] (Ash. 114v, apud LDV: 94). 

Oamenii buni, oamenii adevăraţi sunt cei care au capacitatea de a înţelege 
adevărul lucrurilor, de a-l cunoaşte, de a-l urma şi de a-l regăsi întotdeauna. Pentru 
că, oricum ar fi, „adevărul până la urmă nu se ascunde, simularea sa nu are valoare” 
[La verità al fine non si cela, non val simulazione] (W. 12700v, apud LDV: 132). 
Leonardo uneşte sensul adevărului cu cel al luminii. „Adevăr: soarele. […] Nu 
există nimic ascuns sub soare” [Verità: il sole. […] Nulla occulto sotto il sole] (W. 
12700v, apud LDV: 132). Adevărul nu poate fi ascuns pentru că există în el o forţă 

 196

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:29 UTC)
BDD-A958 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Idei umaniste la Leonardo da Vinci 

care răzbate, aşa cum lumina învinge întunericul. Adevărul este întotdeauna lumină, 
minciuna este opusul ei şi, chiar atunci când este ascunsă în spatele cuvintelor, 
lumina adevărului o demască şi o anulează. Credinţa lui Leonardo în adevăr este 
absolută tocmai pentru că ea coincide cu cunoaşterea şi creativitatea omului care, 
prin artă şi prin invenţii, acţionează pozitiv asupra lumii aşa cum face natura. Astfel, 
orice analiză a lui Leonardo ajunge la umanitatea sa absolută, la dorinţa sa de a găsi 
în lumea înconjurătoare tot ceea ce poate ajuta viaţa semenilor săi. Leonardo 
studiază zborul păsărilor, dar nu din interes pentru biologie, ci cu speranţa că ar 
putea identifica o posibilitate de zbor pentru om. Acţiunile sale pleacă toate de la 
necesitatea de a umaniza toate activităţile omului prin stăpânirea naturii graţie 
cunoaşterii şi capacităţii de a inventa şi crea. Aceasta face ca ştiinţele umaniste – 
cărora li se adaugă pictura, concepută ca discurs mintal –, creatoare ale autonomiei 
absolute a minţii umane, să devină raţiunea primară a oricărei civilizaţii pentru că, 
dincolo de pasiuni, caută adevărul, care este Cuvântul. Viaţa e o continuă invenţie, 
iar atitudinea lui Leonardo, arta, ştiinţa, versurile, proza lui sunt un mod de a trăi cu 
dorinţa de a inventa. Iar această pasiune creatoare apare în culorile, liniile şi în 
expresivitatea mişcării din tablourilor sale, ca şi în ştiinţa sa, în invenţii. Dar apare 
mai ales în cuvintele sale, oglindă a conştiinţei unui mare spirit despre care 
Francesco Flora afirma că „este un geniu îndrăgostit de armonia cosmică vitală. Iată 
universalitatea sa cuprinsă în individualitatea sa” (Flora 1952: 49). 

Filosofia umanistă plasează omul în centrul universului creat de Dumnezeu, 
iar Leonardo împărtăşeşte această viziune pe care, însă, o completează. Pentru el, 
această poziţie privilegiată pe care divinitatea i-a dăruit--o omului, îl obligă pe 
acesta să acţioneze în armonie cu natura, cu binele, cu adevărul. Scopul unei vieţi 
trăite în spiritul gândirii sale nu îl reprezintă avantajele materiale ci ştiinţa sau arta, 
adică ceea ce influenţează pozitiv mintea şi sufletul. Prin construirea unei serii de 
contraste, Leonardo propune aşadar un model de conduită umană, în care 
responsabilitatea se opune răului reprezentat de inconştienţă, recunoştinţa faţă de 
Dumnezeu se opune vanităţii, iar adevărul, care e lumină, i se opune minciunii 
aducătoare de întuneric. Datoria omului, pe care Leonardo şi-o asumă, este de a 
căuta adevărul. Şi cum „orice cunoaştere a noastră pleacă de la sentimente” [Ogni 
nostra cognizione prencipia da’ sentimenti] (Tri. 20v, apud LDV: 81), înseamnă că a 
cunoaşte şi a servi adevărul e un act de iubire, iar această iubire este valoarea 
supremă pe care marele spirit renascentist o propune umanităţii. 

Bibliografie 
Izvoare 

LDV = Leonardo, Scritti scelti, a cura di Anna Maria Brizio, Torino, UTET, 1952. 
C.A. = Codice Atlantico, Milano, Biblioteca Ambrosiana. 
Tri. = Codice Trivulziano, Milano, Biblioteca del Castello Sforzesco. 
Ash. = Codice Ashburnham 2038 (A), Paris, Institut de France.  
Lei. = Codice Leicester, Holkham Hall, Leicester Library. 
Ar. = Codice Arundel, Londra, British Museum 
Fo. = Codici Forster, Londra, South Kensington Museum 
W. = Fogli di Windsor, Windsor, Royal Library. 
An. AC, W. = Libri dell’Anatomia, în Fogli di Windsor, Windsor, Royal Library. 

 
 

197 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:29 UTC)
BDD-A958 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Gabriela E. DIMA 

Literatură de specialitate 

Anceschi 1972: Luciano Anceschi, Saggi di poetica e di poesia, Bologna, Boni editore. 
Bortolon 1965: Liana Bortolon, Leonardo, Milano, Mondadori. 
Bulferetti 1966: Luigi Bulferetti, Leonardo, l’uomo e lo scienziato, Torino, Einaudi Cellini 
Flora 1948: Francesco Flora, Leonardo e il Rinascimento, Milano, Malfasi. 
Flora 1952: Francesco Flora, Leonardo, Milano, Mondadori. 
Fumagalli 1959: Giuseppina Fumagalli, Leonardo ieri e oggi, Pisa, Nistri-Lischi. 
Monti 1965: Raffaele Monti, Leonardo, Firenze, Sadea-Sansoni. 

Humanist Ideas of Leonardo da Vinci 

This paper intends to highlight the ideas that guided Leonardo da Vinci’s life, his 
understanding of the world and of the human spirit as resulting from his writings. Despite the 
fragmentary character of the written thoughts of this universal man of the Italian 
Renaissance, a line of thinking can be well identified through the identification of a series of 
oppositions that result in the establishment of a behavioral model. Thus the man ows to his 
Creator and to himself to engage in a continuous quest of truth, intended as light, and of 
knowledge, intended as love. And love is the supreme asset that a true humanist should 
possess and share. 

 
Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi 

România 
 
 

 198

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.159 (2026-01-07 20:51:29 UTC)
BDD-A958 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

