
 
 
 

Le je(u) polyphonique. Un modèle pragma-linguistique  
à rendre compte de la représentation théâtrale 

 
Nicoleta POPA BLANARIU 

 
 

Key-words: polyphony, speech acts, performative/ constatative, semantic/ 
pragmatic, “Verfremdungseffekt” (‘spacing effect’), Brecht, Stanislavski 

 

1. De quoi s’agit-il? 

Est-ce possible de dégager un modèle général de la représentation dramatique? 
On veut dire l’un qui puisse rendre compte du jeu rituel et, à la fois, du jeu théâtral à 
la lettre. On pense que le concept de polyphonie est à même d’y contribuer. On peut 
s’en servir à l’analyse du mécanisme discursif de la représentation. Il s’y avère utile 
à la description des instances discursives ou d’un jeu de(s) « je » qu’elles 
comportent. Entre l’acteur – rituel ou pas – et son personnage/ rôle, il y a le rapport 
du locuteur à son énonciateur : celui-là « met en scène » celui-ci. Le locuteur peut 
assumer l’énonciateur et son point de vue, jusqu’à s’y identifier. Comme dans les 
rituels mimiques et dans le jeu de scène mis au point par Stanislavski (dans son 
Travail de l’acteur sur lui-même). Ou bien, le locuteur/l’interprète peut en prendre 
une certaine « distanciation ». Ce qui veut dire « dédoublement », comme dans 
l’ironie, dans le mensonge, ou comme chez Brecht. La poétique théâtrale de celui-ci 
(son Petit Organon) repose explicitement sur le Verfremdungseffekt (« l’effet de 
distanciation »). 

On arrive à un certain paradoxe : même dans l’identification rituelle – telle 
dans les rites « mimiques » – il y a un certain (aspect du) dédoublement : du temps 
et de la personne. Celui-ci est lié à la (in)temporalité spécifique du mythe – dont 
l’action se passe in illo tempore – et à une ainsi dite mutation (de la condition) 
ontologique. Celle-ci comporte un jeu d’identité(s) : entre le je habituel, « profane » 
de l’interprète et sa figure rituelle. Selon Mircea Eliade, le rituel comporte un 
changement du « niveau ontologique » : transgression de la condition habituelle, 
dans des circonstances rituelles, grâce à la liaison ainsi établie avec le sacré (ou avec 
le numinos selon Rudolf Otto). Malgré l’identification qu’il nous fait voir, le masque 
rituel est paradoxalement le signe d’un dédoublement pareil.  

Quant à la théorie et aux méthodes dont on se sert, on doit beaucoup à la 
linguistique – notamment aux théories de la polyphonie –, tout comme à l'anthropologie 
du théâtre.  

Tout compte fait, notre approche, qu’est-ce qu’elle envisage? On cherche à 
traiter d’une manière homogène autant que possible un ensemble de faits assez 
divers, qui a trait à la représentation dramatique, soit qu’elle monte sur les planches 

„Philologica Jassyensia”, An VI, Nr. 2 (12), 2010, p. 161–169 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:55 UTC)
BDD-A955 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Nicoleta POPA BLANARIU 

d’un théâtre ou bien, qu’elle se confine dans l’espace du culte et du rituel. Grâce aux 
rôles discursifs qu’il suppose, le concept de polyphonie peut rendre compte de cette 
dialectique particulière de l’identification et de la « distanciation », dans le théâtre et 
dans le rituel aussi.  

À l’avis de Gadamer, l’acte de culte est – pour ses fidèles – toujours une 
« représentation autentique » (Gadamer 2001 : 91). Du théâtre classique à Stanislavski, 
Artaud et Brecht, la représentation théâtrale – la façon dont elle témoigne du rapport 
acteur-public-personnage y compris – revêt l’une des trois formes qu’a identifiées 
Gadamer : déguisement, métamorphose, changement (Gadamer 2001 : 93–100). Le 
premier est souvent envisagé – ce qui reste assez discutable – comme l’essentiel du 
théâtre. Le déguisé veut rester méconnaissable sous son déguisement et passer pour 
quelqu’un d’autre. Celui qui dissimule ainsi semble nier sa continuité avec soi-
même. En fait, il la garde pour soi, tout en la refusant à l’autre pour qui il joue son 
rôle (Gadamer 2001 : 93–100). Chez Artaud et Stanislavski, la raison d’être du 
théâtre est au juste la métamorphose de l’interprète et/ou de son public : mutation 
« psycho-émotionnelle » (Stanislavski) ou bien, « métaphysique », « spirituelle » 
(Artaud). Dans ce sens de Gadamer, on pense qu’on peut parler d’une poétique de la 
métamorphose chez Artaud, tout comme chez Stanislavski (Popa Blanariu 2008a). 
Tandis que l’acteur brechtien – converti au Verfremdungseffekt – subit un certain 
changement (alloiōsis), mais pas du tout une métamorphose. Celle-ci – tojours selon 
Gadamer – a trait à l’essence du sujet ; celle-là, à tel ou tel accident.  

2. Le « dédoublement » polyphonique : expression verbale et je(u) théâtral 

Comme mécanisme discursif, la polyphonie – qui suppose la co-présence de 
plusieurs voix narratives – est signalée par M. Bakhtine dans (ce qu’il entend par) le 
« langage du roman ». Aujourd’hui, on la reconsidère d’un point de vue 
pragmatique. Roman Jakobson et Emile Benveniste ont (r)affiné l’interprétation 
linguistique de la personne, de la première personne notamment. Dans le sillage de 
Charles Bally, Oswald Ducrot étudie la polyphonie dans sa relation avec l’acte de 
parole (Ducrot 1989 : 165–191). D’une part, Ducrot distingue le sujet qui parle, et 
de l’autre, le locuteur et l’énonciateur. Les deux derniers sont des entités théoriques, 
textuelles-discursives. Seul le premier correspond à une entité empirique, « réelle ». 
Le manque des « marqueurs explicites » de la polyphonie fait que les énonciateurs 
soient potentiels. La découverte – voire la construction – des énonciateurs revient à 
l’interlocuteur. L’arrangement polyphonique des voix est, dans une certaine mesure, 
subjectif. Comme rôle discursif, l’énonciateur diffère du locuteur. La multiplication 
des voix qu’on peut entendre dans le même énoncé en fait une structure 
dramatisée/théâtrale. Selon Ducrot, « le locuteur met en scène les énonciateurs ».  

Ducrot a adapté à sa propre vue les fonctions énonciatives identifiées par 
Charles Bally. Selon Ducrot, le locuteur porte la responsabilité de toute l’énonciation, 
les énonciateurs sont à « l’origine des points de vue » exprimés dans l’énonciation. 
Le sujet qui parle (distinct du locuteur) « produit effectivement l’énoncé» (Ducrot 
1989 : 181) ; il en est l’auteur « effectif » (Maingueneau 1987 : 154). Mais il reste 
« extérieur à la structure sémantique de l’énoncé ». Tandis que les rôles du locuteur 
et de l’énonciateur y sont inscrits (Ducrot 1989 : 181). Ducrot distingue encore le 

 162

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:55 UTC)
BDD-A955 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Un modèle pragma-linguistique à rendre compte de la représentation théâtrale 

locuteur en tant que tel (L) du locuteur en tant que être du monde (λ). Le premier 
(L) a la responsabilité de l’énonciation ; c’est sa seule propriété y pertinente. Le 
second (λ) est une « personne » qui peut avoir d’autres propriétés aussi. Par 
exemple, dans un discours autocritique, L s’affirme tout en dévalorisant λ1.  

Quant à l’énonciation ironique, il s’agit d’une dissimulation ou d’un 
dédoublement de l’instance discursive. Dans un énoncé pareil, on entend aussi une 
voix autre que le locuteur : c’est l’énonciateur avec son point de vue. Dans l’énoncé 
ironique, le locuteur emprunte seulement la façon de s’exprimer de l’énonciateur, et 
non pas son point de vue, qu’il feint d’assumer. L’énoncé mensonger se construit 
pareillement, par un « dédoublement de la personnalité », dont parle Bally. Dans ce 
cas, le locuteur est également la source des « deux pensées différentes » : la sienne et 
l’autre, qu’il présente comme étant à lui (Bally, apud Ducrot 1989 : 173). 

* 

Inspiré par les pratiques traditionnelles du théâtre oriental – les chinoises y 
compris –, Bertolt Brecht impose dans l’art du spectacle occidental le concept de 
Verfremdungseffekt (« effet de distanciation »). Celui-ci désigne un type à part du jeu 
théâtral, à l’opposé de l’identification programmatique de l’acteur avec son 
personnage, que prône Konstantine Stanislavski. L’acteur brechtien prend ses 
distances envers son personnage. Et tout son jeu de scène est ainsi fait qu’il y attire 
l’attention du public. Et qu’il le provoque à réfléchir aux phénomènes sociaux. 
L’« effet de distanciation » chez Brecht s’inscrit dans une poétique « engagée », du 
théâtre comme appel.  

Selon Anne Ubersfeld, la pertinence du concept (d’effet) de distanciation 
dépasse largement la théorie et la pratique de Brecht. Sans doute – dit-elle – il y a 
une part de distance dans toute bonne mise en scène. La conclusion d’Anne 
Ubersfeld rejoint implicitement celle de Charles Bally. Celui-ci découvre une 
composante théâtrale irreductible – et constitutive – du langage. À son opinion, le 
« dédoublement » est inhérent à la condition sémiotique en général : il y a 
presqu’une fatalité de la séparation entre ce que l’on pense réellement – dit Bally – 
et ce qu’on en peut vraiment communiquer. Pour Bally, ce dédoublement est la 
conséquence toute à fait naturelle de la condition du signe. Les phrases que la 
langue – dans sa relation saussurienne avec la parole – nous fournit constituent une 
collection de « masques » ou bien, « une garde-robe » (Bally, apud Ducrot 1989 : 
181). Ainsi conçue, la langue nous permet d’interpréter de divers personnages. 
C’est-à-dire, de jouer des rôles dans une « mise en scène de la vie quotidienne » 
(comme dit Erwing Goffman). Même si le personnage correspond à ce que Bally 
appelle « pensée réelle », il reste pourtant un personnage. Celui-ci est l’énonciateur 
de Ducrot : c’est le masque ou le rôle que porte sur la scène un acteur quelconque. 
Ce dernier est le sujet « réel », empirique (λ), dans sa situation – purement 
discursive – du locuteur (L). 

Entre le dédoublement rituel et l’« effet de distanciation » qu’exige Brecht, il 
y a la même différence qui s’insinue entre le dédoublement constitutif de tout 
                                                 

1 Les traits que l’énoncé attribue à son locuteur relèvent du L. Lorsque le locuteur parle de lui-
même dans le monde, on vise λ. 

 
 

163 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:55 UTC)
BDD-A955 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Nicoleta POPA BLANARIU 

langage – tel qu’entend Bally – et la dissimulation ironique. D’ailleurs, Brecht lui-
même approche l’effet de distanciation – comme technique d’interprétation de 
l’acteur – de l’ironie. Les deux comportent un acte d’imitation sans envisager un 
effet d’illusion : on peut ironiquement imiter la marche de quelqu’un sans vraiment 
vouloir faire croire à d’autres à cette illusion. Ce qui n’exclut point l’emprunt des 
marques spécifiques au personnage (Brecht, apud Banu et Tonitza-Iordache 1975 : 
283). Cette distance entre celui qui imite et celui qu’on imite est la scène 
polyphonique où l’on fait voir une certaine attitude ou un certain état. D’ailleurs, 
dans les poétiques théâtrales qui contestent l’illusion psycho-naturaliste de 
Stanislavski – les «programmes » esthétiques des expressionistes et de Brecht y 
compris – l’ancien caractère disparaît ; l’interprète communique ses propres 
réactions. Pas celles d’un autre – particulièrement, son personnage. L’acteur qui 
obéit à Stanislavski se laisse remplacer par son personnage ; il n’en est plus que le 
porte-parole. Le locuteur y tente de se confondre avec l’énonciateur. (Ou pour mieux 
dire, avec le point de vue de celui-ci.) 

Tandis que dans la poétique de Brecht, (la personnalité de) l’acteur n’est plus 
diminué(e), mais par contre, renforcé(e) par (ou à la rencontre de) son personnage. 
L’acteur de Stanislavski incarne son rôle : il cherche à réduire le dédoublement à une 
identification. Par contre, l’acteur de Brecht veut marquer autant que possible cette 
dichotomie : sur la scène, il fait entendre polyphoniquement la voix du personnage, 
et également celle de l’interprète. Celle-ci est une réaction à celle-là, comme dans le 
dédoublement ironique ou bien, dans tout énoncé polyphonique. L’acteur de 
Stanislavski imite son personnage, en se taisant lui-même. Le disciple de Brecht 
parle lui-même à la rencontre – voire à l’encontre – de son personnage. C’est d’ici 
qu’il vient la polyphonie du jeu brechtien : du doute méthodique – d’un certain 
soupçon – dont l’acteur traite son personnage (ou, en tout cas, son « point de vue »). 
Par rapport à l’identification « naturaliste » de Stanislavski, Brecht rejette l’idée 
d’une « métamorphose complète » de l’acteur sur la scène. C’est un argument de 
plus à y voir une poétique brechtienne de la polyphonie, appliquée à la mise en 
scène. Chez Brecht, le mécanisme discursif (polyphonique) rend service à une 
idéologie. À la différence de l’identification, l’effet de distanciation – par le dialogue 
polyphonique des « points de vue » – incite le public à l’analyse et au jugement.  

On se rappelle que, selon Ubersfeld, il y a une part de distance dans toute 
bonne mise en scène. Ce qui côtoie la vue de Brecht. Et soutient également – et 
implicitement – l’existence d’un rapport assez instable entre l’identification et la 
distance brechtienne. Celles-ci sont deux aspects ou modalités de la représentation 
ou de la mise en scène. Dans ce contexte, identification et distance sont – peut-on 
dire – des catégories fuzzy : à un certain moment, il est difficile d’en faire la 
différence. Alternatif à toutes les deux, le concept de polyphonie – tel que Ducrot 
l’entend – met en évidence le même mécanisme discursif. L’analyse de la 
représentation peut se servir des trois mêmes catégories opérationnelles : locuteur, 
énonciateur, polyphonie/dédoublement. Celles-ci sont également pertinentes pour 
l’identification programmatique – sur laquelle reposent les rituels « mimiques » et la 
poétique de Stanislavski –, tout comme pour l’« effet de distanciation » (dont le 
théâtre de l’Extrême Orient et ensuite Bertolt Brecht font l’expérience).  

Entre l’acteur – rituel ou pas – et son personnage/ rôle, il y a le rapport du 

 164

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:55 UTC)
BDD-A955 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Un modèle pragma-linguistique à rendre compte de la représentation théâtrale 

locuteur à son énonciateur : celui-là met en scène celui-ci. Le locuteur peut assumer 
l’énonciateur (et son point de vue), jusqu’à s’y identifier/s’y confondre. Comme 
dans les rituels mimiques ou dans la « méthode » de Stanislavski. Ou bien, il peut en 
prendre une certaine distance, comme dans le discours ironique, ou dans le discours 
mensonger, ou bien, dans la poétique de Brecht.  

Un paradoxe peut-être : même dans l’identification rituelle – dans les rites 
« mimiques » – il y a un certain (aspect du) « dédoublement » : celui du temps et de 
la personne. Celui-ci est lié à la (in)temporalité spécifique du mythe (dont l’action se 
passe in illo tempore) et à une (présumée/voulue/prétendue) mutation ontologique. 
Celle-ci comporte un jeu d’identité : entre le je habituel, « profane » de l’interprète 
et sa condition rituelle, contigüe au « sacré »/numinos de Rudolf Otto. Selon Mircea 
Eliade, le rituel comporte un changement du « niveau ontologique » : transgression 
de la condition habituelle, dans des circonstances rituelles, grâce à la liaison établie 
ainsi avec le numinos.  

Grâce aux rôles discursifs qu’il suppose, le concept de polyphonie peut rendre 
compte de cette dialectique particulière de l’identification et de la distance dans la 
représentation dramatique : dans le théâtre ou dans le rituel, ludus sacer ou ludus 
aestheticus.  

3. L’« anarchie » du je(u) rituel. Le masque et sa fonction pragmatique 

L’une des sources du discours polyphonique est la multiplication/le dédoublement 
de l’instance énonciative. Cela dérive de la « coexistence » de plusieurs « rôles 
sémantiques », dans la même structure expressive. Cette coexistence peut conduire à 
un effet d’ambiguïté. Par exemple, le décalage temporel entre l’acte (toujours 
présent) de l’énonciation et l’acte de l’énoncé peut déterminer l’ambiguïté 
référentielle de la personne. C’est-à-dire, la « coexistence des marques de l’identité 
et, respectivement, de l’altérité, dans la structure sémique du je» (Benveniste 2000 : 
248, et Vlad 2003 : 127–128). La première personne du discours peut renvoyer à 
deux stades existentiels différents du même être en tant qu’instance énonciative 
(Benveniste 2000 : 248, et Vlad 2003 : 127–128). Ce que l’on vient de dire s’applique 
essentiellement au discours narratif verbal. Mais on en peut élargir le domaine de 
pertinence à un autre type de discours : le drame rituel. C’est-à-dire, l’imitation – la 
mimesis rituelle – du héros archétypique au cours des rites mimiques2.  

Dans les rituels mimiques, la présence de l’acteur rituel manifeste en même 
temps – et d’une manière polyphonique – deux aspects/niveaux ontologiques : l’un 
(pour ainsi dire) « profane » et l’autre « sacré». Dans de tels rituels, la représentation 
des histoires sacrées suppose une transgression du niveau ontologique : du profane 
au sacré. Ce mécanisme transgressif de la polyphonie rituelle exige une « lecture » 
particulière. Le jeu mimique comporte la polyphonie du sujet : l’archétype rejoint – 
voire même remplace – l’identité habituelle de l’acteur. Cette mimesis polyphonique 
est renforcée par un décalage temporel. Celui-ci s’établit entre illud tempus du mythe 
et ce moment privilégié de l’histoire – le rituel – où vient s’inscrire régulièrement la 
célébration de l’événement passé in illo tempore. Réitérer rituellement l’action 
originaire, exemplaire garantit – dans la pensée « sauvage » – le succès de la vie et des 
                                                 

2 Au sujet des rites mimiques, à voir, par exemple, Durkheim 1995. 

 
 

165 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:55 UTC)
BDD-A955 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Nicoleta POPA BLANARIU 

activités humaines. Imiter/répéter un modèle mythique prestigieux, traditionnellement 
reconnu est un mode de vie à l’ancienne (Eliade 1978). 

À ce dédoublement temporel – i.e., la relation du présent historique de la 
représentation rituelle à l’intemporalité du mythe – il vient s’ajouter un autre, qui 
relève de la condition du protagoniste. Celui-ci témoigne du rapport du sacré au 
profane dans le rôle rituel. Et on peut l’approcher de ce que Benveniste (2000 : 248) 
entend par l’« anarchie du je » : la même forme d’expression (je) renvoie à deux 
aspects différents du référent. Ceux-ci sont des figures (voire des « hypostases ») 
distinctes du même sujet, au fil du temps et de la narration. Pareillement, l’acteur 
rituel – qui imite l’archétype, en lui faisant venir ainsi au milieu de l’assemblée 
rituelle – manifeste « anarchiquement » deux aspects de sa condition : un je ancré 
dans le profane et l’autre qui renvoie au sacré. Grâce au rôle/masque 
traditionnellement codifié, l’acteur rituel cherche à diminuer (autant que possible) la 
distance locuteur-énonciateur. Il affaiblit ainsi le mécanisme polyphonique – 
dédoublé – de sa mimèsis. Ce qui est au contraire de l’effet de distanciation, 
qu’envisage Brecht.  

4. Le signe agissant. Drame et drômenon : constatif /performatif (Austin), 
désigner/ modifier (Lévi-Strauss) 

Dans (presque) toutes les sociétés, le langage a emprunté des valeurs 
magiques et/ou religieuses. Certains gestes rituels sont censés manifester 
« l’épiphanie » d’une puissance sacrée. Ils sont pourvus – remarque Mircea Eliade 
(2000 : 29) – de la « signification » et de la « force » agissante, à la fois. Ce qui veut 
dire – dans le métalangage de Morris – que la dimension sémantique du signe est 
renforcée par son efficace d’ordre pragmatique.  

Dans ses Mythologiques, Claude Lévi-Strauss (1995 : 410) propose une 
taxinomie des pratiques rituelles. Il nous semble que celle-ci revient à la dichotomie 
d’Austin (1970), constatif/performatif. Chez ce dernier, l’énoncé constatif 
simplement décrit/affirme tel fait ou tel état de choses. Tandis que l’énoncé 
performatif est à même d’accomplir effectivement ce qu’il désigne. Selon Lévi-
Strauss (1995 : 410), les rites permettent à l’homme soit de modifier une certaine 
situation pratique, soit de la désigner ou bien de la décrire. Le plus souvent, ces 
fonctions se confondent ou traduisent deux aspects complémentaires d’un seul et 
même processus. Lorsque les rites deviennent des « vestiges », la fonction 
descriptive survit à celle d’action effective (Lévi-Strauss 1995). C’est-à-dire, le 
« constatif » va prévaloir sur le « performatif ». Un cas particulier va de soi : la 
représentation perd sa fonction rituelle, de « modification » du réel. Mais cela 
n’empêche point qu’elle n’en manifeste une autre, essentiellement esthétique cette 
fois3. Tout acte rituel comporte un sémantisme de l’efficace. Sa signification 
pragmatique en redouble toujours la sémantique4. L’acteur sacré qui « imite » le 

                                                 
3 Ce sont notamment Searle (1982) et, à sa suite, Genette (1991) qui ont fait une analyse des actes 

de langage dits « fictionnels ».  
4 Les actes « illocutoires » que la danse rituelle peut accomplir recouvrent la taxinomie que Searle 

(1972) proposait à la suite d’Austin (1970) : directifs (inviter, demander, prier), promissifs, expressifs 
(remercier, féliciter, saluer). Des exemples, on n’en manque pas. Il y en a quelques-uns dans Popa 
Blanariu 2007. 

 166

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:55 UTC)
BDD-A955 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Un modèle pragma-linguistique à rendre compte de la représentation théâtrale 

dieu « est »/« devient » effectivement, au cours de la cérémonie, le dieu qu’il est 
censé incarner. Ce n’est pas une simple mise en scène qui imiterait l’évènement, 
mais son accomplissement immédiat. C’est un drômenon : un évènement réel, 
effectif, efficace. Selon Preuss, drômena sont des cérémonies secrètes, mais jamais 
de la mimesis que prône Aristote : (représentation) purement imitative ou – peut-on 
dire – « constative ». Dans les rites mimiques – tels la célébration de l’archétype ou 
du totem, ou bien d’autres drames rituels (comme les scénarios indiens qui 
« racontent »/« représentent »/mettent en scène l’histoire sacrée des dieux) – le mot, 
le nom, l’image n’ont pas simplement une fonction de représentation . Non seulement 
ils « désignent » ; mais notamment ils « agissent ». L’acteur rituel fait se manifester au 
milieu de l’assemblée rituelle la présence sacrée ; alors, bien des chercheurs désignent 
cela presque de la même façon : transformation (Greimas, Cassirer, Zimmer, 
Wunenburger) ou transsubstantiation (Cassirer). Inaugurée comme un changement de 
l’image apparente, en vertu du rôle requis, la « transformation » du protagoniste vaut, 
tout compte fait, sa « transsubstantiation ». Par cet effet pragmatique, du type 
performatif, le drame sacré (drômenon) diffère radicalement du déguisement ludique 
et/ou esthétique. Cela devient possible par une sorte de sorcellerie analogique ou, pour 
mieux dire, par l’identification – très ancienne comme art magique – du 
representamen (nom ou image) avec son designatum. Tandis que dans le spectacle 
« profane », c’est l’aspect constatif qui règne.  

5. Pour faire le point 

Tout acte rituel comporte le sémantisme de l’efficace. Sa signification 
pragmatique en redouble toujours la sémantique. L’acteur sacré qui « imite » le dieu 
« est »/« devient » effectivement, au cours de la cérémonie, le dieu qu’il est censé 
incarner. Quant au rôle/statut de l’acteur rituel, bien des chercheurs le désignent 
presque de la même façon : transformation (Greimas, Cassirer, Zimmer, 
Wunenburger) ou transsubstantiation (Cassirer). Par cet effet pragmatique, du type 
performatif, le drame sacré (drômenon) diffère radicalement du déguisement ludique 
et/ou esthétique.  

La personnalité du sujet se construit – selon la théorie de Mead – au cours d’une 
interaction « dialogique », « polyphonique » (dans les termes de Bakhtine) entre I et 
Me. Le rôle/masque rituel est un avatar de ce double identitaire. Il témoigne de la 
polyphonie constitutive du jeu rituel. Son protagoniste relie – grâce à ce dédoublement 
« polyphonique » – deux aspects de lui-même (I et Me) et deux temps forts de son 
expérience : le présent de sa vie habituelle et le présent exemplaire, « sacré » de 
l’action mythique-rituelle. Dans une vision archaïque du monde, seule celle-ci peut 
répandre du sens sur celle-là. Le rappel rituel au mythe fondateur – par le jeu 
dramatique ou par un récit – revient au retour effectif in illo tempore : à l’aube du 
temps, du monde, de l’être. Dans le jeu rituel, l’identification de l’acteur avec 
l’archétype qu’il incarne est obligatoire. C’est, le plus souvent, une condition de 
réussite de l’action rituelle : l’ordre social et naturel peut en dépendre. Juste à 
l’opposé, il y a la poétique dramatique – le Petit Organon – de Bertolt Brecht. Elle 
repose sur les exigences de l’« effet de distanciation ». 

 

 
 

167 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:55 UTC)
BDD-A955 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Nicoleta POPA BLANARIU 

Bibliographie 

Austin 1970 : J.L. Austin, Quand dire, c’est faire, trad. fr. de Gilles Lane, Paris, Seuil. 
Artaud 1997 : Antonin Artaud, Teatrul şi dublul său, trad. Voichiţa Sasu, Diana Tihu-Suciu, 

Cluj, Echinox. 
Bahtin 1982 : M. Bahtin, Probleme de literatură şi estetică, trad. Nicolae Iliescu, prefaţă de 

Marian Vasile, Bucureşti, Univers. 
Banu 1997 : George Banu, Omul spaţiului gol, in Brook 1997. 
Banu, Tonitza-Iordache 1975 : George Banu, Mihaela Tonitza-Iordache, Arta teatrului. 

Studii teoretice şi antologie de texte, Bucureşti, Editura Enciclopedică Română. 
Benveniste 2000 : Émile Benveniste, Probleme de lingvistică generală, trad. Lucia 

Magdalena Dumitru, Bucureşti, Teora. 
Borie 2004 : Monique Borie, Antonin Artaud. Teatrul şi întoarcerea la origini. O abordare 

antropologică, trad. Ileana Littera, Iaşi, Bucureşti, Polirom, UNITEXT. 
Brecht 1990 : Bertolt Brecht, Petit Organon pour le Théâtre, Paris, L’Arche. 
Brook 1997 : Peter Brook, Spaţiul gol, trad. Marian Popescu, prefaţă de George Banu, 

Bucureşti, UNITEXT. 
Caillois 2006 : Roger Caillois, Omul şi sacrul, trad. Dan Petrescu, Bucureşti, Nemira&Co. 
Cassirer 1972 : Ernst Cassirer, La Philosophie des formes symboliques, t. II, trad. fr. par J. 

Lacoste, Paris, Minuit. 
Ducrot 1981 : Oswald Ducrot (dir.), L’Argumentation, Presses Universitaires de Lyon. 
Ducrot 1989 : Oswald Ducrot, Énonciation et polyphonie, in Logique, structure, énonciation. 

Lectures sur le langage, Paris, Minuit. 
Ducrot, Schaeffer 1995 : Oswald Ducrot, Jean-Marie Schaeffer, Nouveau dictionnaire 

encyclopédique des sciences du langage, Paris, Seuil. 
Durkheim 1995 : Emile Durkheim, Forme elementare ale vieţii religioase, trad. Magda 

Jeanrenaud, Silviu Lupescu, Iaşi, Polirom. 
Eliade 1978 : Mircea Eliade, Aspecte ale mitului, trad. P.G. Dinopol, Bucureşti, Univers. 
Eliade 1992 : Mircea Eliade, Sacrul şi Profanul, trad. R. Chira, Bucureşti, Univers. 
Eliade 2000 : Mircea Eliade,Istoria credinţelor şi ideilor religioase, trad. şi postfaţă de Cezar 

Baltag, Bucureşti, Univers Enciclopedic. 
Gadamer 2001 : Hans-Georg Gadamer, Adevăr şi metodă, trad. Gabriel Cercel, Larisa 

Dumitru, Gabriel Kohn, Călin Petcana, Bucureşti, Teora. 
Genette 1991 : Gérard Genette, Fiction et diction, Paris, Seuil, 1991. 
Granet 1962 : Marcel Granet, Danses et légendes de la Chine ancienne, t. II, Paris, Librairie 

Félix Alcan. 
Grotowski 1998 : Jerzy Grotowski, Spre un teatru sărac, trad. George Banu, Mirela 

Nedelcu-Patureau, prefaţă de Peter Brook şi postfaţă de George Banu, Bucureşti, 
UNITEXT. 

Huizinga 1998 : Johan Huizinga, Homo ludens, trad. H.R. Radian, Bucureşti, Humanitas. 
Lévi-Strauss 1995 : Claude Lévi-Strauss, Mitologice. Crud şi gătit, trad. Ioan Pânzaru, 

Bucureşti, Babel. 
Maingueneau 1987 : Dominique Maingueneau, Nouvelles tendances en analyse du discours, 

Paris, Hachette. 
Moeschler, Reboul 1999 : Jacques Moeschler, Anne Reboul, Dictionar enciclopedic de 

pragmatică, trad. Carmen Vlad, Liana Pop, Cluj, Echinox. 
Otto 1992 : Rudolf Otto, Sacrul, trad. Ioan Milea, Cluj, Dacia. 
Pavis 1995 : Patrice Pavis, Dictionnaire du Théâtre, Liège, Dunod. 
Popa Blanariu 2007 : Nicoleta Popa Blanariu, Gestul ritual : logos mitic şi act de limbaj, in 

Lucrările Colocviului « Omul şi mitul » (les 1–3 novembre 2007), Suceava, Universitatea 

 168

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:55 UTC)
BDD-A955 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Un modèle pragma-linguistique à rendre compte de la représentation théâtrale 

« Ştefan cel Mare ». 
Popa Blanariu 2008a: Nicoleta Popa Blanariu, Un eu anarhic. Efecte polifonice în rit şi 

teatru, in Lucrările Conferinţei Naţionale « Text şi discurs religios » (les 5–6 
décembre 2008), Iaşi, Universitatea «Al.I. Cuza». 

Popa Blanariu 2008b : Nicoleta Popa Blanariu, Soi-même comme un autre. Du rituel au jeu 
de théâtre : archétype et dramatis personae, in „Interstudia. Semestrial review of the 
Interdisciplinary Centre for Studies of Contemporary Discursive Forms”, Université 
« Vasile Alecsandri » de Bacău. 

Searle 1972 : J.R. Searle, Les Actes de langage, Paris, Hermann. 
Searle 1982 : J.R. Searle, Sens et expression : études de théorie des actes de langage, Paris, 

Minuit. 
Ubersfeld 1977 : Anne Ubersfeld, Lire le théâtre, 1, Paris, Éditions Sociales. 
Ubersfeld 1981 : Anne Ubersfeld, L’École du spectateur. Lire le théâtre, 2, Paris, Éditions 

Sociales. 
Vlad 2003 : Carmen Vlad, Textul-aisberg. Teorie şi analiză lingvistico-semiotică, Cluj, Casa 

Cărţii de Ştiinţă. 
Wunenburger 2000 : Jean-Jacques Wunenburger, Sacrul, trad. M. Căluţ, Cluj, Dacia. 

The Polyphonic Representation.  
A Pragmalinguistic Pattern of Theatrical Representation 

Exploiting recent pragmalinguistic acquisitions, the present paper proposes a unitary 
approach to corpus phenomena which is specific to dramatic representation, starting from the 
ritual game/representation and up to the proper theatre (understood as aesthetic 
phenomenon). From a conceptual and methodological view, the unity of this approach results 
from the exploitation of polyphony as a concept. Through the discursive roles that it carries, 
the concept of polyphony is able to surprise the dialectic of “identification” and “the 
spacing” in theatre as well as in ritual. “The identification” and “the spacing” are fuzzy 
categories. Alternatively, the concept of “polyphony” emphasizes the same discursive 
mechanism.  

“The identification effect” manifests programmatically in “mimetic rituals” (Durkheim) 
and in Stanislavski’s practice. The “spacing effect” (Verfremdungseffekt) is specific to the 
theatric tradition of the Far East and is being theorized and systematically cultivated by Bertlot 
Brecht who confers it ideological connotations and a well defined social function. 

 
Université de Bacău 

Roumanie 
 
 

 
 

169 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:55 UTC)
BDD-A955 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

