Leje(u) polyphonique. Un modéle pragma-linguistique
arendre compte delareprésentation théatrale

Nicoleta POPA BLANARIU

Key-words: polyphony, speech acts, performative/ constatative, semantic/
pragmatic, “Verfremdungseffekt” (‘spacing effect’), Brecht, Stanislavski

1. Dequoi s agit-il?

Est-ce possible de dégager un modele général de la représentation dramatique?
On veut dire I’un qui puisse rendre compte du jeu rifuel et, a la fois, du jeu thédtral a
la lettre. On pense que le concept de polyphonie est a méme d’y contribuer. On peut
s’en servir a I’analyse du mécanisme discursif de la représentation. Il s’y avére utile
a la description des instances discursives ou d’un jeu de(s) «je» qu’elles
comportent. Entre 1’acteur — rituel ou pas — et son personnage/ 16le, il y a le rapport
du locuteur a son énonciateur : celui-la « met en scéne » celui-ci. Le locuteur peut
assumer 1’énonciateur et son point de vue, jusqu’a s’y identifier. Comme dans les
rituels mimiques et dans le jeu de scéne mis au point par Stanislavski (dans son
Travail de [’acteur sur lui-méme). Ou bien, le locuteur/l’interpréte peut en prendre
une certaine « distanciation ». Ce qui veut dire « dédoublement », comme dans
I’ironie, dans le mensonge, ou comme chez Brecht. La poétique théatrale de celui-ci
(son Petit Organon) repose explicitement sur le Verfremdungseffekt (« I’effet de
distanciation »).

On arrive a un certain paradoxe : méme dans 1’identification rituelle — telle
dans les rites « mimiques » — il y a un certain (aspect du) dédoublement : du temps
et de la personne. Celui-ci est lié a la (in)temporalité spécifique du mythe — dont
I’action se passe in illo tempore — et a une ainsi dite mutation (de la condition)
ontologique. Celle-ci comporte un jeu d’identité(s) : entre le je habituel, « profane »
de Dlinterpréte et sa figure rituelle. Selon Mircea Eliade, le rituel comporte un
changement du « niveau ontologique » : transgression de la condition habituelle,
dans des circonstances rituelles, grace a la liaison ainsi établie avec le sacré (ou avec
le numinos selon Rudolf Otto). Malgré 1’identification qu’il nous fait voir, le masque
rituel est paradoxalement le signe d’un dédoublement pareil.

Quant a la théorie et aux méthodes dont on se sert, on doit beaucoup a la
linguistique — notamment aux théories de la polyphonie —, tout comme a l'anthropologie
du théatre.

Tout compte fait, notre approche, qu’est-ce qu’elle envisage? On cherche a
traiter d’une maniére homogene autant que possible un ensemble de faits assez
divers, qui a trait a la représentation dramatique, soit qu’elle monte sur les planches

»Philologica Jassyensia”, An VI, Nr. 2 (12), 2010, p. 161-169

BDD-A955 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:55 UTC)



Nicoleta POPA BLANARIU

d’un théatre ou bien, qu’elle se confine dans 1’espace du culte et du rituel. Grace aux
roles discursifs qu’il suppose, le concept de polyphonie peut rendre compte de cette
dialectique particuliere de 1’identification et de la « distanciation », dans le théatre et
dans le rituel aussi.

A l’avis de Gadamer, ’acte de culte est — pour ses fidéles — toujours une
« représentation autentique » (Gadamer 2001 : 91). Du théatre classique a Stanislavski,
Artaud et Brecht, la représentation théatrale — la fagon dont elle témoigne du rapport
acteur-public-personnage y compris — revét 1’'une des trois formes qu’a identifiées
Gadamer : déguisement, métamorphose, changement (Gadamer 2001 : 93—100). Le
premier est souvent envisagé — ce qui reste assez discutable — comme 1’essentiel du
théatre. Le déguisé veut rester méconnaissable sous son déguisement et passer pour
quelqu’un d’autre. Celui qui dissimule ainsi semble nier sa continuité avec soi-
méme. En fait, il la garde pour soi, tout en la refusant a I’autre pour qui il joue son
role (Gadamer 2001 : 93-100). Chez Artaud et Stanislavski, la raison d’étre du
théatre est au juste la métamorphose de I’interpréte et/ou de son public : mutation
« psycho-émotionnelle » (Stanislavski) ou bien, « métaphysique », « spirituelle »
(Artaud). Dans ce sens de Gadamer, on pense qu’on peut parler d’une poétique de la
métamorphose chez Artaud, tout comme chez Stanislavski (Popa Blanariu 2008a).
Tandis que D’acteur brechtien — converti au Verfremdungseffekt — subit un certain
changement (alloiosis), mais pas du tout une métamorphose. Celle-ci — tojours selon
Gadamer — a trait a I’essence du sujet ; celle-1a, a tel ou tel accident.

2. Le «dédoublement » polyphonique: expression verbale et je(u) théatral

Comme mécanisme discursif, la polyphonie — qui suppose la co-présence de
plusieurs voix narratives — est signalée par M. Bakhtine dans (ce qu’il entend par) le
«langage du roman». Aujourd’hui, on la reconsidére d’un point de vue
pragmatique. Roman Jakobson et Emile Benveniste ont (r)affiné 1’interprétation
linguistique de la personne, de la premicre personne notamment. Dans le sillage de
Charles Bally, Oswald Ducrot étudie la polyphonie dans sa relation avec I’acte de
parole (Ducrot 1989 : 165-191). D’une part, Ducrot distingue le sujet qui parle, et
de I’autre, le locuteur et I’énonciateur. Les deux derniers sont des entités théoriques,
textuelles-discursives. Seul le premier correspond a une entité empirique, « réelle ».
Le manque des « marqueurs explicites » de la polyphonie fait que les énonciateurs
soient potentiels. La découverte — voire la construction — des énonciateurs revient a
I’interlocuteur. L’arrangement polyphonique des voix est, dans une certaine mesure,
subjectif. Comme réle discursif, I’énonciateur différe du locuteur. La multiplication
des voix qu’on peut entendre dans le méme ¢énoncé en fait une structure
dramatisée/théatrale. Selon Ducrot, « le locuteur met en scéne les énonciateurs ».

Ducrot a adapté a sa propre vue les fonctions énonciatives identifiées par
Charles Bally. Selon Ducrot, le locuteur porte la responsabilité de toute 1’énonciation,
les énonciateurs sont a « I’origine des points de vue » exprimés dans 1’énonciation.
Le sujet qui parle (distinct du locuteur) « produit effectivement 1’énoncé» (Ducrot
1989 : 181); il en est 'auteur « effectif » (Maingueneau 1987 : 154). Mais il reste
« extérieur a la structure sémantique de 1’énoncé ». Tandis que les roles du locuteur
et de I’énonciateur y sont inscrits (Ducrot 1989 : 181). Ducrot distingue encore le

162

BDD-A955 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:55 UTC)



Un modele pragma-linguistique a rendre compte de la représentation théatrale

locuteur en tant que tel (L) du locuteur en tant que étre du monde (). Le premier
(L) a la responsabilité de 1’énonciation ; c’est sa seule propriété y pertinente. Le
second (A) est une « personne» qui peut avoir d’autres propriétés aussi. Par
exemple, dans un discours autocritique, L s’affirme tout en dévalorisant A'.

Quant a I’énonciation ironique, il s’agit d’une dissimulation ou d’un
dédoublement de I’instance discursive. Dans un énoncé pareil, on entend aussi une
voix autre que le locuteur : c’est I’énonciateur avec son point de vue. Dans 1’énoncé
ironique, le locuteur emprunte seulement la fagon de s’exprimer de 1’énonciateur, et
non pas son point de vue, qu’il feint d’assumer. L’énoncé mensonger se construit
pareillement, par un « déedoublement de la personnalité », dont parle Bally. Dans ce
cas, le locuteur est également la source des « deux pensées différentes » : la sienne et
I’autre, qu’il présente comme étant a lui (Bally, apud Ducrot 1989 : 173).

*

Inspiré par les pratiques traditionnelles du théatre oriental — les chinoises y
compris —, Bertolt Brecht impose dans 1’art du spectacle occidental le concept de
Verfremdungseffekt (« effet de distanciation »). Celui-ci désigne un type a part du jeu
théatral, a Dopposé¢ de I’identification programmatique de [’acteur avec son
personnage, que prone Konstantine Stanislavski. L’acteur brechtien prend ses
distances envers son personnage. Et tout son jeu de scene est ainsi fait qu’il y attire
I’attention du public. Et qu’il le provoque a réfléchir aux phénomeénes sociaux.
L’« effet de distanciation » chez Brecht s’inscrit dans une poétique « engagée », du
théatre comme appel.

Selon Anne Ubersfeld, la pertinence du concept (d’effet) de distanciation
dépasse largement la théorie et la pratique de Brecht. Sans doute — dit-elle — il y a
une part de distance dans toute bonne mise en scene. La conclusion d’Anne
Ubersfeld rejoint implicitement celle de Charles Bally. Celui-ci découvre une
composante théatrale irreductible — et constitutive — du langage. A son opinion, le
«dédoublement » est inhérent a la condition sémiotique en général: il y a
presqu’une fatalité de la séparation entre ce que I’on pense réellement — dit Bally —
et ce qu’on en peut vraiment communiquer. Pour Bally, ce dédoublement est la
conséquence toute a fait naturelle de la condition du signe. Les phrases que la
langue — dans sa relation saussurienne avec la parole — nous fournit constituent une
collection de « masques » ou bien, « une garde-robe » (Bally, apud Ducrot 1989 :
181). Ainsi congue, la langue nous permet d’interpréter de divers personnages.
C’est-a-dire, de jouer des roles dans une « mise en scene de la vie quotidienne »
(comme dit Erwing Goffman). Méme si le personnage correspond a ce que Bally
appelle « pensée réelle », il reste pourtant un personnage. Celui-ci est 1’énonciateur
de Ducrot : c’est le masque ou le réle que porte sur la scéne un acteur quelconque.
Ce dernier est le sujet «réel», empirique (A), dans sa situation — purement
discursive — du locuteur (L).

Entre le dédoublement rituel et 1’« effet de distanciation » qu’exige Brecht, il
y a la méme différence qui s’insinue entre le dédoublement constitutif de tout

! Les traits que I’énoncé attribue 4 son locuteur relévent du L. Lorsque le locuteur parle de lui-
méme dans le monde, on vise A.

163

BDD-A955 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:55 UTC)



Nicoleta POPA BLANARIU

langage — tel qu’entend Bally — et la dissimulation ironique. D’ailleurs, Brecht lui-
méme approche I’effet de distanciation — comme technique d’interprétation de
I’acteur — de I’ironie. Les deux comportent un acte d’imitation sans envisager un
effet d’illusion : on peut ironiquement imiter la marche de quelqu’un sans vraiment
vouloir faire croire a d’autres a cette illusion. Ce qui n’exclut point I’emprunt des
marques spécifiques au personnage (Brecht, apud Banu et Tonitza-lordache 1975 :
283). Cette distance entre celui qui imite et celui qu’on imite est la scéne
polyphonique ou ’on fait voir une certaine attitude ou un certain état. D’ailleurs,
dans les poétiques théatrales qui contestent I’illusion psycho-naturaliste de
Stanislavski — les «programmes » esthétiques des expressionistes et de Brecht y
compris — ’ancien caractére disparait; interpréte communique ses propres
réactions. Pas celles d’un autre — particuliérement, son personnage. L’acteur qui
obéit a Stanislavski se laisse remplacer par son personnage ; il n’en est plus que le
porte-parole. Le locuteur y tente de se confondre avec I’énonciateur. (Ou pour mieux
dire, avec le point de vue de celui-ci.)

Tandis que dans la poétique de Brecht, (la personnalité de) I’acteur n’est plus
diminué(e), mais par contre, renforcé(e) par (ou a la rencontre de) son personnage.
L’acteur de Stanislavski incarne son role : il cherche a réduire le dédoublement a une
identification. Par contre, I’acteur de Brecht veut marquer autant que possible cette
dichotomie : sur la scéne, il fait entendre polyphoniquement la voix du personnage,
et également celle de I’interpréte. Celle-ci est une réaction a celle-1a, comme dans le
dédoublement ironique ou bien, dans tout énoncé polyphonique. L’acteur de
Stanislavski imite son personnage, en se taisant lui-méme. Le disciple de Brecht
parle lui-mé&me a la rencontre — voire a I’encontre — de son personnage. C’est d’ici
qu’il vient la polyphonie du jeu brechtien : du doute méthodique — d’un certain
soupcon — dont I’acteur traite son personnage (ou, en tout cas, son « point de vue »).
Par rapport a I’identification « naturaliste » de Stanislavski, Brecht rejette 1’idée
d’une « métamorphose compléte » de 1’acteur sur la scéne. C’est un argument de
plus a y voir une poétique brechtienne de la polyphonie, appliquée a la mise en
scéne. Chez Brecht, le mécanisme discursif (polyphonique) rend service a une
idéologie. A la différence de I’identification, I’effet de distanciation — par le dialogue
polyphonique des « points de vue » — incite le public a I’analyse et au jugement.

On se rappelle que, selon Ubersfeld, il y a une part de distance dans toute
bonne mise en scéne. Ce qui cOtoie la vue de Brecht. Et soutient également — et
implicitement — I’existence d’un rapport assez instable entre 1’identification et la
distance brechtienne. Celles-ci sont deux aspects ou modalités de la représentation
ou de la mise en scéne. Dans ce contexte, identification et distance sont — peut-on
dire — des catégories fuzzy: a un certain moment, il est difficile d’en faire la
différence. Alternatif a toutes les deux, le concept de polyphonie — tel que Ducrot
I’entend — met en évidence le méme mécanisme discursif. L’analyse de la
représentation peut se servir des trois mémes catégories opérationnelles : locuteur,
énonciateur, polyphonie/dédoublement. Celles-ci sont également pertinentes pour
I’identification programmatique — sur laquelle reposent les rituels « mimiques » et la
poétique de Stanislavski —, tout comme pour '« effet de distanciation » (dont le
théatre de I’Extréme Orient et ensuite Bertolt Brecht font I’expérience).

Entre 1’acteur — rituel ou pas — et son personnage/ role, il y a le rapport du

164

BDD-A955 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:55 UTC)



Un modele pragma-linguistique a rendre compte de la représentation théatrale

locuteur a son énonciateur : celui-la met en scéne celui-ci. Le locuteur peut assumer
I’énonciateur (et son point de vue), jusqu’a s’y identifier/s’y confondre. Comme
dans les rituels mimiques ou dans la « méthode » de Stanislavski. Ou bien, il peut en
prendre une certaine distance, comme dans le discours ironique, ou dans le discours
mensonger, ou bien, dans la poétique de Brecht.

Un paradoxe peut-&tre : méme dans 1’identification rituelle — dans les rites
« mimiques » — il y a un certain (aspect du) « dédoublement » : celui du temps et de
la personne. Celui-ci est 1ié a la (in)temporalité spécifique du mythe (dont 1’action se
passe in illo tempore) et a une (présumée/voulue/prétendue) mutation ontologique.
Celle-ci comporte un jeu d’identité : entre le je habituel, « profane » de ’interpréte
et sa condition rituelle, contigiie au « sacré »/numinos de Rudolf Otto. Selon Mircea
Eliade, le rituel comporte un changement du « niveau ontologique » : transgression
de la condition habituelle, dans des circonstances rituelles, grace a la liaison établie
ainsi avec le numinos.

Grace aux roles discursifs qu’il suppose, le concept de polyphonie peut rendre
compte de cette dialectique particuliere de 1’identification et de la distance dans la
représentation dramatique : dans le théatre ou dans le rituel, /udus sacer ou ludus
aestheticus.

3. L’«anarchie» du je(u) rituel. Le masque et sa fonction pragmatique

L’une des sources du discours polyphonique est la multiplication/le dédoublement
de I’instance énonciative. Cela dérive de la « coexistence » de plusieurs « roles
sémantiques », dans la méme structure expressive. Cette coexistence peut conduire a
un effet d’ambiguité. Par exemple, le décalage temporel entre ’acte (toujours
présent) de I’énonciation et 1’acte de 1’énoncé peut déterminer 1’ambiguité
référentielle de la personne. C’est-a-dire, la « coexistence des marques de 1’identité
et, respectivement, de I’altérité, dans la structure sémique du je» (Benveniste 2000 :
248, et Vlad 2003 : 127-128). La premiere personne du discours peut renvoyer a
deux stades existentiels différents du méme étre en tant qu’instance énonciative
(Benveniste 2000 : 248, et Vlad 2003 : 127—-128). Ce que 1’on vient de dire s’applique
essentiellement au discours narratif verbal. Mais on en peut élargir le domaine de
pertinence a un autre type de discours : le drame rituel. C’est-a-dire, I’imitation — la
mimesis rituelle — du héros archétypique au cours des rites mimiques”.

Dans les rituels mimiques, la présence de 1’acteur rituel manifeste en méme
temps — et d’une manicre polyphonique — deux aspects/niveaux ontologiques : I'un
(pour ainsi dire) « profane » et I’autre « sacré». Dans de tels rituels, la représentation
des histoires sacrées suppose une transgression du niveau ontologique : du profane
au sacré. Ce mécanisme transgressif de la polyphonie rituelle exige une « lecture »
particuliére. Le jeu mimique comporte la polyphonie du sujet : I’archétype rejoint —
voire méme remplace — 1’identité habituelle de 1’acteur. Cette mimesis polyphonique
est renforcée par un décalage temporel. Celui-ci s’établit entre illud tempus du mythe
et ce moment privilégié¢ de I’histoire — le rituel — ou vient s’inscrire régulierement la
célébration de 1’événement passé in illo tempore. Réitérer rituellement [’action
originaire, exemplaire garantit — dans la pensée « sauvage » — le succes de la vie et des

% Au sujet des rites mimiques, & voir, par exemple, Durkheim 1995.

165

BDD-A955 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:55 UTC)



Nicoleta POPA BLANARIU

activités humaines. Imiter/répéter un modele mythique prestigieux, traditionnellement
reconnu est un mode de vie a I’ancienne (Eliade 1978).

A ce dédoublement temporel — i.e., la relation du présent historique de la
représentation rituelle a ’intemporalité du mythe — il vient s’ajouter un autre, qui
reléve de la condition du protagoniste. Celui-ci témoigne du rapport du sacré au
profane dans le réle rituel. Et on peut I’approcher de ce que Benveniste (2000 : 248)
entend par I’« anarchie du je » : la méme forme d’expression (je) renvoie a deux
aspects différents du référent. Ceux-ci sont des figures (voire des « hypostases »)
distinctes du méme sujet, au fil du temps et de la narration. Pareillement, 1’acteur
rituel — qui imite ’archétype, en lui faisant venir ainsi au milieu de 1’assemblée
rituelle — manifeste « anarchiquement » deux aspects de sa condition : un je ancré
dans le profane et 1’autre qui renvoie au sacré. Grice au rdle/masque
traditionnellement codifié, I’acteur rituel cherche a diminuer (autant que possible) la
distance locuteur-énonciateur. Il affaiblit ainsi le mécanisme polyphonique —
dédoublé — de sa mimesis. Ce qui est au contraire de l’effet de distanciation,
qu’envisage Brecht.

4. Le signe agissant. Drame et drémenon : constatif /performatif (Austin),
désigner/ modifier (L évi-Strauss)

Dans (presque) toutes les sociétés, le langage a emprunté des valeurs
magiques et/ou religieuses. Certains gestes rituels sont censés manifester
« I’épiphanie » d’une puissance sacrée. Ils sont pourvus — remarque Mircea Eliade
(2000 : 29)— de la « signification » et de la « force » agissante, a la fois. Ce qui veut
dire — dans le métalangage de Morris — que la dimension sémantique du signe est
renforcée par son efficace d’ordre pragmatique.

Dans ses Mythologiques, Claude Lévi-Strauss (1995: 410) propose une
taxinomie des pratiques rituelles. Il nous semble que celle-ci revient a la dichotomie
d’Austin  (1970), constatifiperformatif. Chez ce dernier, 1’énoncé constatif
simplement décrit/affirme tel fait ou tel état de choses. Tandis que I’énoncé
performatif est & méme d’accomplir effectivement ce qu’il désigne. Selon Lévi-
Strauss (1995 : 410), les rites permettent a I’homme soit de modifier une certaine
situation pratique, soit de la désigner ou bien de la décrire. Le plus souvent, ces
fonctions se confondent ou traduisent deux aspects complémentaires d’un seul et
méme processus. Lorsque les rites deviennent des « vestiges», la fonction
descriptive survit a celle d’action effective (Lévi-Strauss 1995). C’est-a-dire, le
« constatif » va prévaloir sur le « performatif ». Un cas particulier va de soi: la
représentation perd sa fonction rituelle, de « modification » du réel. Mais cela
n’empéche point qu’elle n’en manifeste une autre, essenticllement esthétique cette
fois’. Tout acte rituel comporte un sémantisme de I’efficace. Sa signification
pragmatique en redouble toujours la sémantique®. L’acteur sacré qui « imite » le

3 Ce sont notamment Searle (1982) et, & sa suite, Genette (1991) qui ont fait une analyse des actes
de langage dits « fictionnels ».

4 Les actes « illocutoires » que la danse rituelle peut accomplir recouvrent la taxinomie que Searle
(1972) proposait a la suite d’Austin (1970) : directifs (inviter, demander, prier), promissifs, expressifs
(remercier, féliciter, saluer). Des exemples, on n’en manque pas. Il y en a quelques-uns dans Popa
Blanariu 2007.

166

BDD-A955 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:55 UTC)



Un modele pragma-linguistique a rendre compte de la représentation théatrale

dieu « est »/« devient » effectivement, au cours de la cérémonie, le dieu qu’il est
censé incarner. Ce n’est pas une simple mise en scéne qui imiterait 1’événement,
mais son accomplissement immédiat. C’est un dromenon : un événement réel,
effectif, efficace. Selon Preuss, dromena sont des cérémonies secrétes, mais jamais
de la mimesis que prone Aristote : (représentation) purement imitative ou — peut-on
dire — « constative ». Dans les rites mimiques — tels la célébration de 1’archétype ou
du totem, ou bien d’autres drames rituels (comme les scénarios indiens qui
« racontent »/« représentent »/mettent en scéne I’histoire sacrée des dieux) — le mot,
le nom, I’image n’ont pas simplement une fonction de représentation . Non seulement
ils « désignent » ; mais notamment ils « agissent ». L’acteur rituel fait se manifester au
milieu de ’assemblée rituelle la présence sacrée ; alors, bien des chercheurs désignent
cela presque de la méme fagon: transformation (Greimas, Cassirer, Zimmer,
Waunenburger) ou transsubstantiation (Cassirer). Inaugurée comme un changement de
I’image apparente, en vertu du role requis, la « transformation » du protagoniste vaut,
tout compte fait, sa « transsubstantiation ». Par cet effet pragmatique, du type
performatif, le drame sacré (dromenon) differe radicalement du déguisement ludique
et/ou esthétique. Cela devient possible par une sorte de sorcellerie analogique ou, pour
mieux dire, par [I’identification — trés ancienne comme art magique — du
representamen (nom ou image) avec son designatum. Tandis que dans le spectacle
« profane », c’est I’aspect constatif qui régne.

5. Pour fairele point

Tout acte rituel comporte le sémantisme de 1’efficace. Sa signification
pragmatique en redouble toujours la sémantique. L’acteur sacré qui « imite » le dieu
« est »/«devient » effectivement, au cours de la cérémonie, le dieu qu’il est censé
incarner. Quant au role/statut de 1’acteur rituel, bien des chercheurs le désignent
presque de la méme facon: tramsformation (Greimas, Cassirer, Zimmer,
Wunenburger) ou transsubstantiation (Cassirer). Par cet effet pragmatique, du type
performatif, le drame sacré (dromenon) differe radicalement du déguisement ludique
et/ou esthétique.

La personnalité du sujet se construit — selon la théorie de Mead — au cours d’une
interaction « dialogique », « polyphonique » (dans les termes de Bakhtine) entre [ et
Me. Le role/masque rituel est un avatar de ce double identitaire. Il témoigne de la
polyphonie constitutive du jeu rituel. Son protagoniste relie — grace a ce dédoublement
« polyphonique » — deux aspects de lui-méme (/ et Me) et deux temps forts de son
expérience : le présent de sa vie habituelle et le présent exemplaire, « sacré» de
I’action mythique-rituelle. Dans une vision archaique du monde, seule celle-ci peut
répandre du sens sur celle-la. Le rappel rituel au mythe fondateur — par le jeu
dramatique ou par un récit — revient au retour effectif in illo tempore : a I’aube du
temps, du monde, de I’étre. Dans le jeu rituel, I’identification de D’acteur avec
I’archétype qu’il incarne est obligatoire. C’est, le plus souvent, une condition de
réussite de 1’action rituelle : I"ordre social et naturel peut en dépendre. Juste a
I’opposé, il y a la poétique dramatique — le Petit Organon — de Bertolt Brecht. Elle
repose sur les exigences de '« effet de distanciation ».

167

BDD-A955 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:55 UTC)



Nicoleta POPA BLANARIU

Bibliographie

Austin 1970 : J.L. Austin, Quand dire, c’est faire, trad. fr. de Gilles Lane, Paris, Seuil.

Artaud 1997 : Antonin Artaud, Teatrul si dublul sau, trad. Voichita Sasu, Diana Tihu-Suciu,
Cluj, Echinox.

Bahtin 1982 : M. Bahtin, Probleme de literatura si estetica, trad. Nicolae Iliescu, prefata de
Marian Vasile, Bucuresti, Univers.

Banu 1997 : George Banu, Omul spatiului gol, in Brook 1997.

Banu, Tonitza-Iordache 1975 : George Banu, Mihaela Tonitza-lordache, Arta teatrului.
Studii teoretice si antologie de texte, Bucuresti, Editura Enciclopedicd Roméana.
Benveniste 2000 : Emile Benveniste, Probleme de lingvistici generald, trad. Lucia

Magdalena Dumitru, Bucuresti, Teora.

Borie 2004 : Monique Borie, Antonin Artaud. Teatrul §i intoarcerea la origini. O abordare
antropologica, trad. lleana Littera, lasi, Bucuresti, Polirom, UNITEXT.

Brecht 1990 : Bertolt Brecht, Petit Organon pour le Thédtre, Paris, L’ Arche.

Brook 1997 : Peter Brook, Spatiul gol, trad. Marian Popescu, prefatd de George Banu,
Bucuresti, UNITEXT.

Caillois 2006 : Roger Caillois, Omul si sacrul, trad. Dan Petrescu, Bucuresti, Nemira&Co.

Cassirer 1972 : Ernst Cassirer, La Philosophie des formes symboliques, t. 11, trad. fr. par J.
Lacoste, Paris, Minuit.

Ducrot 1981 : Oswald Ducrot (dir.), L ’Argumentation, Presses Universitaires de Lyon.

Ducrot 1989 : Oswald Ducrot, Enonciation et polyphonie, in Logique, structure, énonciation.
Lectures sur le langage, Paris, Minuit.

Ducrot, Schaeffer 1995 : Oswald Ducrot, Jean-Marie Schaeffer, Nouveau dictionnaire
encyclopédique des sciences du langage, Paris, Seuil.

Durkheim 1995 : Emile Durkheim, Forme elementare ale vietii religioase, trad. Magda
Jeanrenaud, Silviu Lupescu, lasi, Polirom.

Eliade 1978 : Mircea Eliade, Aspecte ale mitului, trad. P.G. Dinopol, Bucuresti, Univers.

Eliade 1992 : Mircea Eliade, Sacrul si Profanul, trad. R. Chira, Bucuresti, Univers.

Eliade 2000 : Mircea Eliade,Istoria credingelor si ideilor religioase, trad. si postfatd de Cezar
Baltag, Bucuresti, Univers Enciclopedic.

Gadamer 2001 : Hans-Georg Gadamer, Adevar si metoda, trad. Gabriel Cercel, Larisa
Dumitru, Gabriel Kohn, Calin Petcana, Bucuresti, Teora.

Genette 1991 : Gérard Genette, Fiction et diction, Paris, Seuil, 1991.

Granet 1962 : Marcel Granet, Danses et légendes de la Chine ancienne, t. 11, Paris, Librairie
Félix Alcan.

Grotowski 1998 : Jerzy Grotowski, Spre un teatru sarac, trad. George Banu, Mirela
Nedelcu-Patureau, prefatd de Peter Brook si postfatd de George Banu, Bucuresti,
UNITEXT.

Huizinga 1998 : Johan Huizinga, Homo ludens, trad. H.R. Radian, Bucuresti, Humanitas.

Lévi-Strauss 1995 : Claude Lévi-Strauss, Mitologice. Crud si gatit, trad. lIoan Panzaru,
Bucuresti, Babel.

Maingueneau 1987 : Dominique Maingueneau, Nouvelles tendances en analyse du discours,
Paris, Hachette.

Moeschler, Reboul 1999 : Jacques Moeschler, Anne Reboul, Dictionar enciclopedic de
pragmatica, trad. Carmen Vlad, Liana Pop, Cluj, Echinox.

Otto 1992 : Rudolf Otto, Sacrul, trad. Ioan Milea, Cluj, Dacia.

Pavis 1995 : Patrice Pavis, Dictionnaire du Thédtre, Liege, Dunod.

Popa Blanariu 2007 : Nicoleta Popa Blanariu, Gestul ritual : logos mitic §i act de limbaj, in
Lucrarile Colocviului « Omul §i mitul » (les 1-3 novembre 2007), Suceava, Universitatea

168

BDD-A955 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:55 UTC)



Un modele pragma-linguistique a rendre compte de la représentation théatrale

« Stefan cel Mare ».

Popa Blanariu 2008a: Nicoleta Popa Blanariu, Un eu anarhic. Efecte polifonice in rit i
teatru, in Lucrarile Conferintei Nationale « Text si discurs religios » (les 5-6
décembre 2008), Iasi, Universitatea «AlLL Cuzay.

Popa Blanariu 2008b : Nicoleta Popa Blanariu, Soi-méme comme un autre. Du rituel au jeu
de thédtre : archétype et dramatis personae, in ,Interstudia. Semestrial review of the
Interdisciplinary Centre for Studies of Contemporary Discursive Forms”, Université
« Vasile Alecsandri » de Bacau.

Searle 1972 : J.R. Searle, Les Actes de langage, Paris, Hermann.

Searle 1982 : J.R. Searle, Sens et expression : études de théorie des actes de langage, Paris,
Minuit.

Ubersfeld 1977 : Anne Ubersfeld, Lire le thédtre, 1, Paris, Editions Sociales.

Ubersfeld 1981 : Anne Ubersfeld, L Ecole du spectateur. Lire le thédtre, 2, Paris, Editions
Sociales.

Vlad 2003 : Carmen Vlad, Textul-aisberg. Teorie §i analiza lingvistico-semiotica, Cluj, Casa
Cartii de Stiinta.

Wunenburger 2000 : Jean-Jacques Wunenburger, Sacrul, trad. M. Calut, Cluj, Dacia.

The Polyphonic Representation.
A Pragmalinguistic Pattern of Theatrical Representation

Exploiting recent pragmalinguistic acquisitions, the present paper proposes a unitary
approach to corpus phenomena which is specific to dramatic representation, starting from the
ritual game/representation and up to the proper theatre (understood as aesthetic
phenomenon). From a conceptual and methodological view, the unity of this approach results
from the exploitation of polyphony as a concept. Through the discursive roles that it carries,
the concept of polyphony is able to surprise the dialectic of “identification” and “the
spacing” in theatre as well as in ritual. “The identification” and “the spacing” are fuzzy
categories. Alternatively, the concept of “polyphony” emphasizes the same discursive
mechanism.

“The identification effect” manifests programmatically in “mimetic rituals” (Durkheim)
and in Stanislavski’s practice. The “spacing effect” (Verfremdungseffekt) is specific to the
theatric tradition of the Far East and is being theorized and systematically cultivated by Bertlot
Brecht who confers it ideological connotations and a well defined social function.

Universite de Bacau
Roumanie

169

BDD-A955 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.19 (2026-02-17 00:40:55 UTC)


http://www.tcpdf.org

