Interculturalia

Rhétorique du discour s thérapeutique
en thaumatur gie pentecotiste

Max BELAISE

« Le Pentecttisme suscite une émotion qui a des
effets psychothérapeutiques » (Corten 2010 : 48).

Key-words: medicinal rhetoric, religious medicine, Pentecostalism, post-moder nity

0. Introduction

L'idée d'une recomposition du monde, telle que la conceptualise le
sociologue Alain Touraine (Touraine, Khosrokhavar 2000 : 255) — recomposition
dont le fondement consisterait en |’abolition de toute frontiére entre les logiques
rationnelle et irrationnelle — est-elle satisfaisante pour expliquer le réenchantement
de notre époque postmoderne? En effet, nombreux sont les scientifiques des
institutions, autrement dit les sociologues, tels que P. Berger (2001), M. Maffesoli
(2007), G. Kepel (2001) qui défendent I’idée selon laquelle notre époque est celle
d’un dynamisme religieux sans précédent. Ainsi, dans une étude sur I'intégration
citoyenne des immigrants dans la société montréalaise, I’ anthropologue G. Bibeau
objective cette phénoménalité de notre épogue en cestermes :

Ja aussi mis en garde contre I'idée fort répandue qui consiste a croire que
nous vivons aujourd hui dans des sociétés essentiellement séculiéres, laiques et
postreligieuses : c’est 1a une illusion que les données ethnographiques nous invitent a
dépasser (Bibeau 2006 : 210).

En d autres termes, I'idée d'un monde définitivement désenchanté, qu’ont
développé des chercheurs tels que M. Gauchet ou encore H. Cox, est obsoléte eu
égard alaréalité socio-religieuse postmoderne. D'ailleurs, I'un et I’ autre ont modifié
leur thése en arguant pour le réenchantement. Ainsi, le philosophe francais (Gauchet
1998) préfere aux concepts de «laicisation » et « sécularisation», en tant que
processus du désenchantement, celui de « sortie de lareligion » qu’il définit comme
étant : « Le passage dans un monde ou les religions continuent d’exister, mais a
I"intérieur d’une forme politique et d’'un ordre collectif qu'elles ne déterminent
plus » (Gauchet 1998 : 11). Quant au sociologue étasunien, auteur d’'un qui fit
date La cité séculiére', et dont la thése principale était celle d'un monde post-

A propos de cet essai, Cox écrit qu'il s agissait : « De formuler une théologie pour I’ ére " post-
religieuse” prédite alors avec certitude par beaucoup de sociologues » (Cox 1995 : 9).

»Philologica Jassyensid’, An VI, Nr. 2 (12), 2010, p. 143-159

BDD-A954 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:00 UTC)



Max BELAISE

religieux, il fut confronté au réalisme de la cité postmoderne a savoir : Le retour de
Dieu (Cox 1995). Ce titre éponyme traduit la réalité a laguelle fut confronté le
chercheur ; réalité qui le conduisit a analyser la progression du Pentecttisme a
travers le monde. Car cette confession est en constante progression dans le monde
contemporain, et ce, tant dans les pays industrialisés que ceux qui sont en voie de
développement. Est-ce parce que les « Eglises pentecotistes aident les gens a
s adapter” a un monde qui change ? » (Cox 1995 : 162). Que signifie cette aide a
I"adaptation ? La religion, et singulierement cette confession, opére-t-elle comme
une auxiliaire pour I’ existence ?

Anaysant «les formes du religieux dans des sociétés profondément
séculiéres », G. Bibeau observe :

Que le vaste champ qui S'est aujourd hui constitué, autour des phénoménes
religieux, se présente comme une « nébuleuse » d'idées, de croyances et de pratiques
qui est autant politiqgue qu’écologique, esthétique qu’éthique, thérapeutique que
proprement religieuse. Le remodelage des sociétés occidentales semble en effet
sachever dans le mélange des domaines et des champs (religieux, politique,
thérapeutique) que les démocraties ont historiquement cherché a distinguer et a
maintenir séparés ; les viellles frontieres jadis élevées par la rationalité, la science et
laraison d Etat se sont en réalité largement affaissées dans nos sociétés qui sont, sans
doute pour cette raison méme, de plus en plus balisées par des lois, (sur)gérées et
(sur)bureaucratisées (Bibeau 2006 : 210).

Aujourd hui, démonstration est faite de la dimension sanitaire de lareligion a
travers les récits de guérison. Pour I'analyste, les églises placent au coaur de leurs
rituels le souci du thérapeutique (Bibeau 2006 : 203). En fait, la phénoménalité
« thérapeutico-spirituel » (Bibeau 2006 : 204) se décline dans le hic et nunc de notre
postmodernité. Certes la religion soigne de tous temps, mais plus encore de nos
jours. Les soignés le font savoir en témoignant de |I'amélioration de leur état. Par
ailleurs, |’ effet prophylaxique est sans commune mesure : « Du jour au lendemain,
j'a arrété de fumer, de boire, de me battre» («Libération»: 12); «L’acool
excessif ou le tabac sont vivement déconseillés par la mission évangélique »
(« Libération »: 13). Le systéme qui rétablit les individus onto- et anthropolo-
giquement repose sur I’ activité de précheurs qui prennent leur revanche sur leurs
concurrents en blouse blanche : les médecins. Ains : « Edouard exalte son auditoire.
Habité par sa foi, inébranlable sur la guérison miraculeuse de son frére atteint de
sclérose en plaques (,aprés qu’'un pasteur eut prononcé une parole de révélation”),
I"homme ala conviction contagieuse » (Couvelaire 2007 : 16).

Les ressorts que ces thérapeutes exploitent seraient propres a la nature
biologique de I’homme. L’ argument viendrait de scientifiques patentés par la faculté
selon qui les effets somatiques de la foi sont mesurables par des capteurs bien réels’,
Leurs théories reposent sur des arguments expérimentaux qui résultent de bio-
mesures effectuées sur des orants que I’ on avait transformés en cobayes. Car d' aprés

2 |a neuro-théologie serait une nouvelle sous-discipline de la biologie. Son objet : mesurer les
effets cérébraux de la priére et autres activités cultuelles. Les travaux des neurologues d’ Eugene Aquili
et Andrew Newberg font autorité en lamatiéere (Van Eersel 2003 : 17).

144

BDD-A954 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:00 UTC)



Rhétorique du discours thérapeutique en thaumaturgie pentecttiste

ces savants, « ceux qui ont lafoi savent mieux surmonter les épreuves de lavie. Ce
qui compte aussi, c'est la maniére de croire, s elle est légére, distanciée,
affectueuse, douce» (Cyrulnik 2009 : 43). Des résultats qui feraient sourire les
chamanes pentecbtistes convaincus bien avant ces chercheurs des bio-effets d’' une
foi intense. Ce qui revient a considérer que le bonheur gque ces pasteurs pentecttistes
promettent serait donc bien réel, et que « leur tache de santé publique [..] est souvent
crucial pour les populations » (Charentenay 2008 : 158).

Quel(s) serai(en)t lef les fondements du phénomene thaumaturgique observé ?
Autrement dit comment expliquer les succes qualitatifs et quantitatifs des
campagnes de guérison, analogues a des campagnes sanitaires des programmes de
ministéres de lasanté ? En quoi réside le pouvoir des pasteurs-chamanes ?

Selon nous tout e succeés réside dans le montage logo-thérapeutique a savoir
dans les discours que délivrent ces précheurs. Car la parole ainsi libérée doit
effectuer son effet, annoncent-ils. L’ effectuation langagiére serait donc le support
matérialisé d’une conviction qui passerait du destinateur (le pasteur) au destinataire
(le patient/ fidele).

Afin d'essayer de caractériser cette dimension linguistique de la guérison
pentecttiste, nous nous sommes intéressé au discours thérapeutique de ces
communautés guérisseuses. Des discours que nous avons suivis lors de cultes
auxqguels nous avons pris part en France et dans les Caraibes. En outre, nous avons
dépouillé I'immense documentation de soins pentecdtistes: manuels a usage du
grand public, publié par des leaders et des « anonymes » du mouvement. Enfin nous
avons eu recours a des essais sur la glossolalie et autres phénomeénes linguistiques en
milieux sectaires.

La réponse a notre questionnement tient en quatre moments de démonstration.
Il Sagit, dans un premier temps, dappréhender la guérison a travers la
phénoménologie afférente a I’ expansion universelle de cette confession. Puis dans
une seconde étape d'essayer de circonscrire les limites et les enjeux de cette
thaumaturgie des temps hyper/ ultra/ sur/ post-moderne. Ces faits établis, nous avons
procédé a la vérification de notre hypothése a savoir que la rhétorique des pasteurs-
chamanes constituerait |e fondement de cette patamédecine® dont I’ unique intention
tiendrait au salut logothérapique.

1. Le pentecOtisme: unereligion de la globalisation

Cest avec raison que J.-P. Sartre affirmait que I’homme est fondamen-
talement un projet (Sartre 1996 : 30). En didecticien de la doctrine existentialiste, il
gjoutait : « Que I'homme, sans aucun appui et sans aucun secours, est condamné a
chague instant a inventer I"homme » (Sartre 1996 : 40). Les pentecdtistes inventent
I’homme de la «société-monde» (Morin 2002b: 16). L'universalité de leur

3 Le psychiatre Jean-Marie Abgrall définit ce concept en Sinspirant de la définition de la
pataphysique du physicien Alfred Jarry. Pour ce dernier : « La pataphysique est la science des solutions
imaginaires, qui accorde symboliquement aux linéaments les priorités des objets décrits par leur
virtualité » (Abgrall 1998 : 11).

145

BDD-A954 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:00 UTC)



Max BELAISE

message atteste de cette volonté qu’ils ont de faire de la planéte leur paroisse, et de
resocialiser le nouvel homo pentecostalicus.

Le monde post-sécularisé (Habermas 2008 : 4-15) tel qu'il est percu par ces
« guérisseurs miraculeux » (Kepel 2001: 161) est un monde enchanté, peuplé
«d'esprit mauvais» (Corten 2001: 23), mais un monde dont les progres
technologiques ne leur échappent pas. Pour A. Corten « les pentec6tistes collent &
I"hypermodernité (notamment par les réseaux transnationaux et |'usage des
médias) » (Corten 2001 : 23). Une idée que |’ on peut rapprocher de ce que B. Meyer
dit: «Le succes du pentecbtisme réside dans son attitude conciliante envers la
globalisation et la modernité de méme que son éthique individualiste qui incite ses
membres a développer une conception individuaiste de la personne [...] » (Tonda
2006 : 85). Dés lors, a travers son expansion de par le monde, on saisit I'idée selon
laquelle : « Le " désenchantement du monde” et la destruction des formes antérieures
de I'imaginaire [sont allés] paradoxalement de pair avec la constitution d’un nouvel
imaginaire, centré sur le "pseudo-rationnel”, et portant a la fois sur des éléments
derniers du monde et sur son organisation totale» (Castoriadis 1975: 182).
Autrement dit, face a la matérialité de I'existence se dresse des résistances qui
imposent une réorientation des pratiques humaines. Laraison en serait toute simple :
«L’ére humain ne saurait vivre toujours dans la raison et le calcul. Il a besoin
d'irrationnel, de féte somptuaire, de moments magiques » (Vargas Llosa FRN) ; de
réaliser son essence immatérielle en se désolidarisant de I’ exces matériel qu'il alui-
méme contribué a produire. C'est que le monde ne peut plus étre affirmé selon la
seule modalité matérielle. Quant ala santé, elle est un domaine qui interpelle, car le
succes de la médecine scientifique n’a pas épuisé le recours des patients a la
médecine religieuse.

Dans son La revanche de Dieu, G. Kepel qui analyse les fondements et
les conditions de la guérison miraculeuse en vient a énoncer des raisons théoriques
de cet agir pentecttiste. Selon son investigation, celui-ci s'inscrit :

Dans une semblable remise en cause de la hiérarchie sociae des savairs et des
compétences, en poussant plus en avant sa logique. [Le thaumaturge], en imposant les
mains, met I'individu en rapport direct avec Dieu, veut rétablir un ordre dérangé par
I"irruption du mal [...] Ce processus s'inscrit dans une pratique sociale. [Puisqu'il
s agit] de sauver d'abord I'individu en rétablissant le rapport perturbé avec le créateur
et en resocialisant le bénéficiaire du salut dans une communauté toute entiére mue par
lavertu chrétienne et inspirée par |’ Esprit-Saint (Kepel 2001 : 162).

Ce qui revient adire que la guérison, selon ces hérauts de lafoi thérapeutique,
se décline dans le hic e nunc de la réalité sociale moderne. En effet, cette
confession, qui est souvent considérée comme faisant corps avec I’individualisme de
I"homo occidentalis, et de ceux qui entendent suivent ses traces, objective
I’ existence de ses adeptes en les inscrivant dans une dimension communautaire,
véritable avant-godt du ciel ; fuyant ainsi lesillusions de ce monde dont « le progres
scientifique et la réforme sociale ont échoué dans I’ apport du bonheur & I’homme »
(Yonggi Cho 2002: 27). Une rédité du mundus que I'un des prédicateurs et
personnage du roman de I’ écrivaine franco-africaine L. Miano qualifie d’illusoire en
parlant : « De I'immense supercherie qu’ est la réalité de ce monde » (Miano 2006 :

146

BDD-A954 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:00 UTC)



Rhétorique du discours thérapeutique en thaumaturgie pentecttiste

172). Si bien que tout I’ art de ces thérapeutes consiste & « permettre aux exclus de ne
pas se laisser écraser [en leur intimant] de rebondir » (Corten 2001 : 23) ; mais aussi
«aux professeurs d'université et [aux] directeurs des grandes entreprises qui
cherchent une orientation spontanée et personnelle en matiére religieuse et qui sont
las d’une religion qui gjoute aleurs problémes professionnels ceux des théologiens »
(Hollenweger 1970 : 75).

Entre I’ expérience (de terrain) et I’hypothése énoncée, notre herméneutique
établit un lien assez étroit. Car le discours thérapeutique est le mémeici et 1a, quelles
gue soient les latitudes, du fait de cette « déconnexion de plus en plus avéré entre
une confession et un territoire » (Guillebaud 2008 : 477). La démonstration de la
guérison s effectue grace aux témoignages des miraculés. L' héroine de Miano fut
témoin d’'une de ces mises en scene, ou I'on fait part de I'intervention de la
transcendance divine. D’ailleurs, €elle rapporte: « Que les miraculés appartiennent
de fait a une catégorie supérieure » (Miano 2006 : 181). L’ action thérapeutique lui
appardit hors de laréalité naturelle et s'inscrirait dans une essence d' En-haut. Quant
a I’action du thérapeute, elle est discursive et s oriente vers |'affirmation de la
restauration gque le soigné doit saisir. Car la posture du soignant est |a condition de
possibilité de I'événement-guérison. D’ol, quelquefois, de fausses-bonnes
«nouvelles », ¢’ est-a-dire des situations ou I’ état du patient rétabli est redevenu ce
gu'il était: « La puissance de Dieu [le] quitt[e] » (Yonggi Cho 1985: 105). Une
situation équivoque qui ne devrait pas se produire, si le patient veille sur ses
pensees, sur son intelligence (Yonggi Cho 1985 : 105).

Quoiqu’il en soit, les arguments utilisés par les thérapeutes du mouvement
sont propres a faire admettre la nécessité de cette thérapeutique — en complément de
la médecine scientifique : « Ne cessez jamais de consulter un médecin car lafoi et la
médecine cheminent ensemble » (« Le Semeur » : 8). Encore que I’idée forte est que
le miracle survient, méme la ou on ne I’ attend plus. On peut des lors: « concevoir
[un enfant] sans avoir de trompes; « vaincre le vice » ; « surmonté |’ échec » (« Le
Semeur » : 8), etc. Les raisons en sont : que la parole demeure le fondement de la
réalisation, en commandant |a santé au corps malade, et ordonnant a la puissance du
mal de quitter |’ espace somato-psychique.

2. Lathaumaturgie postmoderne

Serait-ce les conditions civilisationnelles décrites par un E. Morin et un G.
Lipovetsky qui expliqueraient la fécondité de cette religion de guérison, et qui
expliqueraient le surgissement des miracles observés ? En effet, les études menées
par ces chercheurs sur la civilisation moderne présentent celle-ci comme étant celle
qui malmeéne les individus en les déshumanisant. Un verdict qui rejoint celui des
pentecttistes quant a la réalité socio-anthropologique puisque ceux-ci considérent :
gue le climat de cette vie moderne est malsain et angoissant (Leblond 1998 : 25).
Ainsi, la connaissance de I’homme moderne sexprime en ces termes: «Les
tensions que les hommes des sociétés matérialistes et modernes [connaissent les]
fatiguent et détruisent [leur] équilibre physique et psychique » (Pinguet 1996 : 5). La
restauration ne passe-t-elle pas par : « Ces séances groupales ou les pratiques de
chants, invocations, confessions publiques, danses...aboutissent a de véritables

147

BDD-A954 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:00 UTC)



Max BELAISE

phénomeénes de transe collective qui permettent la "guérison” de sujets hystériques
qui "revivent” sous le regard du groupe gréce al’ intensité dramatique des séances et
aleur haut degré d' affect collectif ?» (Abgrall 1998 : 221). L’idée que défend ici le
psychiatre Abgrall est que la thaumaturgie pentecdstale repose sur une mise en scéne
du groupe et sur I'intensité émotionnelle qui en résulte. Le miracle serait le fruit de
cette action collective : la puissance d’ action du collectif et la volonté de chacun d'y
souscrire. Ne serions-nous pas tout simplement confrontés a ce que H. Bergson
appelait laforce propulsive de |’ émotion (Bergson 1946 : 35) ?

[l n"est point d’ erreur possible, selon ce programme médicinal. Car I'individu
assume la réalisation de I’ événement miraculeux. En ce sens que la positivité de son
esprit contribue a I’accomplissement de celui-ci. L’individu, loin de se laisser
emporter par la réalité ambiante laisse son esprit étre fécondé par la rencontre avec
la semence divine. Toute instabilité de I'esprit humain s opposerait a cette
effectuation. La réside le tour de force des thaumaturges modernes (voire
postmoderne) : mettre les individus, en mal d'étre, en une position facilitant une
restauration ontologique. Il s agirait de débarrasser I’ esprit de toutes les aluvions
gu'auraient déposé les contingences existentielles. C'est la thése d'une de ces
vedettes des soins pentecdtistes: D. Yonggi Cho. Ce Coréen qui posséde la plus
grande église pentecétiste au monde de plus d' un million (Tshitenge Lubabu 2007 :
16) d adeptes fait de la vie de I'esprit, le fondement de la thérapeutique de son
mouvement. L'hygiéne de pensée est a la base du miracle: « Les miracles sont le
propre d' une intelligence renouvelée » (Yonggi Cho 1985 : 103). Car « Dieu ne peut
pas habiter dans une intelligence polluée » (Yonggi Cho 1985 : 101). La description
objective que fait ce chamane de |’ expérience thérapeutique laisse une place a |’ effet
de la pensée sur le vécu de I'individu. En effet, corps et ame, &me et corps
dialoguent pour le bien-étre de ceux qui sont nés de nouveau, qui échappent au
processus universel de dégradation de I"humain — dans un monde ou la température
est de plus en plus basse, de plus en plus dépressive (Boulagnon 1985 : 4) — pour une
viequ'inspire I'idéal religieux. Ce qui est certain c’'est : «Que I’ homme régénéré est
un mystére pour le monde» (D.R.S. 1984 : 4). Le principe directeur de cette
intelligence éducative et sanitaire se récapitule dans cette interrogation: « Que
pensez-vous ? Pensez-vous en termes de pauvreté, de maladie, d’'impossibilité,
d’ échec ou de négativisme ?» (Yonggi Cho 1985 : 128).

Le concept de miracles, physique et psychique (Guérie: 4), dans la
diaectiqgue de ce mouvement témoigne de I'irruption du divin dans I’horizon
anthropologique limité. En affirmant ce principe de fagon universelle, les
pentecttistes estiment que I’ étre en soi n’existe pas en dehors d’ une essence divine,
seule capable d’accorder a I’humain les raisons de son existence. Cette vérité
premiére ne se décline pas selon les canons de laraison (« barriére ala simplicité et
alasincérité », Prince 1997 : 30), pour étre plus précis, on ne la discute pas, puisque
« personne ne devrait discuter avec Dieu, car Il a toujours raison » (Yonggi Cho
1985 : 147).

Le corallaire de cette posture : croire en |’ affirmation des textes néo et vétéro-
testamentaires. L’entendement humain ne devrait pas se laisser porter par autre
chose que les prescriptions des Ecritures; textes que le philosophe d Oxford et
précheur D. Prince compare a un médicament (Prince 1997 : 11), dont il fut obligé

148

BDD-A954 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:00 UTC)



Rhétorique du discours thérapeutique en thaumaturgie pentecttiste

de suivre scrupuleusement la posologie indiquée. La comparaison avec la réalité
pharmaceutique conditionne la posture de ce prescripteur-chamane :

Lorsque le médecin prescrit un médicament a une personne, le mode d' emploi
est indiqué sur le flacon. [Dieu] me dit : « ¢’est mon médicament, et le mode d’ emploi
se trouve sur lanotice du flacon, tu ferais mieux de I’ étudier » (Prince 1997 : 11).

Dés lors la perception du bien-étre et de la santé doit étre revue. Car il ne
s agit pas de se laisser abuser par le plus petit symptéme. L’ attention doit étre portée
ala prescription scripturaire et non aux signes de la pathologie. L’ esprit ne doit pas
appliquer aux symptémes les critéres de la reconnaissance naturelle, comme « [ld]
femme [qui dés gu'elle sent] une douleur au ventre pou qu'elle découvre une
grosseur au sein [...] pense tout de suite a un géant» (Maasbach 1994 : 58).
L’ imagination ne doit donc pas dégénérer vers le penchant naturel, sinon I’ éguation
est vite résolue : « Si vous cherchez les symptémes, vous les trouverez. Si vous n'y
pensez pas, ils disparaitront » (Maasbach 1994 : 31).

Mais comment opérent les auxiliaires sanitaires pentecttistes pour faire
émerger |I'acte de vouloir chez ceux qui les écoutent ? C'est a la rhétorique gu’ ont
recours les officiants de cette confession de la globalisation ; au langage. Or : « Le
langage est un art [...] art du discours et de la persuasion » (Beaude 2003 : 158).
Pour le sémioticien U. Ecco, cette rhétorique est loin d' étre cet art longtemps décrié.
Bien au contraire, il la décrit :

Comme [étant] une technique de la persuasion [...] Une technique de la
persuasion a été élaborée et étudiée parce qu'il n'y a pas beaucoup de choses sur
lesquelles on puisse convaincre son interlocuteur par des raisonnements apodictiques
(Ecco 2006 : 54).

Peut-on donc considérer, avec lui-méme, qu'elle serait la condition et le
produit du succés des miracles observés lors des rassemblements de ces protestants
de I’émotionalité ? Surtout dans un monde qui, selon lui, «est plein de gens qui
croient a des choses injustes et fausses» (Ecco 2006: 271); un monde « [d']
hommes et [de] femmes « qui croient en tout », comme le reléve I’ anthropologue G.
Bibeau (2006 : 204).

3. Larhétorique des officiants

Nos corps sont I’ cauvre de ses mains. Nous pouvons donc leur donner |’ ordre
de fonctionner convenablement: Dieu a crée nos corps afin qu'il marche
correctement, et quand il arrive une anomalie, que ce soit dans notre propre corps ou
dans celui d'un autre, nous devons commander a nos corps de rentrer dans |’ ordre
établi par Dieu (Lewis 1988 : 76).

Rapportant un cas de remise en place de I'utérus d'une femme gestante,
I"auteure de ce propos entend rappeler le puissant role de la parole dans I'acte
thérapeutique médico-religieux. La parole a le pouvoir sur la matiére. Cette
accession a la guérison que nous pourrions croire ne pas étre libérée de I’ approche
religieuse et donc du surnaturelle ne le serait pas tant que cela quand le déploiement
de I’acte médical, lui-méme, ne s exonére pas de cette dimension thaumaturgique.
En effet, le médecin qu'entendait le philosophe Alain ne se déclarait-il pas

149

BDD-A954 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:00 UTC)



Max BELAISE

thaumaturge malgré lui (Alain TM : 55) ? Une thaumaturgie qui |’ absorbait et qui ne
lui était pas trés bon, mais qui I'éait pour le malade. La médecine techno-
scientifique de ce 21°™ siécle ne serait pas expurgée de I’ éément religieux, ce que
disent les sociologues de ce champ : « Dans la médecine occidentale aussi, on peut
noter des rémanences d’ aspects religieux » (Adam, Herzlich 2007 : 54). Quoiqu'il
en soit, les thaumaturges du mouvement de pentecOte se caractérisent par leurs
audaces curativo-discursives mais aussi par leur « pouvoir linguistique » (Schlesser-
Gamelin 1999 : 106) :

Ja appliqgué mamain, le malade a prié et, a sa grande surprise, satumeur s est
dissoute sous ses yeux (Meunier 2007b : 30).

Peut-étre souffrez-vous d'une tumeur, peut-étre les médecins ne vous ont-ils
pas donné plus de six mois a vivre, peut-étre vous étes sourd ou aveugle. Vous avez
frappé alabonne porte (Meunier 2007b : 30).

Vous connaissez Mme [N..], ancienne de notre église et membre éminent de la
congrégation. Tous, vous savez qu’une attaque cérébrale I’ avait laissée paralysée, et
gue la médecine des hommes ne lui prédisait plus que quelques semaines a respirer
I"air d'ici-bas [souligné par nous]. Celui qui est tout ce qui est en a décidé autrement.
Vous I'avez vu marcher, alors que son traitement n'est pas encore terminé (Miano
2006 : 182).

« Le Seigneur vient avotre rencontre, le Seigneur est 1a! ». lance le pasteur dans
un long réle. Aussitét, des cannes anglaises sont brandies au milieu de la foule.
«Allduia! » Plus loin, un fauteuil roulant. « Alléluia! » Un homme, soutenu par deux
proches, s avance vers |’ estrade en baitillant. « Lachez-le, laissez-le marcher tout seul »,
demande un responsable chargé de recuelllir les témoignages des miraculés. Des cris
d'encouragement accompagnent I'ame sauvée qui S approche du greffier de Deeper
Life. Sur un formulaire, ce dernier porte le nom, I &ge et |a pathologie des paralysés qui
marchent, aveugles qui voient, sourds qui entendent, fous qui ont recouvré la raison.
D’ autres sont censés démasquer les supercheries (Meunier 2007a: 26).

A lamaniére de J.-R. Armogathe (2008 : 46) étudiant les traits spécifiques de
la rhétorique de la chaire, nous nous sommes intéressé a cette rhétorique
thérapeutique pentecttiste a partir de lalecture et I’ écoute de nombreux sermons ; de
I’ analyse de manuels sur la santé écrits par les pasteurs-chamanes, sans pour autant
ignorer « la syntaxe des gestes et une pragmatique du visage » (Kibédi Varga 2008 :
73) dans le but d'apprécier «la technique de la mise en oauvre des moyens
d’ expression du langage » (Armogathe 2008 : 46). Car la rhétorique et le langage
sont au service de la religion dialectise M. Onfray (2009: 21), et le sont
particulierement dans cette confession.

Sagissant des récits de guérison, dans |'espace latino-américain, le
politologue A. Corten évoque une machine narrative, a nos yeux universelle, qu'il
décritainsi :

Une véritable machine narrative a succes est a I'oauvre. On trouve dans cette
machine des opérations semblables a celles relevées par Eco dans les romans de la
série 007 de Fleming. Quatre opérations sont étudiéesici : lasimplification des étapes
narratives, la polarisation des axes sémantiques, l'isotopie dans la répétition et la
fascination du motif figuratif de la transformation totale. Ces opérations rendent

150

BDD-A954 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:00 UTC)



Rhétorique du discours thérapeutique en thaumaturgie pentecttiste

compte du succes de cette machine narrative. Celui-ci sexplique aussi par la place
que le discours sur la «guérison divine» occupe dans la circulation discursive
(Corten 1998 : 60).

Cette « rhétorique nait donc de la contestation » (Gardes-Tamine 2002 : 14).
En effet, elle fustige une médecine qui ne prend pas en charge la personne humaine,
mais qui serait plus soucieuse des ses propres progrés. Elle cherche a « obtenir
I"adhésion du public » (Gardes-Tamine 2002 : 16), ale séduire. « Il [convient] donc
de frapper les coaurs et les esprits, de persuader et de convaincre. |l faut s adresser a
I’imagination et a la partie sensible de I’ é&tre humain » (Gardes-Tamine 2002 : 16)
Elle «tend [par ailleurs] a obtenir I’accord et ne peut apprécier des exordes qui
suscitent le désaccord » (Ecco 2006: 57). Si bien que la machinerie narrative
remplit sa fonction de condition de déclenchement de I’ acte de guérison, en ayant
pris soin de manoauvrer les esprits et la doctrine. Alors la puissance d' efforts du
curateur trouve son accomplissement dans I’ acceptation de sa geste soignante.

En outre, on ne peut pas non plus nier la « violence verbale » inhérente a cette
technique de communication. Une violence qui habite les discours des précheurs
pentecttistes. |l s agit de triompher des résistances, de convaincre de I’ adversité qui
Sest établie dans I’ étre du fidéle ; adversité qui n’est que I’ ceuvre de I’ adversaire du
dieu-thaumaturge : Satan le diable: la maladie est son ocauvre, affirment des ténors
du mouvement (Yonggi Cho 1995: 13 ; Maasbach 1994 : 28). Mais la violence est
admise par ceux et celles qui en sont les destinataires. Pourquoi ? Parce que selon la
recherche psychosociologique de G. Le Bon :

Les foules ne raisonnent pas, qu’ elles admettent ou rejettent les idées en bloc ;
ne supportent ni discussion, ni contradiction, et que les suggestions agissant sur elles
envahissent entiérement le champ de leur entendement et tendent aussitot a se
transformer en actes. Nous avons montré que les foules convenablement
suggestionnées sont prétes a se sacrifier pour I'idéal qui leur a été suggéré. Nous
avons vu aussi qu’elles ne connaissent que les sentiments violents et extrémes, que,
chez dlles, la sympathie devient vite adoration, et qu'a peine née I'antipathie se
transforme en haine. Ces indications générales permettent déja de pressentir la nature
deleurs convictions (Le Bon PF : 46).

La rhétorique thérapeutique qui reléve de cette phénoménalité linguistique,
serait davantage de nature doxique que rationnelle. Tout un montage linguistique
participe a cette restauration des ames en souffrance ; montage dans lequel : dire c’'est
faire. En effet, le pasteur quand il énonce le surgissement du miracle s attend a ce
qu'il sopére. Il est I'auxiliaire du dieu-thaumaturge qui le charge de cet événement
surnaturel. Leurs énonceés sont, tout simplement, ce que I’ anthropologue F. Laplantine
appelle des « énoncés performatifs [...] ¢ est-a-dire des énoncés qui, loin de constater
une réalité préexistante, de la "représenter”, produisent eux-mémes une rédité
inédite » (Laplantine 2007 : 177). Toutefois, « faut-il [alors] regretter que ce ne soit
jamaislaraison qui guide lesfoules ?» (Le Bon PF: 71). Lesressorts de lavolition de
cette derniére seraient cassés d' apres les explications de Gustave Le Bon :

La foule est un troupeau servile qui ne saurait jamais se passer de maitre. Le
meneur a d abord été le plus souvent un mené. Il a lui-méme été hypnotisé par I’idée
dont il est ensuite devenu I'apbtre. Elle I'a envahi au point que tout disparait en

151

BDD-A954 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:00 UTC)



Max BELAISE

dehors d’elle, et que toute opinion contraire lui parait erreur et superstition [...] Les
meneurs ne sont pas le plus souvent des hommes de pensée, mais des hommes
d'action. Ils sont peu clairvoyants, et ne pourraient |’ ére, la clairvoyance conduisant
générdement au doute et al’inaction. [...] Quelque absurde que puisse étre I'idée qu'ils
défendent ou le but qu'ils poursuivent, tout raisonnement s émousse contre leur
conviction. Le mépris et les persécutions ne les touchent pas, ou ne font que les exciter
davantage. Intérét personnel, famille, tout est sacrifié. L’instinct de la conservation lui-
méme est annulé chez eux, au point que la seule récompense qu'ils sollicitent souvent
est de devenir des martyrs. L’intensité de leur foi donne a leurs paroles une grande
puissance suggestive. La multitude est toujours préte a écouter I’'homme doué de
volonté forte qui sait s'imposer aelle. Les hommes réunis en foule perdent toute volonté
et setournent d'instinct vers qui en posséde une (Le Bon PF: 73).

D’ou les procédés utilisés face a la désespérance de cette foule, parmi ceux-ci
ce que Corten appelle le processus de « phagocytation du discours médical » (Corten
1998 : 61) ; processus qui, selon lui, serait trés peu étudié. Le réalisme de la situation
I’autorise adire :

Que le premier procédé de simplification est I'expansion de la dimension
configurationnelle, énonciative et interactive. Celle-ci doit dilater et animer le désir du
destinataire [...] Le second procédé de simplification narrative a l'oeuvre est la
dramatisation. Les besoins de la narration et, en particulier, d’une narration qui se
déroule dans un temps bref obligent a une mise en forme du temps. Pour pouvoir
aboutir & un dénouement du type du « miracle», il faut d'une part partir d'un état
initial désespéré. En général, les récits sont construits sur le modéle suivant : malgré
les tentatives de solutions (opérations chirurgicales, traitements rigoureux etc.), le mal
qui dure déja depuis longtemps (dramatisation 10, 20, 30 ans!) continue. C'est le
« fundo do poso » (fond du baril) (I’ expression méme est trés courante ; parfois, on a
désespoir, envie de mourir, tentative de suicide, etc.) (Corten 1998 : 62-63).

Ains se pose le probléme épistémologique lié a cette modalité
communicationnelle : « lelien logique entre persuasion et validité » (Danblon 2009 :
9). E. Danblon a réfléchi sur [C]e paradoxe de la preuve en rhétorique (Danblon
2009 : 9-19). Selon la chercheuse belge, « aujourd’ hui encore, on sait combien pése
la censure que Platon a fait porter sur la rhétorique naissante en stigmatisant, au sein
de cette pratique, tout ce qui pouvait relever de I'intuition et de I’émotion comme
symbole de I'irrationnel » (Danblon 2009 : 15). Certes, on ne peut nier ladimension
intuitive de cette médecine pentecdtiste qui par exemple insiste sur la dimension
sociale (communautaire) de la vie de ses adeptes. Une caractéristique n’ échappe pas
aujourd’ hui aux sociologues de la médecine, conscients de ce qu’'E. Morin appelle:
«Un besoin vital d' attachement, [de] dévouement a un "nous’ » (Morin 2010 : 68),
« [cette quéte] d un peu chaleur humaine » (Lado 2008 : 67) en vue d’ un mieux-étre.
Or que dit la recherche en saciologie de la médecine ? Elle stipule : « Que le soutien
social exerce un impact sur différents aspects de I’ état de santé » (Adam, Herzlich
2007 : 54). Elle mentionne aussi parmi les facteurs méioratifs: la pratique d’une
religion. D’ ou cette propension de cette religion thérapeutique « a [vouloir] guérir
les laissés pour compte de la médecine moderne » (Martin 2009 : 107). Ces derniers
trouvent cette amélioration de leur état et ne s en portent pas plus mal, réduisant du
coup les dépenses de santé publique. « Avant tout, e pasteur pentecttiste [n'] est-[il
pas| un personnage investi d'un certain nombre de dons charismatiques et les

152

BDD-A954 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:00 UTC)



Rhétorique du discours thérapeutique en thaumaturgie pentecttiste

fidéles [n'] ont-[ils pas] nhotamment la possibilité de recourir alui dans des situations
de désordre biologique [...] L’intervention du pasteur [ne] permet-[il pas] la
résolution de cas pathologiques graves, voire irrémédiables ?» (Pédron 1995 : 81,
82). Ne sont-ils pas mis en demeure de fournir des résultats ? Eux qui possédent « la
[égitimité et I autorité morale » (Meyer 2004 : 8), ainsi que le savoir-faire consistant
a « annuler toute problématisation que peut toujours effectuer I’ auditoire » (Meyer
2004 : 36), pour faire entendre la vérité de cette rhétorique thérapeutique.

Les résultats que I'on observe viennent contredire les détracteurs de cette
médecine religieuse qui, quoiqu’approximative, réhabilite les contemporains
fatigués d'étre soi, au ou I'entend le sociologue A. Erhenberg (2008). Pour E.
Danblon (2009 : 16), c'est la preuve de la fonctionnalité de I'intuition humaine. De
plus, pour I'historien de la philosophie G. Romeyer-Dherbey, la rhétorique, selon
Gorgias, «agit comme la poésie; elle est tromperie justifiée. Elle engendre
I’émotion dans I'@me de celui qui écoute ; dés lors elle est capable de persuader,
c'est-a-dire de "conduire les ames’ dans le sens meilleur » (Romeyer-Dherbey
2010: 63). Ce qui est certain, c'est que le systeme perceptif ne peut donc faire
oublier ce principe psychosociologique qu’'aexposé G. Le Bon :

Les foules ont toujours subi I'influence des illusions. C'est aux créateurs
d'illusions qu'elles ont élevé le plus de temples, de statues et d autels. Illusions
religieuses jadis, illusions philosophiques et sociales aujourd’ hui, on retrouve toujours
ces formidables souveraines a la téte de toutes les civilisations qui ont successivement
fleuri sur notre planéte (Le Bon PF : 68).

De plus, ce principe n'abolit pas la toute puissante raison, mais met en
lumiére « I" épuisement des prétentions totalisantes d' une raison [médicale] unique »
(Vattimo 1998 : 42). La santé (le salut) se déclinerait sous d’ autres modalités, ce qui
N’ échappe pas a certaines ingtitutions telles que celles impliquées dans la prévention
et lapromotion de la santé”.

4, Lesalut logothérapique

L’idée du soin par le discours ne date pas d aujourd’ hui. Le Sophiste Gorgias
soutenait |a puissance de son art dans |’ obtention de la rémission des malades. Selon
le philosophe des deux techniques médicale et médico-linguistique, la seconde
surpasserait la premiére. 1l reconnait une certaine supériorité de la parole dans
I efficacité de la guérison, puisgu’il est parvenu a des résultats contrairement aux
véritables techniciens de I’ art médicinal.

Jai souvent accompagné mon frére et d autres médecins chez quelqu’un de
leurs malades qui refusait de boire une potion ou de se laisser amputer ou cautériser
par le médecin. Or tandis que celui-ci n’arrivait pas a les persuader, je I'ai fait, moi,
sans autre art que la rhétorique. QU un orateur et un médecin se rendent dans la ville
gue tu voudras, s'il faut discuter dans I’ assemblée du peuple ou dans quelque autre

4 En France, I'Ingtitut National de Prévention et d’ Education pour la Santé vient de faire paraitre un
numéro spécial sur la question : Quels liens entre religieux et santé ?, « La santé de I’ homme », n° 406,
mars-avril 2010.

153

BDD-A954 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:00 UTC)



Max BELAISE

réunion pour décider lequel des deux doit étre éu comme médecin, j’ affirme que le
médecin ne comptera pour rien et que |’ orateur sera préféré, s'il le veut. Et quel que
soit I'artisan avec lequel il sera en concurrence, |'orateur se fera choisir
préférablement & tout autre ; car il n'est pas de sujet sur lequel I'homme habile a
parler ne parle devant la foule d'une maniére plus persuasive que n’'importe quel
artisan [...] Telle est la puissance et la nature de larhétorique (Platon G : 456b—457c).

[l faut entendre par salut : la santé; étant entendue que par leurs agirs les
thérapeutes spirituels font prendre conscience de la « proximité du sain et du saint »
(Laplantine 2007 : 209). La santé est donc obtenue par la parole (du pasteur) /la
Parole (de Dieu), par I'imposition des mains lors de ces mises en scéne ou se
manifeste de I’ effervescence religieuse. Or pour la psychologie, «ces moments
d effervescence [religieuse] entrainent facilement des effets de transe collective et
de suggestion trés forte avec les résultats que I’ on peut en attendre» (Jeanne-Julien
2010 : 20).

Loin d' étre sans fondements, I'art médicinal pentecttiste se nourrit de toutes
les critiques que peuvent faire les médecins et les malades de la médecine. Ains
certaines déclarations sont ressenties comme de solides arguments en faveur de leurs
pratiques. A travers celles-ci, laraison médicale et I’intuition médicinale s opposent
en tant que modalités de connaissance de la personne malade. L’'une des
personnalités de la médecine scientifique étasunienne fit une déclaration que ne
manguérent pas d explorer les penseurs de cette confession. Pour cette figure
médicale:

Tout médecin qui manque de foi en I’ Etre supréme n’ a pas e droit de pratiquer

la médecine. Le médecin qui entre dans la chambre d’'un malade n’entre pas seul. Il

peut soigner la personne souffrante avec des les instruments de la médecine

scientifique. Sa foi en une puissance supérieure fait e reste. Montrez-moi le docteur
qui nie I’existence de |’ Etre supréme et je lui dira qu'il n'a pas le droit de pratiquer

I’art de guérir....Nos facultés de médecine font un magnifique travail en enseignant le

fondement de la médecine scientifique, toutefois, je crains que la concentration sur les

sciences de base ne soit si grande que I’ enseignement des valeurs spirituelles en est

presque négligée (Kuhlman s.a. : 14).

L es déductions critiques des pentecttistes leur fournissent aussi les matériaux
pour bétir leurs savoir-faire. Le fait que la technique se substitue a la spiritualité
justifie I'intervention de ces thérapeutes auprés de I'homme malade de la
civilisation ; d’autant que « les causes des maladies qui touchent I’ ame peuvent aussi
étre a I'origine de maladies physiques» (Yonggi Cho 2002 : 34). L’expérience
scientifique ne suffit pas dans ce cas; I expérience spirituelle, elle, est intégrative et
sans limites. En vertu des différentes postures, on reléve que certains de ces
thérapeutes entendent partager la tache avec des soignants labellisés, d’ autres pas.
Ces derniers risguent de tomber sous les coups de la sanction que prévoit Platon :
« Qui use mal [de larhétorique] mérite laréprobation, I exil et lamort » (Platon G).

Quoigu’il en soit, le logos pentecdtiste vient signifier toute la réalité profonde,
ainsi gue la signifiance, de la maladie. Précisément, il est propre a nous faire sentir
gue la médecine moderne se trompe sur ce gu’elle est. La connaissance objective
gu'en a fait la philosophe Cl. Marin I’autorise a dire: « Que la maladie modifie

154

BDD-A954 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:00 UTC)



Rhétorique du discours thérapeutique en thaumaturgie pentecttiste

radicalement le rapport & soi et aux autres, parce qu’ elle peut remettre en cause tous
les pbles de I’ identité » (Marin 2008 : 41-50).

5. Conclusion

Selon E. Morin, nos contemporains sont en quéte de « demandes de qualité de
la vie et de convividité, jointes aux soucis de santé» (Morin 2002a: 58). Les
communautés pentecttistes satisferaient ces demandes. Elles participent, de part leur
existence, ala création de réseaux sociaux dont on connait leur impact sur la santé :
ils améliorent celle-ci, déclare le politologue et spéciaiste de la cohésion sociale
dans les sociétés modernes R. Putnam.

Qui plus est, la mondiaisation qui, pour la géographe C. Ghorra-Gobin
(2006 : 16) se traduit par une déterritorialisation de la culture et du coup du
[religieux], facilite I’ expansion du mouvement ; le pentecttisme est donc le produit
de cette seconde mondiaisation. Ce rapport de signification entre ces deux
mouvements: religieux et géographique se comprend par |"homogénéité des
pratiques sanitaires dans cette confession; pratiqgues qui sont loin d'étre
accidentelles et qui ébranlent la perception rationnelle de certains esprits. En effet,
les esprits modernes sont familiers d’ une démarche qui a pour fondement essentiel la
raison raisonnante. Or tel n’et pas le cas de la médecine que pratiquent les pasteurs-
chamanes du mouvement. D’ailleurs, les récents travaux de la recherche
biomédicale semblent donner raison a ces thérapeutes. Car tout un courant de la
médecine donne une nouvelle interprétation de la santé qui n'implique pas les
catégories traditionnelles, et accréditerait la médecine intuitive pentecétiste. Cette
nouvelle médecine se base :

—sur |’ épigénétique et conteste la matérialité du dogme du tout-géne ;

—sur I"influence des hormones;;

—ainsi que sur I'immunologie.

Ainsi, selon le hiologiste J. de Rosnay (2010 : 56), gréce ala connaissance de
I’ écheveau des interactions épigénétiques, on connait les clés fondamentales pour
maintenir I’homéostasie a un niveau de santé optima. «Il Sagit de cing
comportements interdépendants : la nutrition, |’ exercice modéré, le management du
stress, |"entretien d’ un réseau familial et social et le plaisir. Chacun stimule dans le
corps des molécules qui agissent sur lamodulation de |’ expression des géenes ».

Certesrien ne nait au hasard, car pour le politologue canadien G. Bibeau :

Les hommes et les femmes « qui croient en tout » sont de moins en moins
réfractaires au mélange, au brassage et au métissage, ce qui les rend particuliérement
inventifs en matiére de religion et de ritualité. La prolifération du souci de soi,
I'idéologie du mieux-étre et |'utopie de la santé parfaite paraissent en effet
indissociables d’une remontée de la religiosité, de la recherche du lien social, de
préférence dans de petits groupes, et d’ une harmonie avec les rythmes fondamentaux
de I'univers. La nouvelle mouvance thérapeutico-spirituelle participe de plus, les
études I'ont montré, de la mode de I'écologisation des conduites et de la
spiritualisation de I'expérience personnelle. Les divers groupements thérapeutico-
spirituels  disciplinent les personnes, hygiénisent les cités, moralisent les
comportements et réconcilient les personnes avec le travail, avec la société et avec la
planéte Terre, dans une sorte de néo-puritanisme du corps, de |’ esprit et de la nature.

155

BDD-A954 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:00 UTC)



Max BELAISE

Il 'y a pas aujourd’ hui moins de morale maisil y en aplus; elle est aussi sans doute
plus insidieuse et plus invasive qu'elle ne |'a jamais été, portée qu'elle est par de
multiples instances normalisatrices et s'infiltrant au plus profond de I'intimité des
personnes(Bibeau 2006 : 204).

Quoiqu’il en soit, la démarche thérapeutique de ces spéciaistes de médecine
religieuse interpelle les hommes et les femmes de la modernité qui se sentent
humiliés par la maladie, au sens ol I'entendait Alain (DM : 182). Cependant,
I’exigence d'une recherche philosophique authentique sur la question donne a
reconnaitre que bien des philosophes ont réfléchi sur la question de I'intervention
supra-naturelle dans la maladie. Ainsi Rousseau affirme : « Que toute maladie vient
de Dieu » (Rousseau 1992 : 32). Et le philosophe des Lumiéres d’ gjouter : « Est-ce a
dire qu'il soit défendu d appeler le médecin ? » (Rousseau 1992 : 32). Une position
éthique qui croise deux dimensions de la réalité: la naturelle et |a supra-naturelle.
Certes, tel n'est pas le cas de certaines tendances pentecOtistes qui restent
convaincues que seule l'intervention de I'Alté&ité permet de rétablir le
dysfonctionnement du corps et de la psyché. Quant au philosophe J. Locke, quoique
médecin, il était « le premier a conseiller de ne pas recourir trop vite a la médecine
et aux médecins». Et le penseur anglais tout en ne croyant pas aux miracles en
relevait le caractére supra-naturelle: « Une opération sensible, que le Spectateur
regarde comme Divine, parce gu’ elle est au-dessus de sa portée contraire méme, ace
qgu'il croit, aux Lois établies de la Nature » (Locke DM : 3). Pour autant, le miracle
guand il est «considéré a la loupe[ne] risquel-t-il pas] toujours [étre] contesté »
(Alain M : 182), comme I’ estimait Alain en son temps ?

Bibliographie®

Ouvrages

Abgrall 1998 : J-M. Abgrall, Les charlatans de la santé, Paris, Editions Payot & Rivages.

Adam, Herzlich 2007 : Ph. Adam, Cl. Herzlich, Sociologie de la maladie et de la médecine,
Paris, A. Colin.

Berger 2001 : P.L. Berger (sousladir. de), Le réenchantement du monde, Paris, Bayard.

Bergson 1946 : H. Bergson, Les deux sources de la morale et de la religion, Paris, PUF.

Castoriadis 1975 : C. Castoriadis, Le nouvel imaginaire de la société, Paris, Editions du
Seuil.

Cox 1995: H. Cox, Le retour de Dieu/Voyage en pays pentectiste, Paris, Desclée de
Brouwer.

Ecco 2006 : U. Ecco, A reculons comme une écrevisse, Paris, Grasset.

Erhneberg 1998 : A. Erhneberg, La fatigue d' étre soi, Paris, O. Jacab.

Gardes-Tamine 2002 : J. Gardes-Tamine, La rhétorique, Paris, A. Calin.

Kepel 2001 : G. Kepel, La revanche de Dieu, Paris, Seuil.

*Kuhlman s.a.: K. Kuhlman, Je crois aux miracles, Pibrac, Editions Oméga international .

Laplantine 2007 : F. Laplantine, Ethnopsychiatrie psychanalytique, Paris, Beauchesne.

*Lewis 1988 : J. Lewis, Domine au milieu de tes ennemis, trad. De I’ Anglais, Hosanna.

® Dansla hibliographie, I’ astérisque signale lalittérature du mouvement de Pentecbte.

156

BDD-A954 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:00 UTC)



Rhétorique du discours thérapeutique en thaumaturgie pentecttiste

*Maashach 1994 : J. Maashach, Comment recevoir la guérison de Dieu ?,
Apeldoornselaan/La Haye, Maison d’ Editions Gazon.

Meyer 2004 : M. Meyer, Larhétorique, Que sais-je ?, Paris, PUF.

Miano 2006 : L. Miano, Contours du jour qui vient, Paris, Plon.

Morin 2002a: E. Morin, Pour une politique de civilisation, Paris, Arléa.

*Prince 1997 : D. Prince, Le flacon de médicament de Dieu, trad. De I'Anglais, DPM
International .

Rousseau 1992 : J.-J. Rousseau, Du contrat social, Paris, Gallimard.

Sartre 1996 : J.-P. Sartre, L’ existentialisme est un humanisme, Paris, Gallimard.

Touraine, Khosrokhavar 2000: A. Touraine, F. Khosrokhavar, La recherche de soi, Paris,
Fayard.

*Yonggi Cho 2002 : D. Yonggi Cho, Comment puis-je étre guéri ?, trad. de I’anglais, Editions
Ministéres Multilingues, Québec.

*Yonggi Cho 1995: D. Yonggi Cho, Le chrétien face a la maladie, trad. de I'anglais, Floride,
Vida

*Yonggi Cho 1985: D. Yonggi Cho, La quatriéme dimension, trad. de I'anglais, Deerfield,
Floride.

Revues

Armogathe 2008 : J.-R. Armogathe, Plaire, instruire et édifier : les traits spécifiques de la
rhétorique dela chaire, in « Littérature », n° 149, p. 45-55.

Beaude 2003 : P.-M. Beaude, Rhétorique, esthétique littéraire et théologie : Dialogue avec
Marcel Viau, in « Lava théologique et philosophique », vol. 59, n° 1, p. 158.

Bibeau 2006 : G. Bibeau, Les églises noires de Montréal : une voie vers la citoyenneté ?, in
« Anthropologie et Sociétés », val. 30, n° 1, p. 202-211.

*Boulagnon 1985 : A. Boulagnon, La sinistrose, in « Pentecote », janvier, n° 1, p. 4-6.

Charentenay 2008 : P. de Charentenay, Les religions au coaur de nos sociétés, in « Etudes »,
n° 4093, septembre, p. 153-163.

Corten 2010: A. Corten, Une religion de I’émotion, in « Maniére de voir/Le monde
diplomatique », n° 113, octobre-septembre, p. 46-49.

Corten 2001 : A. Corten, Explosion des pentecttismes africains et latino-américains, in « Le
Monde diplomatique », n° 573, décembre, p. 23.

Corten 1998 : A. Corten, Miracles en Amérique latine, in « Mots », juin, n° 55, p. 60-73.

Couvelaire 2007 : L. Couvelaire, Protestants francais: les évangélistes a I’ offensive, in
« NouvelObs », février.

Cyrulnik 2009 : B. Cyrulnik, Les chemins du bonheur sont toujours possibles, in « Péerin »,
n° 6583, 29 janvier, p. 43.

Danblon 2009: E. Danblon, Sur le paradoxe de la preuve en rhétorique, in
« Communications », n° 84, p. 9-19.

*D.R.S. 1984 : Lareligion chrétienne : quatre grands miracles, in « Pentecéte », novembre,
n° 11, p. 4-5.

Gauchet 1998 : M. Gauchet, La religion dans la démocratie, Paris, Le Débat / Gallimard.

*Guérie : Guérie de toute envie de destruction, in « Pentecote », octobre 1998, n° 10, p. 4.

Ghorra-Gobin 2006 : C. Ghorra-Gobin, Universalité du multiculturalisme a I'heure de la
mondialisation, in « Géographie et cultures », n° 58, p. 5-18.

Guillebaud 2008 : J.-Cl. Guillebaud, La mondialisation du religieux, in « Etudes », n° 4095,
novembre, p. 473-483.

Habermas 2008 : J. Habermas, Qu’est-ce qu’ une société post-séculiére, in « Le débat », n°
152, novembre—décembre, p. 4-15.

157

BDD-A954 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:00 UTC)



Max BELAISE

Hollenweger 1970 : W. Hollenweger, Redécouvrir le Pentecttisme, in « Communion », n° 1,
p. 75-78.

Jeanne-Julien 2010 : P. Jeanne-Julien, Miracle ou thérapie ?, in « Hypnose », n° 16, février—
mars—avril, p. 18-27.

Kibédi Varga 2008 : A. Kibédi Varga, La rhétorique et les autres, in « Littérature », n°149,
p. 73-82.

« Lasanté de I’homme », n°® 406, mars—avril 2010.

Lado 2008 : L. Lado, Les enjeux du pentecotisme africain, in « Etudes», n® 4091, juillet—
ao(t, p. 67.

*Leblond 1996 : A. Leblond, La guérison : le pain des enfants, in « Pentectte », octobre,
n° 10, p. 25.

*« Le Semeur », journal du Centre d’ Accueil Universel de Paris, édition n° 13, p. 8.

« Libération », 23 ao(t 2010, p. 12.

Maffesoli 2007 : M. Maffesoli, Le réenchantement du monde, Paris, La Table Ronde.

Martin 2009 : D. Martin, Le don deslangues, in « Le débat », n° 155, mai—ao(t, p. 102-111.

Marin 2008 : Cl. Marin, Violences de la maladie, in « Etudes », n° 4091-4092, juillet—ao(t,
p. 41-50.

Meunier 2007a: M. Meunier, Miracle a Kaduna, in «La Revue pour I'intelligence du
monde », janvier—février, p. 22-28.

Meunier 2007b : M. Meunier, J ai appliqué ma main, la tumeur s'est dissoute, in « La Revue
pour I"intelligence du monde », janvier—février, p. 30.

Morin 2002b: E. Morin, L'homme générique vers la société-monde, in « Cultures en
mouvement », n° 44, février, p. 16.

Morin 2010 : E. Morin, Nous sommes devenus des orphelins du cosmos, in « Le Monde »,
hors-série, p. 68.

« L’intelligence du monde », janvier—février 2007, p. 29-31.

Onfray 2009: M. Onfray, Les religions se nourrissent de la pulsion de mort, in
« Marianne », n° 643, 15-21 aot, p. 21-23.

Romeyer-Dherbey 2010 : G. Romeyer-Dherbey, Gorgias et I'art de la rhétorique: charmer,
est-ce tromper?, in « Le Magazine littéraire », n° 499, juillet—ao(t, p. 62-63.

Rosnay 2010: J. de Rosnay, Intégrer la complexité est la clé du progres, in « Clés»,
novembre, p. 53-57.

*Pinguet 1996 : A. Pinguet, Renouvellement total, in « Pentec6te », octobre, n° 10, p. 5.

Putnam 1996: R. Putnam, C’et grace aux liens sociaux que notre niveau de richesse et notre
santé s améliorent, in « Enjeux », n° 215.

Pédron 1995 : S. Pédron, Pentecdtisme, pratiques thérapeutiques et rapport a la maladie, in
« L’ Ethnographie », 91, 2, p. 77-94.

Schlesser-Gamelin 1999 : L. Schlesser-Gamelin, Le langage des sectes, Paris, Editions Salvator.

Tonda 2006 : J. Tonda, Economie religieuse du pentecotisme en Afrique, in « La pensée », n°
348, p. 81-94.

Tshitenge Lubabu 2007 : M.K. Tshitenge Lubabu, Cing cent millions d’ ames, in « La Revue
pour I"intelligence du monde », janvier—février, p. 21.

Van Eersel 2003 : P. Van Eersel, Notre corps est-il naturellement religieux , in « Nouvelles
Clés », n° 23, automne, p. 14-19.

Vattimo 1998 : G. Vattimo, Perdons-nous la raison ?, in « Le Nouvel Observateur », hors
sérien® 32, p. 40-42.

Sour ces électroniques

Alain DM : Alain, Deux morts, in «Esquisses de I"homme», http://www.ugac.ca/
Classiques des sciences sociales/ p. 182.

158

BDD-A954 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:00 UTC)



Rhétorique du discours thérapeutique en thaumaturgie pentecttiste

Alain M : Alain, Du miracle, in « Vigiles de |’ esprit », http://www.ugac.ca/Classiques_des
sciences_sociales/215 p.

Alain TM : Alain, Thaumaturgie et médecine, in « Esquisses de I’ homme »,
http://www.ugac.ca/ Classiques des sciences sociales/201 p.

Locke DM : J. Locke, Discours sur les Miracles, http://un2sg4.unige.ch/athena/p. 2—7.

Platon G : Platon, Le Gorgias, http://www.ugac.ca/Classiques_des sciences sociales/456hb—
457c.

LeBon PF: G. Le Bon, Psychologie des foules (1895), Paris, Alcan, 1905,
http://www.ugac.uquebec. ca/zone30/Classiques_des_sciences_sociales/index.html.

Vagas Llosa FRN: M. Vargas Llosa, La France connait un repli nationaliste,
http://fredericjoignot.blog.lemonde.fr/2010/10/07/mario-vargas-1l osa-prix-nobel -de-
litterature-2010-entretien-réalisé-aprés-le-non-a-la-constituti on-européenne-la-
France-dit-il-connalt-un-repli-nationaliste/.

Rhetoric of the therapeutic discour se in Pentecostal thaumatur gy

Observing the prodigious growth of Pentecostalism religion, one may assert that
A. Malraux’s prophesy is being accomplished. Indeed, the French cultural minister and
writer prophesized that the 21% century would have been religious or not. Religious
sociologists confirm the religious character of our century. Meanwhile scientists are not able
to characterize this epoch: is it post, up-modern, ultramodern, or hyper-modern? In this
paper, we'll deal with the medicinal aspects of this confession; precisely we argue that the
pastors as healers are using persuasive discourses to reach their goal: restoring people to their
health — what appears to many observers as manipulation. Neverthel ess the theatrical aspects
of their rhetoric, their discursive performance — based upon the bible which is considered as
a medical handbook dealing with Jesus thaumaturgy —, order a profound analysis. We posit
that their healing success is based upon their oratorical talent. Consequently, if we analyze
their practices of expression, we'll be able to explain what is beyond this universal healing
success, within Western and Southern societies.

Université des Antilles-Guyane
Martinique

159

BDD-A954 © 2010 Institutul de Filologie Romana ,,A. Philippide”
Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 22:12:00 UTC)


http://www.tcpdf.org

