
 
 
 

Legenda Sfintei Vineri – între sacru şi diabolic 
 

Raluca LEVONIAN 
 
 

Key-words: Romanian popular culture, Saint Friday, Christian saint, the 
Roman goddess Venus 

 
 
Legenda apocrifă despre Sfânta Vineri este interesantă din perspectiva 

simbolismului acestui personaj feminin, care cumulează aspecte benefice şi 
malefice, atât de contrastante, de parcă în această figură s-ar suprapune două 
personaje complet diferite. O variantă a textului este inclusă în Codex Sturdzanus, 
legenda fiind copiată de către preotul Grigorie din Măhaci după un original pe care 
B.P. Hasdeu îl plasează în regiunea Braşovului şi îl datează ca fiind anterior anului 
1600. N. Cartojan a semnalat existenţa unei copii realizate de preotul Urs din 
Cotiglet, în timp ce N. Iorga a descoperit o copie fragmentară la finalul unei psaltiri 
găsite la Berivoiul Mic. Discutând filiaţia manuscriselor, Gh. Chivu are în vedere, în 
plus, un text intitulat Viaţa preacuvioasei Paraschevii, ce să zice Petca sau Vineri şi 
inclus într-un codice maramureşean de la începutul secolului al XVIII-lea. 
Concluzia la care ajunge Gh. Chivu în urma comparării textelor este că toate au la 
bază aceeaşi traducere a legendei, însă variantele notate de preotul Grigorie şi de 
preotul Urs provin dintr-o copie lacunară a traducerii originale. Varianta 
maramureşeană şi cea descoperită de Iorga au la bază în schimb o copie integrală a 
traducerii (CS 1993: 120–125). 

Dimensiunea hagiografică 

Eroina legendei apocrife este fiica lui Agaton şi a Polfiei, creştini care au 
promis că îşi vor închina copilul Domnului. Naşterea copilei a fost anunţată de un 
înger şi, la vârsta de cinci ani, Sfânta Vineri pleacă de acasă pentru a propovădui 
credinţa creştină. Sfânta va întâlni în acest drum trei împăraţi diferiţi (Antioh, 
Atizma şi Aclip), iar aceste întâlniri decurg după un tipar similar. Impresionaţi de 
frumuseţea ei, împăraţii îi cer să renunţe la credinţa creştină pentru a se căsători cu 
ei. Refuzul sfintei duce la torturarea sa şi, de fiecare dată, este salvată de intervenţia 
miraculoasă a divinităţii; sfânta se roagă şi devine invulnerabilă la torturi sau se 
închină şi învinge un zmeu. În cele din urmă, sfintei i se taie capul, dar ea se roagă 
înainte de a muri pentru a fi miluiţi creştinii care îi cinstesc ziua, iar cei care nu o 
respectă să fie blestemaţi.  

Conform opiniei lui Nicolae Cartojan, această legendă este una hagiografică, 
din categoria celor care prezintă vieţile unor sfinţi martiri. Astfel de legende au 
început să circule în perioada în care creştinismul nu devenise religie oficială, iar 

„Philologica Jassyensia”, An VI, Nr. 1 (11), 2010, p. 81–88 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:28:38 UTC)
BDD-A932 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Raluca LEVONIAN 

credincioşii erau persecutaţi (Cartojan 1974: 175–176). Elaborarea legendelor 
hagiografice se datorează pe de o parte martiriului real al unor creştini, pe de altă 
parte, dezvoltării cultului sfinţilor, ceea ce a dus la necesitatea informării 
credincioşilor cu privire la viaţa sfinţilor veneraţi. Legenda Sfintei Vineri ar putea 
avea la bază, aşadar, un sâmbure de adevăr, legat de existenţa reală a unei creştine 
martirizate pentru credinţa sa, însă acest nucleu a fost amplificat, prin recursul la 
elemente care o apropie de basm: creşterea miraculoasă a fetiţei, cele trei întâlniri cu 
împăraţii păgâni, confruntarea cu zmeul. Trăsătura este comună legendelor despre 
vieţile sfinţilor martiri: concepute într-o perioadă în care creştinismul încerca să se 
impună, ele apelează la miraculos pentru a creşte impactul în rândul credincioşilor. 
N. Cartojan vede, în această căutare a miraculosului, rezultatul unor influenţe 
multiple, deoarece creatorii legendelor hagiografice se inspirau nu doar din scrierile 
canonice, ci şi din creaţiile folclorice, transmise oral, şi din literatura apocrifă 
vetero- şi neo-testamentară (Cartojan 1974: 178).  

Textul legendei apocrife despre Sfânta Vineri pare, la lectură, mai viu şi mai 
captivant decât cel canonic, conţinând numeroase enunţuri în vorbire directă şi 
evenimente spectaculoase. Scrierea canonică menţionează, spre exemplu, că, la 
porunca împăratului Asclipie, sfânta urma să fie mâncată de un balaur. Este suficient 
ca Sfânta Paraschiva să sufle şi să facă semnul crucii asupra lui, pentru ca balaurul 
să dispară. Textul apocrif prezenta o versiune diferită, mai plastică: tânăra calcă pe 
falca zmeului şi trece prin trupul lui afară. Este inserat şi un fragment consemnând 
reacţia diavolului, redat în stil direct: „O, mişei de noi, cumu ne ruşinăm noi 1000 de 
bărbaţi, ceia ce eram în cetate, de o fată ne ruşinăm noi acum!” (CS 1993: 285). 
Atrag atenţia, în ambele texte, şi numele împăraţilor întâlniţi de sfântă. Numele 
Antioh şi Atizma nu se regăsesc în versiunea bisericească, unde primul împărat este 
numit Antonin. Greu de spus dacă este o referire certă la dinastia Antoninilor, din 
dorinţa de a ancora povestea în realitate sau pură coincidenţă. Numele ultimului 
împărat din legenda apocrifă, Aclip, îşi are însă corespondentul în numele celui de-al 
doilea „ighemon” pe care îl înfruntă sfânta, Asclipie. Devine clară aici deformarea 
numelui Asklepios, zeul antic al medicinei. Referirea ar putea fi o dovadă a modului 
în care creştinismul a încercat să se impună, combătând cultele păgâne. 

Caracterul apocrif al legendei reprezintă o problemă discutabilă. Pornind de la 
descrierea legendelor apocrife realizată de N. Cartojan, observăm că textul sturdzan 
poate fi inclus în această categorie, din moment ce păstrează dimensiunea fabuloasă 
specifică literaturii apocrife. N. Cartojan nu o mai consideră însă apocrifă, aducând 
drept argument includerea ei în Mineiul pe luna iulie, aprobat de sfântul sinod 
(Cartojan 1974: 197). În ceea ce ne priveşte, optăm pentru considerarea legendei ca 
fiind apocrifă, deoarece există totuşi diferenţe între textul legendei şi cel canonic. Un 
element important ţine chiar de identitatea eroinei povestirii. Textul apocrif leagă de 
povestea sfintei două date din calendarul ortodox – 26 iulie şi 14 septembrie –, 
afirmând că praznicul Sfintei Vineri s-ar petrece la 14 septembrie, ziua naşterii ei. 
Povestea similară inclusă în Vieţile Sfinţilor se referă însă la Sfânta Muceniţă 
Parascheva din Roma (VS 1997: 515–516), celebrată în ziua de 26 iulie. Sărbătoarea 
de la data de 14 octombrie, aşa cum o admite biserica ortodoxă, este a unei alte 
Sfinte Paraschiva, mai „importantă” şi mult mai cunoscută credincioşilor. Cele două 
date nu reprezintă, aşadar, naşterea şi moartea aceluiaşi personaj şi motivaţia oferită 

 82

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:28:38 UTC)
BDD-A932 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



„Legenda Sfintei Vineri” – între sacru şi diabolic 

de legendă contrazice canoanele ortodoxe. Este interesant faptul că a circulat textul 
referitor la sfânta „de mai mică importanţă” şi că viaţa acestei sfinte a fost 
confundată cu cea a Sfintei Paraschiva de la 14 octombrie. 

Dimensiunea temporală 

Pe lângă informaţiile pe care legenda apocrifă le oferă despre personajul 
sfintei, este evident că avem de-a face cu sacralizarea unui segment temporal, ziua 
de vineri semnificând în religia creştină ziua în care a fost răstignit Iisus. „Cinstirea” 
acestei zile constituie, astfel, o încercare de reîntoarcere în timpul sacru, originar, de 
recuperare a unui moment fundamental pentru religia creştină. Moses Gaster 
accentuează această dimensiune temporală, considerând că interpretările trebuie să 
pornească de la rugăciunea din finalul textului, care dovedeşte că sfânta nu este un 
personaj real, ci o personificare a zilei de vineri (Gaster 1983: 254). Raporturile 
temporale sunt reflectate şi într-o serie de credinţe populare:  

Sfânta Vineri e cea mai mare din toate zilele, e jumătate de duminică, dacă o 
ţii, e de mare ajutor. E a crucei. 

Vineri l-a străpuns pe Domnul Hristos în coastă şi în sângele ce a curs, toate 
sufletele ce erau în iad au venit de s-au botezat (Niculiţă-Voronca 1998: 227). 

Alte credinţe explică importanţa zilei chiar prin martiriul sfintei:  
Prin unele părţi se crede că Sfânta Parascheva a fost chinuită de păgâni într-o 

vineri şi de aceea, în orice zi ar cădea această sărbătoare, poporul o numeşte Vinerea 
Mare [...] Sfânta Paraschiva se numeşte Vinerea Mare (Pamfile 1997:180). 

Textul apocrif suprapune însă ambele semnificaţii, sacralitatea zilei fiind 
astfel dublu motivată. Într-un alt text apocrif, Legenda Sfintei Duminici, ziua de 
duminică este menţionată alături de cea de vineri, cerându-se respectarea ambelor 
sărbători:  

Povestia sfintee dumireci. Scriptura Domnului nostru a lui Iisus Hristos: [...] 
iară miercuré şi veînreri să postiţi şi să le ţiînreţi cu curăţie şi să slăviţi în numele miu 
(Hasdeu 1984: 65). 

Hasdeu alătură acestui text un altul, care circula în secolul al XIX-lea sub 
formă de broşură, cu titlul Epistolie a Domnului nostru Iisus Hristos ca a trimis-o 
Dumnezeu din cer (de fapt, tot legenda Duminicii, în formă uşor modificată):  

Şi iarăşi zic: pentru vineri şi pentru miercuri, ca să se păzească cu curăţie şi cu 
post, iară nu cu lucrul, că acestea vă vor scoate pre voi din iad (Hasdeu 1984: 65–66). 

Hasdeu avansează o ipoteză îndrăzneaţă, conform căreia asocierea celor două 
sărbători ar fi un ecou al credinţei propovăduite de secta flagelanţilor, din secolul al 
XIV-lea. 

Ecouri folclorice: reprezentările variate ale personajului 

Credinţele şi producţiile literare folclorice dezvăluie o dihotomie a atributelor 
conferite personajului, uneori atât de îndepărtate, încât lasă impresia că există două 
sfinte Vineri, în jurul cărora s-a ţesut o reţea de concepţii, superstiţii şi legende. 

 
 

83 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:28:38 UTC)
BDD-A932 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Raluca LEVONIAN 

Dimensiunea pozitivă relevată de legenda apocrifă se regăseşte într-o serie de 
credinţe: sfânta Vineri apare drept o femeie „bună”, „sfântă”, „împărăteasa 
văzduhului”, care „vindecă de boli, de pericole”, „se roagă pentru creştini. Cei 
harnici şi cuminţi găsesc la ea alinare” (Fochi 1976: 276–277). Tot în răspunsurile 
publicate de A. Fochi regăsim asocierea personajului cu zeiţa Venus, cea care a dat 
numele zilei corespunzătoare a săptămânii („Veneris dies”); această asociere 
motivează concepţia că Sfânta Vineri dă frumuseţe femeilor şi face ca fetele bătrâne 
să se mărite (Fochi 1976: 278).  

Şi Hasdeu discută posibilitatea existenţei unei relaţii între sfânta din legendă 
şi divinitatea antică, aducând ca argument frumuseţea personajului. Această relaţie 
ar putea explica şi faptul că se crede că Sfânta Vineri „are în stăpânire toate 
lighioanele pământului şi îngrijeşte de hrana lor” (Fochi 1976: 277), atribut al zeiţei 
Venus. Sfânta Vineri apare în basme sub două forme, fie asociată altor personificări 
ale zilelor săptămânii, fie independent de acestea. În primul caz, rolul ei este 
întotdeauna pozitiv, ea ajutându-l pe eroul de basm să-şi îndeplinească misiunea. 
Personajul este introdus ca aparţinând unei serii de sfinte: eroul le vizitează, în 
drumul său, pe Sfânta Miercuri, Sfânta Vineri şi Sfânta Duminică, de la care 
primeşte în dar obiecte magice, cu funcţie auxiliară, spre exemplu, „un arc” în 
basmul Ileana Cosânzeana (Şăineanu 1978: 198) sau „un măr de aur” în basmul 
Zâna nenăscută şi nevăzută (Şăineanu 1978: 215).  

Există şi basme în care sfintele o ajută pe eroina părăsită de soţ să îl 
regăsească pe acesta, dăruindu-i obiecte cu ajutorul cărora ea îşi va cumpăra dreptul 
de a intra în odaia lui, de exemplu în basmul Şarpele moşului (Şăineanu, 1978: 172). 
Într-un basm cules de Ion Pop Reteganul, Lupul cu cap de fier, sfânta i-l dăruieşte 
voinicului pe câinele său, Aude-Bine (Pop Reteganul 1986: 111). Aceasta este una 
din puţinele referiri, în basmele care respectă motivul darurilor, la capacitatea sfintei 
de a deţine controlul asupra unor animale, reale sau fabuloase. De fiecare dată, însă, 
sfânta cea mai puternică este Duminica şi regăsim în acest motiv al consultării 
sfintelor un ecou al concepţiei religioase creştine: duminica este ziua cea mai 
importantă, care trebuie ţinută cu orice preţ, urmată în ordinea importanţei de vineri 
şi de miercuri. Creştinismul a consacrat ziua de duminică drept ziua de odihnă şi cea 
în care a înviat Mântuitorul. Semnificaţia religioasă a secvenţelor temporale este 
astfel antropomorfizată.  

Sfânta Vineri apare independent în basmele de tip Fata babei şi fata moşului, 
în care o răsplăteşte pe fata harnică şi cuminte şi o pedepseşte pe cea leneşă. În 
basmele de acest tip, sfânta are, de fiecare dată, unul sau mai multe animale care 
trebuie îngrijite. George Călinescu observă ca principală trăsătură a acestui personaj 
faptul că este o bătrână răzbunătoare şi consideră că dispunem de suficiente date 
pentru a putea vorbi de un „complex al Sfintei Vineri”, care cumulează câteva note 
maniacale: „evlavia, curăţenia excesivă şi pasiunea pentru lighioi” (Călinescu 1965: 
97). Ipoteza ne atrage prin simplitatea şi corectitudinea aparentă, însă este necesar să 
fie analizată cu prudenţă, înainte de a fi adoptată. Este adevărat că această sfântă 
Vineri pare să fie rea. Dar dualitatea caracterului ei este recunoscută şi în 
superstiţiile populare, ea putând „să aducă bine sau rău oamenilor” (Fochi 1976: 
277), în textul legendei apocrife găsim o împărţire evidentă a oamenilor în 
credincioşi şi necredincioşi şi chiar o formă de imprecaţie la adresa celor care nu 

 84

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:28:38 UTC)
BDD-A932 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



„Legenda Sfintei Vineri” – între sacru şi diabolic 

respectă principiile religioase. În basmele de tipul celor menţionate mai sus, sfânta 
nu este doar răzbunătoare, ci justiţiară, ea nu pedepseşte gratuit fetele leneşe, ci 
săvârşeşte un act de dreptate. Putem merge mai departe cu interpretarea, dacă citim 
aceste basme în cheie simbolică. „Stagiul” sau popasul fetelor la casa sfintei Vineri 
are funcţia unei probe iniţiatice evidente şi fetele care o trec îşi dovedesc astfel 
maturitatea şi calităţile; cu darurile primite de la sfântă drept zestre, ele se pot căsători. 
Sfânta funcţionează astfel drept o instanţă simbolică în procesul iniţierii eroinelor. 

Dimensiunea negativă a eroinei este relativ puternică în folclor, dar nu în 
basme. Explicaţia cea mai simplă ar putea invoca drept argument textul apocrif. În 
finalul legendei se face diferenţierea între cei ce respectă ziua sacră şi cei ce încalcă 
„rugăciunea” sfintei: „a nu ţine” ziua reprezintă, în esenţă, încălcarea unui cod 
comportamental în acord cu morala creştină:  

Şi cine nu o va cinsti sfânta veneri, ce o va spurca de voie cu carne, sau cu 
brândză fără de harţi, sau cu curvie, sau fie cu ce lucru rău, să fure netare, e părinţii 
lui să nu s-ară pocăi, să fie istucan acela grumadzu, şi cu mânule sale acela om să nu 
biruiască (CS 1993: 289). 

Observăm că interdicţia provine din credinţa că, prin realizarea unor anumite 
acţiuni, este anulată sacralitatea timpului. Imaginaţia populară dezvoltă lista 
acţiunilor prohibite, dar cele vizate sunt mai ales femeile, deşi textul apocrif nu face 
astfel de diferenţieri de gen.  

Vinerea nu ar fi priincioasă pentru muncile femeieşti, aşadar femeile nu torc, 
nu ţes, nu fac foc în cuptor, nu împletesc, nu taie, „nu fac lăutoare”, nu coc, nu 
pisează sare, nu dărăcesc, nu mătură, nu-şi taie unghiile, nu scaldă copiii mici, nu se 
piaptănă, „nu se laie” şi lista ar putea continua (Fochi 1976: 279). 

Motivaţiile sunt diverse şi nu întotdeauna informatorul popular aminteşte 
existenţa unui personaj malefic. Interdicţia spălării este destul de răspândită: 
„Vinerea să nu te lai, că te doare capul”; „Să nu zoleşti vinerea, că pe ceea lume stai 
până la gât în zoală”; „Pâine de coci vinerea şi de umpli borş, se face sânge” 
(Niculiţă-Voronca 1998: 228). Aceste interdicţii par a fi constituite pe baza unei 
concepţii magice, a similarităţii acţiunilor sau a transformării lor în acţiuni 
corespondente în lumea cealaltă. Interdicţia spălării nu poate fi, însă, restrânsă, la 
ziua de vineri: în general, spălarea este tabuizată în zilele de sărbătoare sau atunci 
când se oferă pomană morţilor. Interesant este şi faptul că au circulat şi credinţe 
opuse, conform cărora abluţiunea în ziua de vineri ar fi un ritual puternic de 
purificare: „În ziua de Vinerea Sacă, cine se scaldă nu are nici o boală peste an; sacă 
tot răul” (Niculiţă-Voronca 1998: 227). Reprezentările negative ale Sfintei Vineri 
indică, poate, şi o contaminare cu alte superstiţii şi cu alte personaje mitologice. 
Antropomorfizarea zilelor săptămânii este o credinţă frecventă (ca şi a momentelor 
zilei, reprezentate în basme prin personaje umane: Zorilă, Miez-de-Noapte etc.), însă 
diferă zilele reprezentate.  

În basme apăreau mai frecvent miercurea, vinerea şi, inevitabil, duminica. În 
superstiţii şi povestiri, pe lângă Vineri, Marţea şi Joia sunt reprezentate în general 
drept personaje feminine respingătoare şi periculoase pentru femeile care nu 
respectă aceste zile. Avem de-a face aici cu o transformare totală a mesajului 
legendei apocrife. Vinerea malefică apare ca fiind bătrână şi urâtă: „Vinerea e slabă 

 
 

85 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:28:38 UTC)
BDD-A932 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Raluca LEVONIAN 

şi cu colţii de fier, ea ar face multă rău oamenilor, dac-ar putea. Alţii zic că vinerea e 
pâcla” (Niculiţă-Voronca 1998: 228). Slăbiciunea personajului pare a fi explicabilă 
prin intermediul postului: „Unui om slab tare i se spune că parcă e Sf. Vineri, pentru 
că vinerile tare să postesc” (Niculiţă-Voronca 1998: 228); vinerea este o „vădană, 
rea şi năpăstoasă” (Pamfile 1997: 108), „o babă, aşa de hâdă şi de pocită, de-ţi venea 
să fugi în toată lumea, să n-o vezi” (Pamfile 1997: 111). Personajul răzbunător apare 
într-o serie de povestiri construite după un tipar similar: o femeie întârzie lucrând, 
este vizitată de o bătrână, care se oferă să o ajute şi cere un anumit obiect, de obicei 
un ceaun, pentru a spăla caierele toarse. Femeia merge la o vecină pentru a 
împrumuta obiectul respectiv, află cine este musafira neaşteptată şi cum să 
procedeze. Femeia reuşeşte să o păcălească pe sfântă să iasă din casă, se închide în 
casă şi întoarce toate obiectele cu gura în jos, cu excepţia opaiţului. Vinerea revine şi 
le cere obiectelor să îi deschidă uşa, dar, de cele mai multe ori, este alungată de 
cântecul cocoşilor. Personajul înfăţişat aici a pierdut caracteristicile sfintei din 
legenda apocrifă, dobândind în schimb însuşiri ale unor duhuri necurate. Elemente 
precum baricadarea femeii în casă şi întoarcerea obiectelor cu susul în jos apar şi în 
povestirile despre strigoi. Tudor Pamfile consemnează o povestire pe acelaşi model, 
despre „tricolici” (Pamfile 1997: 139) şi despre un alt duh feminin, Strigoaica 
(Pamfile 1997: 151).  

Într-una din povestiri, Sfânta Vineri o întreabă pe femeie ce vrea să mănânce: 
carne de om viu sau de om mort şi îi aduce în final trupul unui om care murise de 
curând, dezgropat din cimitir (Pamfile 1997: 110; Niculiţă-Voronca 1998: 230). La 
fel acţionează şi o Strigoaică, după ce a ajutat-o pe o femeie să nască (Pamfile 1997: 
150-151). O legendă rezumată în colecţia lui A. Fochi se referă tot la un atribut fizic 
specific Necuratului: Sfânta Vineri apare la o şezătoare în chip de om, dar cu 
picioare de găină şi, peste noapte, ucide o fată care adormise pe cuptor (Fochi 1976: 
281). Se mai observă, din relatările informatorilor, că acţiunile acestei sfinte asupra 
oamenilor pot fi similare celor ale ielelor. Cine lucrează vinerea, se „şoimăneşte”, 
„rămâne pocit de Sfânta Vineri: slut, mut, surd, nebun” (Fochi 1976: 279). În 
povestirile despre astfel de încercări ale sfintei de pedepsire a femeilor care nu o 
respectă ne atrage atenţia un element aparent întâmplător. Este vorba de formula prin 
care Sfânta Vineri este păcălită să iasă din casa femeii. De fiecare dată, femeile 
vizitate o anunţă pe bătrână că îi arde casa şi această locuinţă are o localizare 
interesantă: „sus pe vârful dealului,/ Dealul Galileiului” (Pamfile 1997: 108) sau 
„arde casa bojei, pe dealul Galariului” (Pamfile 1997: 110). Într-o altă povestire, 
Marţi-seara umblă împreună cu alte două bătrâne, Miercurea şi Vinerea. Ţăranca 
reuşeşte să le alunge din casă, strigând la geam: „Săriţi degrabă, că ard munţii 
Canagalilor!” (Pamfile 1997: 103). În aceste texte, denumirea locului trimite la 
„Cana Galileei”, aşadar un topos sacru pentru religia creştină, locul unde Iisus a 
înfăptuit un miracol. Frapează faptul că un duh necurat este plasat într-un spaţiu 
creştin. De altfel, referirea la „munţii Galareului” apare şi în descântece cu funcţie 
medicală (Gorovei 1985: 126), unde bolii (sau duhului necurat care a provocat-o) i 
se cere să iasă din om şi să se ducă într-un astfel de spaţiu, înţeles drept un loc 
pustiu, lipsit de orice prezenţă umană.  

O altă referire la forţa malefică a Sfintei Vineri apare într-o poveste 
consemnată de preotul Sandu din Vâlsăneştii Argeşului, de fapt un „talisman de 

 86

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:28:38 UTC)
BDD-A932 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



„Legenda Sfintei Vineri” – între sacru şi diabolic 

Samcă”, text conţinând întâlnirea dintre Samca / Avestiţa şi Arhanghelul Mihail. 
Interesantă este lista numelor pe care demonul feminin este forţat să le 
mărturisească: „Şi am 19 nume. Cel dintăi: Avestiţa; 2. Nadariia; 3. Salomiia; 4. 
Cadar; 5. Nicor; 6. Avesa. Sf. Vineri; 7. Scornana; 8. Tiha” (Pamfile, 1997: 213). 
Aceste texte denotă credinţa destul de răspândită în capacitatea sfintei de a „poci”, 
atribut întâlnit şi la Maica Piatniţa-Praskovia, personaj corespondent al Sfintei 
Paraschiva din folclorul rus (Şăineanu 1978: 252–253).  

Pe baza superstiţiilor consemnate, putem formula o concluzie cu privire la 
dimensiunea negativă a personajului. Nu poate fi neglijată suprapunerea unor 
legende peste cele cu strigoi sau cu vampiri din folclorul altor popoare, cum observă 
Lazăr Şăineanu (1978: 471). Caracterul negativ s-ar putea explica însă şi prin 
dorinţa de impunere a unor tabu-uri comportamentale, în principal pentru a marca 
dimensiunea sărbătorească a unor segmente temporale. Detabuizarea treptată a 
practicilor gospodăreşti, limitarea interdicţiilor doar la sărbătorile „mari” ale religiei 
ortodoxe au redus forţa malefică a personajului. Un exemplu în acest sens îl 
constituie basmul Toarceţi, fete, c-a murit Baba Cloanţa... (Pop-Reteganul 1986: 
33-37), în care figura bătrânei fabuloase care se ocupă cu torsul este prezentată în 
cheie umoristică şi cu un rol opus: acela de a le ajuta pe fete să nu mai muncească. 
Eroina legendei apocrife a parcurs, astfel, un drum lung şi întortocheat, la intersecţia 
dintre concepţiile religioase ortodoxe şi practicile cotidiene ale muncii gospodăreşti. 

Bibliografie 

Izvoare şi lucrări de referinţă 

CS 1993 = Codex Sturdzanus. Studiu filologic, studiu lingvistic, ediţie de text şi indice de 
cuvinte de Gheorghe Chivu, Bucureşti, Editura Academiei Române. 

VS 1997 = Vieţile Sfinţilor pe luna iulie. Retipărite şi adăugite cu aprobarea Sf. Sinod al 
Bisericii Ortodoxe Române după ediţia 1901–1911, Roman, Editura Episcopiei Romanului. 

VS 1992 = Vieţile Sfinţilor pe luna octombrie. Retipărite şi adăugite cu aprobarea Sf. Sinod 
al Bisericii Ortodoxe Române după ediţia 1901–1911, Roman, Editura Episcopiei 
Romanului şi Huşilor. 

Fochi 1976: Adrian Fochi, Datini şi eresuri populare de la sfârşitul secolului al XIX-lea. 
Răspunsurile la chestionarele lui Nicolae Densusianu, Bucureşti, Editura Minerva. 

Gorovei 1985: Artur Gorovei, Literatura populară, vol. II, ediţie îngrijită, introducere, note, 
comentarii, bibliografie şi glosar de Iordan Datcu, Bucureşti, Editura Minerva. 

Hasdeu 1984: B.P. Hasdeu, Cuvente den bătrâni. Tomul II. Cărţile poporane ale românilor 
în secolul XVI în legătură cu literatura poporană cea nescrisă. Studiu de filologie 
comparativă, ediţie îngrijită, studiu introductiv şi note de G. Mihăilă, Bucureşti, 
Editura Didactică şi Pedagogică. 

Niculiţă-Voronca 1998: Elena Niculiţă-Voronca, Datinele şi credinţele poporului român 
adunate şi aşezate în ordine mitologică, vol.I, ediţie îngrijită de Victor Durnea, studiu 
introductiv de Lucia Berdan, Iaşi, Editura Polirom. 

Pamfile 1997: Tudor Pamfile, Mitologie românească, ediţie îngrijită, studiu introductiv şi 
notă asupra ediţiei de Mihai Alexandru Canciovici, Bucureşti, Editura All. 

Pop-Reteganul 1986: Ion Pop-Reteganul, Poveşti ardeleneşti. Basme, legende, snoave, 
tradiţii şi povestiri, ediţie îngrijită şi studiu introductiv de Vasile Netea, Bucureşti, 
Editura Minerva. 

 
 

87 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:28:38 UTC)
BDD-A932 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Raluca LEVONIAN 

Şăineanu 1978: Lazăr Şăineanu, Basmele române în comparaţie cu legendele antice clasice 
şi în legătură cu basmele popoarelor învecinate şi ale tuturor popoarelor romanice, 
ediţie îngrijită de Ruxandra Niculescu, prefaţă de Ovidiu Bârlea, Bucureşti, Editura 
Minerva. 

Literatură secundară 

Cartojan 1974: Nicolae Cartojan, Cărţile populare în literatura română, vol. I, cuvânt 
înainte de Dan Zamfirescu, postfaţă de Mihai Moraru, ediţie îngrijită de Alexandru 
Chiriacescu, Bucureşti, Editura Enciclopedică Română. 

Călinescu 1965: George Călinescu, Estetica basmului, Bucureşti, Editura pentru Literatură. 
Gaster 1983: Moses Gaster, Literatura populară română, ediţie, prefaţă şi note de Mircea 

Anghelescu, Bucureşti, Editura Minerva. 

The Tale of Saint Friday –  
the Sacred and the Diabolical Side of the Saint 

The aim of this study is to discuss the role of Saint Friday (Sfânta Vineri) in the 
Romanian popular culture, via comparison of the canonical and apocryphal texts included in 
the manuscript Codex Sturdzanus (cca 1600). The saint is martyred on a Friday, but before 
dying, she blesses the Christians who revere the holiness of this day. The tale is an 
explanation about the particular holy dimension of this day of the week as the day when the 
saint was murdered and also the day when Christ was crucified. Saint Friday has a positive 
image in the Romanian popular culture. In stories, this character always helps the main hero 
to accomplish his objectives or she gives reward to hard-working girls. She gives beauty to 
young girls and helps them to get married. This trait reveals a connection between the 
Christian saint and the Roman goddess Venus; besides the Romanian word “vineri” comes 
from the Latin “Veneris [dies]”. Folk tales and beliefs also exist, which emphasize the saint’s 
negative image, because she punishes the women who work on this holy day and has thus 
acquired traits that are characteristic of devils. The results of the study point to a conclusion 
that the traits of the heroine of the apocryphal text have changed in time, combining 
Orthodox beliefs and the reality of daily household work. 

 
Universitatea din Bucureşti 

România 
 

 88

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-12 02:28:38 UTC)
BDD-A932 © 2010 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

