
           
 
 

Câteva reflecţii asupra receptării ideilor humboldtiene 
în opera lui Alexandru Philippide 

 
Eugen MUNTEANU 

 
 
Key-words: linguistic change, linguistic theory, Humboldtian legacy 

 
 

Pentru a defini sintetic destinul istoric al gândirii lui Wilhelm von Humboldt, 
profesoara Donatella Di Cesare, una dintre cele mai avizate voci în contempo-
raneitate în problematica moştenirii humboldtiene, a găsit o formulă fericită: 
Scheitern als Erfolg. Über ein unzeitgemässes Projekt – „Eşecul ca succes. Despre 
un proiect aflat în neconcordanţă cu timpul” (Humboldt 1998: 11). Este vorba 
despre faptul incontestabil că, mai degrabă invocat sau citat ca autoritate decât 
realmente studiat în textele sale, Humboldt este recunoscut ca lingvistul care a 
operat cea mai importantă schimbare de paradigmă teoretică în istoria reflecţiilor 
despre limbaj de la Aristotel şi până astăzi. Proiectul humboldtian iniţial prevedea 
renunţarea la abordarea deductiv-logicistă tradiţională şi orientarea către cercetarea 
inductivă a realităţii limbilor, prin alcătuirea de studii monografice comparative 
dedicate, pe de o parte, tuturor limbilor cunoscute (sau cel puţin a cât mai multora 
dintre ele) şi familiilor de limbi şi, pe de altă parte, de monografii dedicate, de 
asemenea în perspectivă comparativă, unor aspecte concrete şi particulare cum ar fi 
pronumele, verbul, diateza, aspectul, numărul etc. (un exemplu în acest sens a oferit 
el însuşi prin extraordinarul studiu dedicat dualului). Dar acest proiect iniţial mai 
schiţa şi dezvoltarea unei teorii lingvistice generale noi, identică cu o hermeneutică 
istorică a creativităţii şi culturii umane, având în centru limbajul ca expresie 
originară, plenară şi unică a esenţei fiinţei umane. Această a doua componentă 
centrală a moştenirii humboldtiene a fost total ignorată de posteritatea sa imediată, 
primele generaţii de lingvişti europeni orientându-se spre studiul empiric al faptelor 
pe baza principiilor nu întotdeauna adecvate ale pozitivismului evoluţionist 
dominant în secolul al XIX-lea. 

Preocupaţi de elaborarea gramaticilor istorice ale limbilor şi familiilor de 
limbi, de definirea legilor fonetice şi a acţiunii acestora în determinarea schimbărilor 
în limbă, învăţaţii europeni au redus inventarul tematic şi conceptual pus la 
dispoziţie de Humboldt, ignorând adesea elementele care s-ar fi putut dovedi 
fecunde din moştenirea humboldtiană, cum ar fi: 

– renunţarea totală la perspectiva logicist-instrumentalistă dominantă în 
tradiţia europeană şi conceperea limbajul nu ca „instrument” de reflectare a realităţii 
şi de comunicare interumană, ci ca esenţă a naturii umane şi cadru unic de 
manifestare a umanului; 

„Philologica Jassyensia”, Anul V, Nr. 1 (9), 2009, p. 63–68 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:07 UTC)
BDD-A890 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Eugen MUNTEANU 

– înţelegerea limbii nu ca un „obiect”, ci ca energie spirituală creatoare, la 
care participă deopotrivă individul şi comunitatea; 

– înţelegerea limbii nu ca spaţiu de reflectare a gândirii, ci ca organ formator 
al gândirii (das bildende Organ des Denkens); 

– caracterul primordial, în raport cu limba, al faptului de a vorbi (die Rede) 
văzut ca o activitate continuă, o forţă activă a „fiinţei interioare” (das innere Sein) a 
omului;  

– înţelegerea limbii istorice ca modalitate specific umană de formare şi 
modelare a realităţii şi ca „viziune asupra lumii”, specifică şi individuală a fiecărei 
comunităţi (Weltansicht); 

– înţelegerea faptului că evoluţia organismului lingvistic nu este determinată 
cauzal şi mecanic de condiţiile materiale, ca în lumea materială, ci întotdeauna de o 
cauză finală, adică de un scop concret al fiinţei umane vorbitoare sau al comunităţii 
căreia îi aparţine; 

– înţelegerea corectă a dinamicii istorice a relaţiei dintre subiectiv şi obiectiv 
în funcţionarea limbii; 

– primatul hermeneutic-explicativ acordat „formei interne” (das innere 
Sprachform) în raport cu substanţa sau materia. Este acesta un concept central la 
Humboldt, rău înţeles şi interpretat de majoritatea celor care l-au preluat. Eugenio 
Coseriu arată că prin acest misterios concept Humboldt înţelegea succesiv trei 
lucruri diferite: 1) referindu-se la limbaj în general, desemnează modalitatea tipică 
de comprehensiune a realităţii; 2) cu referire la o limbă istorică oarecare, defineşte 
raportul particular al acestei limbi cu realitatea extralingvistică şi, mai ales 3) 
defineşte principiul formativ intern, unic şi irepetabil, care determină specificul 
fiecărei limbi (Coseriu 1970: 177 ş. u.).  

Am inventariat aici succint doar câteva dintre temele de importanţă capitală 
ale humboldtianismului, a căror receptare corectă în posteritatea imediată ar fi putut 
determina un cu totul alt curs al lingvisticii moderne. Remarc în context cu 
satisfacţie că receptarea defectuoasă şi deformarea ideilor humboldtiene originare în 
ştiinţa lingvistică germană din a doua jumătate a secolului al XIX-lea şi, implicit, 
orientarea cercetării spre direcţii parţiale sau eronate a fost analizată, între alţii, şi de 
G. Ivănescu, în capitolele introductive din gramatica comparată a limbilor 
indo-europene, lucrare publicată, după cum se ştie, ca produs al colaborării cu Th. 
Simenschy (Simenschy, Ivănescu 1981: 37 ş.u.). 

De o recuperare autentică a fundamentelor teoretice humboldtiene originare în 
ansamblul lor se poate vorbi abia în secolul al XX-lea, prin reprezentanţii curentului 
etichetat în istoriile lingvisticii drept neohumboldtianism (reprezentat, în Germania, 
de Jost Trier, Gunther Ipsen, Walter Porzig şi, mai ales Leo Weisgerber). Mă înscriu 
însă în rândul celora care sunt de părere că lingvistul care s-a apropiat cel mai mult 
de recuperarea proiectului humboldtian iniţial a fost Eugenio Coseriu. Cei care l-au 
auzit conferenţiind sau i-au citit cu atenţie scrierile, îşi amintesc, desigur că, 
„gigantul de la Tübingen” – dacă îmi este îngăduită această formulă cam idolatră – 
indica repetat şi explicit sursa humboldtiană primară a lingvisticii sale integrale. Este 
vorba despre opţiuni teoretice majore între care pot fi menţionate: înţelegerea 
energetic-creativă a limbajului uman, primatul acordat vorbirii ca tehnică şi creaţie 
continuă, înţelegerea tripartită a nivelurilor formei limbii (normă, sistem, tip 

 64

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:07 UTC)
BDD-A890 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Câteva reflecţii asupra receptării ideilor humboldtiene în opera lui Alexandru Philippide 

lingvistic), stabilirea proporţiei juste între structură şi funcţie, între funcţionarea 
limbii şi transformarea ei, şi mai ales definirea corectă a tipurilor de conţinut 
(desemnare, semnificaţie, sens), în raport, pe de o parte, cu mecanica internă a 
funcţionării limbii şi, pe de altă parte, cu dimensiunile individuală, istorică şi 
universală ale limbajului. 

*** 
Acesta ar fi, cred, contextul corect, în care ar trebui să ne punem întrebarea 

implicită cuprinsă în titlul comunicării mele. Voi încerca, în consecinţă, să formulez 
câteva răspunsuri la întrebarea dacă şi în ce măsură A. Philippide s-a înscris în 
perspectiva deschisă de Humboldt, receptând, asimilând şi, eventual, dezvoltând 
creator o parte din ideile humboldtiene. În acest scop, am purces la o re-lectură a 
părţilor cu caracter teoretic din scrierile lui Philippide (din Originea romînilor1, din 
Principii de istoria limbii2 şi din Introducere în ştiinţa limbii3), confruntând această 
lectură cu cunoaşterea proaspătă şi nuanţată a ideilor humboldtiene, prilejuită de 
traducerea recentă pe care am dat-o în limba română a operei capitale a „înţeleptului 
de la Tegel” (Humboldt 2008). 

Prima constatare pe care am făcut-o a fost aceea că, deşi evocă de câteva ori 
numele lui Humboldt, Philippide nu citează din opera acestuia niciodată în mod 
direct, ci prin intermediul altor lingvişti germani (G. von der Gabelentz, E. Wechssler 
şi Karl Vossler). Nu ne rămâne, din acest punct de vedere, decât să regretăm faptul 
că, în acest fel, Philippide se înscrie şi el în tradiţia proastă de care aminteam mai 
sus, a „citării” prin intermediar şi nu a apelului direct la textele originare. Putem 
presupune că, date fiind iscusinţa disociativă remarcabilă şi spiritul său critic 
excepţional, o lectură directă a textelor humboldtiene l-ar fi condus poate pe învăţatul 
ieşean la alte rezultate, către o viziune mai amplă a problematicii centrale a lingvisticii. 

O a doua constatare, de data aceasta subiectivă, este aceea că, totuşi, un fel de 
„duh humboldtian” pluteşte constant deasupra discursului ştiinţific al personalităţii 
pe care o comemorăm astăzi.  

Voi încerca mai întâi să detaliez aceste două prime constatări. 
Un prim pas este inventarierea referirilor concrete făcute de Philippide la 

gândirea lui Humboldt. 
a) În cursul universitar Introducere în ştiinţa limbii (reluat în Philippide 1984: 

244), Humboldt este menţionat, cu titlul complet al operei sale capitale, Uber die 
Verschiedenheit des menschlichen Sprachbanes und ihren Einfluss auf die geistige 
Entwickelung des Menschengeschlechts, alături de Jacob Grimm şi Franz Bopp, ca 
iniţiatori al studiului comparativ al limbilor: „A îmbrăţişat un câmp vast, studiind 
limbile greacă şi latină, limbile romanice, limba sanscrită, limba bască (vechea 
limbă a iberilor), limbile indienilor din America, vechea egipteană, chineza, 
japoneza, limbile din Indochina, limbile malaice şi polinesiece”. Avem deci de a 
face cu o constatare de bun simţ şi de ordin general. 

b) Câteva pagini mai departe (p. 251), cu privire la problema „apariţiei 
formelor gramaticale”, discuţie cu adevărat capitală în dezbaterea savantă în primele 
                                                 

1 În Philippide 1928. 
2 În Philippide 1984; volumul cuprinde Principii de istoria limbii, Introducere în ştiinţa limbii, 

Fiziologia sunetelor şi un excurs din Originea românilor, II. 
3 În Philippide 1984. 

 65 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:07 UTC)
BDD-A890 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Eugen MUNTEANU 

decenii ale secolului al XIX-lea, Philippide preia din lucrarea lui E. Wechssler, 
Giebt es Lautgeseze?, pe care o foloseşte de altfel frecvent şi din care citează copios, 
un fragment dintr-o scrisoare a lui Humbolt către Bopp, în care Humboldt se declară 
de acord cu ideea că formele gramaticale (morfemele) s-au dezvoltat din radicali 
lexicali. Or, acestei problematici Humboldt i-a dedicat o monografie întreagă, 
intitulată Die Entstehung der gramatischen Formen, ca să nu mai vorbim despre 
nuanţările şi precizările din Despre diversitatea limbilor. 

c) La pagina 254, este citat din nou acelaşi Wechssler, care constata că 
Humboldt a fost primul care a folosit conceptul de lege cu referire la fenomenele 
regulate din limbă, aspect pe care grecii pe care grecii le desemnau prin termenul 
analogia. 

d) Tot în Introducere în ştiinţa limbii (Philippide 1984: 261), Humboldt este 
menţionat cu referire la concepţia despre limbă ca Organismus, în devenirea căruia 
ar exista două faze: a) o fază de producere a sa, independentă de voinţa omului şi 
b) o fază de prelucrare prin voinţa umană (cultivare = Ausbildung). Avem aici o idee 
care ocupă un rol central în concepţia lui Philippide, ca şi în cea a urmaşului său, 
G. Ivănescu. Este vorba despre considerarea limbii populare şi a limbii de cultură ca 
două ipostaze complementare ale limbii naţionale, egal de îndreptăţite, diferenţiate 
prin prezenţa factorului „voinţă” sau „legiferare” în existenţa limbii de cultură. În 
acest context, întâlnim o evaluare corectă a lui Philippide privitoare la modificarea 
radicală introdusă de Humboldt în viziunea romantică privitoare la involuţia limbii 
de la o fază perfectă, plasată într-un trecut auroral, spre faza modernă, caracterizată 
de diminuarea forţei expresive originare: „Părerea justă a lui W. Von Humboldt a 
degenerat la urmaşii săi în felul acela că organismul limbii a fost pus în timpurile 
preistorice şi a fost identificat cu timpul de înflorire a limbii, iar cultivarea ei a fost 
pusă în timpurile istorice şi a fost identificată cu timpul de decădere a limbii” 
(ibidem). Într-adevăr, Humboldt se desprinde de viziunea involuţionistă preluată de 
romantici de la Giambatista Vico. Pentru el cultivarea şi rafinarea limbii în epocile 
de intensă creaţie culturală departe de a sărăci forţa şi expresivitatea unei limbi, 
favorizează actualizarea potenţialităţilor acesteia. La p. 284 a operei citate, 
Philippide reia această idee, citându-l din nou pe E. Wechssler, care presupune că 
înţelegerea greşită a ideii lui Humboldt de către urmaşi se datorează influenţei lui 
Hegel, care ar fi integrat ideea lui Humboldt în sistemul său, deformând-o. Avem 
aici o afirmaţie care rămâne de verificat. 

Trecem acum la text, reprodus în ediţia citată (Philippide 1984), în care 
specialistul se exprimă în chestiuni generale de teorie a limbii, Originea românilor. 
În volumul al II-lea, Ce spun limbile română şi albaneză, Iaşi, 1928, între p. 
245-309, în cadrul unei lungi note infrapaginale de peste 50 de pagini Philippide ne 
oferă o sinteză a concepţiei sale asupra cauzelor evoluţiei limbilor şi ale 
schimbărilor lingvistice. În acest context, la p. 256 şi urm. este pe larg recenzată, cu 
ample excerpte, lucrarea Sprache als Schöpfung und Entwicklung, Heidelberg, 1905, 
de Karl Vossler, unul dintre cei mai proeminenţi reprezentanţi ai neo-humboldtianismului. 
Sunt receptate şi comentate, în felul alambicat propriu stilului lui Philippide, câteva 
dintre temele complexului ideatic humboldtian, şi anume: 

– energetismul în înţelegerea limbii („vitalism”); 
– poziţia centrală a spiritului creator în cunoaşterea prin limbă a lumii; 

 66

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:07 UTC)
BDD-A890 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Câteva reflecţii asupra receptării ideilor humboldtiene în opera lui Alexandru Philippide 

– limba privită ca o creaţie perpetuă a spiritului unui popor; 
– filologia ca studiu şi interpretare a produselor culturale ale spiritului uman; 
– distincţia între limba ca vorbire şi limba ca sistem. 
Recunoscând în context, în formularea lui Vossler, explicaţia finalistă dată de 

Humboldt dinamicii evolutive a limbii, Philippide nu o adoptă, rămânând la punctul 
de vedere pozitivist al neogramaticilor, care vorbesc de cauze ale schimbărilor 
lingvistice. După cum se ştie, bascularea de la explicaţia cauzalistă către cea finalistă 
(„în limbă, orice inovaţie se petrece în vederea unui scop”) a fost operată cu succes 
de Eugenio Coseriu. 

Vorbind însă despre o bază de articulaţie, dar şi de o bază psihologică, 
Philippide recuperează totuşi, într-un mod personal, esenţa humboldtianismului. 
Acest lucru a fost remarcat de Gheorghe Ivănescu, în studiul Alexandru Philippide – 
teoretician al limbajului, publicat ca introducere la volumul de Opere alese, editate 
împreună cu Carmen-Gabriela Pamfil în 1984: „Faptul că Philippide explică o serie 
de schimbări ale limbii prin dezvoltarea continuă a gândirii, presupunând că limba 
se adaptează progresului cunoştinţelor şi gândirii, îl apropie de W. Von Humboldt şi 
de H. Steinthal. [...] Philippide a ajuns la această concepţie nu sub influenţa directă a 
lui W. von Humboldt şi a lui H. Steinthal, ci indirect, prin G. von der Gabelentz” 
(p. XVII). În continuarea pasajului citat (p. XIX-XX), Ivănescu este de părere că 
Philippide ar fi realizat o sinteză originală între cele două tendinţe din lingvistica 
vremii lui, şi anume „lingvistica etnopsihologică a lui Humboldt şi Steinthal” şi 
„lingvistica asociaţionistă” a lui H. Paul şi K. Brugmann. Este vorba, mai concret, de 
o sinteză între ideea centrală a humboldtianismului privitoare la limbă ca expresie a 
individualităţii unui popor şi preocuparea neogramaticilor de a formula o explicaţie 
universal valabilă a schimbărilor din limbă. Gheorghe Ivănescu stabileşte de asemenea 
o apropiere între conceptul de bază psihologică al lui Philippide şi ideea de sorginte 
humboldtiană că evoluţia continuă a spiritului este „cauza fundamentală de 
schimbare şi structurare a limbii”. 

În concluzie, cred că este corect să ne însuşim aprecierea lui Ivănescu, potrivit 
căreia elementul central şi deopotrivă cel mai original al concepţiei lingvistice a lui 
A. Philippide îl reprezintă teoria despre complementaritatea dintre baza de articulaţie 
şi baza psihologică; pentru a explica schimbările din limbă la nivelul formei fonetice 
şi, respectiv, al conţinuturilor. Prin această opţiune, rămânând totuşi în practica sa de 
lingvist un neogramatic, preocupat mai ales de explicarea sunetelor şi a formelor, 
Philippide a evitat formalismul excesiv care va caracteriza structuralismul secolului 
al XX-lea. 

Bibliografie 

Coseriu 1970: Eugenio Coseriu, Sprache, Strukturen und Funktionene, Tübingen, Gunter 
Harr Verlag. 

Humboldt 2008: Wilhelm von Humboldt, Despre diversitatea structurală a limbilor şi 
influenţa ei asupra dezvoltării spirituale a umanităţii. Versiune românească, 
introducere, notă asupra traducerii, tabel cronologic, bibliografie şi indici de Eugen 
Munteanu, Bucureşti, Humanitas. 

Humboldt 1998: Wilhelm von Humboldt, Über die Verschiedenheit des menschlichen 
Sprachbaues und ihren Einfluß auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts, 

 67 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:07 UTC)
BDD-A890 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Eugen MUNTEANU 

herausgegeben von Donatella Di Cesare, Padeborn/ München/ Wien/ Zürich, 
Ferdinand Schöningh. 

Philippide 1928: Alexandru Philippide, Originea romînilor, volumul al II-lea, Ce spun 
limbile romînă şi albaneză, Iaşi, Tipografia „Viaţa Românească”. 

Philippide 1984: Alexandru Philippide, Opere alese. Teoria limbii, editate de G. Ivănescu şi 
Carmen-Gabriela Pamfil, cu un studiu introductiv şi comentarii de G. Ivănescu, 
Bucureşti, Editura Academiei. 

Simenschy, Ivănescu 1981: Th. Simenschy, Gh. Ivănescu, Gramatica comparată a limbilor 
indoeuropene, Bucureşti, Editura Didactică şi Pedagogică. 

A Few Reflections on the Reception of Humboldt’s Ideas in A. 
Philippide’s Work 

Although he never quoted from Wilhelm von Humboldt directly, Alexandru 
Philippide (1859-1933), the great Jassyan linguist, articulated his linguistic conception on a 
few important ideas of the Humboldtian legacy. Particularly through his theory on the 
complementarity between the articulatory basis and the psychological one, as essential 
factors in explaining linguistic changes, Alexandru Philippide managed to avoid the 
excessive formalism that was predominant in the twentieth-century structuralist orientations.  

 
Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi 

România 

 68

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.110 (2026-02-09 08:04:07 UTC)
BDD-A890 © 2009 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

