
 
 
 

Ovid als literarische Gestalt in der rumänischen,  
der rumäniendeutschen und in den beiden  

deutschen Literaturen bis 1989 
 

Horst FASSEL 
 
 

Key-words: Ovid as a literary model/ character, Romanian literature, German 
literature, literary parallelism 

 
 

Als er sein Buch über die „Persönlichkeit der rumänischen Literatur“ 
(Personalitatea literaturii române)1 schrieb, hatte Constantin Ciopraga die 
Gesetzmäßigkeiten ins Auge gefasst, die zu bestimmten Traditionslinien im 
rumänischen Schrifttum führten. Außerdem hatte er aber auch die Interferenzen 
beachtet, durch die das rumänische Schrifttum mit dem europäischen verbunden ist. 
Am Rande erschien dabei auch, dass auf dem Gebiete des heutigen Rumäniens 
Regionalliteraturen vorhanden sind, die sich zum Teil parallel, zum Teil im 
Gegensatz zur rumänischen Literatur entwickelten und die im eigenen Lande die 
Chance eines Dialogs boten, der Rumänisches und Mittel- und Westeuropäisches 
miteinander verband. Eine dieser Regionalliteraturen, die sogar in der Moldau 
Vertreter hatte, wo die deutsche Minderheit zahlenmäßig gering war, ist die 
deutsche Literatur im Banat, in Siebenbürgen, der Bukowina und im rumänischen 
Altreich. Wir werden an einem Beispiel verdeutlichen, welche Übereinstimmungen 
es in einem Themenbereich und zu bestimmten Zeitpunkten gab. Im Vergleich dazu 
werden wir darstellen, wie die bundesdeutsche und die DDR-Literatur den gleichen 
Stoff behandelt haben. Die Kenner der rumänischen Literaturgeschichte werden 
diesen Ansatz vertiefen und weiterführen können, um die von Ciopraga angestrebte 
Bestimmung von Besonderheiten der rumänischen Literaturentwicklung bzw. der 
Entwicklung der unterschiedlichen Literaturen in Rumänien noch besser zu verdeutlichen. 

Im 17. Jahrhundert, als es den Staat Rumänien nicht gab, hat sich ein Autor 
aus Siebenbürgen mit dem Werk des römischen Dichters Publius Ovidius Naso 
beschäftigt, der seine letzten Lebensjahre im Exil in Tomi (heute Konstanza) am 
Schwarzen Meer verbrachte. Damals bestand kein Bezug zu einem berühmten 
Autor, der in der Geburtheimat des Autors – in diesem Fall Valentin Franck von 
Franckenstein – seine letzten Lebensjahre verbracht bzw. seine letzten Werke dort 
geschrieben hatte, denn Siebenbürgen und die Dobrudscha gehörten damals noch 
nicht zum gleichen Staatsgebilde. 

Der römische Dichter als poetischer Ahnherr rumänischer Autoren, ebenso 
der Latinität des rumänischen Volkes: damit beschäftigte man sich in Rumänien erst 
                                                 

1 Iaşi, Junimea, 1973. 

„Philologica Jassyensia”, An IV, Nr. 2, 2008, p. 47–67 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)
BDD-A867 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Horst FASSEL 

seit dem Ende des 19. Jahrhunderts. Es ist keineswegs Zufall, dass es gerade Vasile 
Alecsandri war, der nach 1878 – damals war sein Cântecul gintei latine verfasst 
worden – zunehmend häufiger auf die rumänische Latinität einging und demnach 
auch römische Themen wählte und vor allem in seinem dramatischen Werk 
gestaltete. Dazu gehört sein lyrisches Drama Făntâna Blanduziei (1984), das von A. 
de Herz umgehend ins Deutsche übersetzt wurde und 1922 in einer neuen Fassung 
in deutscher Sprache erschien2. Auch sein Drama Despot Vodă („Fürst Despot“), das 
sich mit dem Abenteurer beschäftigte, der in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts 
für kurze Zeit in der Moldau herrschte und dort in Cotnari eine Fürstenakademie 
einrichtete, wurde von Immanuel Weissglas ins Deutsche übertragen3. Das Ovid-
Drama (1885) blieb bislang unübersetzt, ebenso wie die vielen Lustspiele des 
Autors, dessen Faszination – auch für die Übersetzer – vor allem in der Lyrik bestand. 
Sehr früh wurden seine Bearbeitungen rumänischer Volksdichtung übersetzt, aber 
auch seine Pastelle wurden vom Berliner Germanisten Konrad Richter, der seit 1895 
in Rumänien lebte, schon 1904 übertragen4. 

1. Produktive Rezeption: Vasile Alecsandri und die Nachfolger 

Făntâna Blanduziei (1883) und Ovidiu (1885) sind im dramatischen Werk des 
Moldauer Dichters eng miteinander verbunden. In beiden Stücken ist das augustäische 
Zeitalter vertreten. Zunächst durch den Klassiker der lateinischen Lyrik und deren 
Poetologen Horaz, dann durch dessen Nachfolger und Liebling der Zeit der Stabilität des 
Kaiserreichs unter Augustus. „Der blandusische Quell“ verbindet lyrische Stimmungen 
mit biographischen Details: der alternde Alecsandri und der gealterte Horaz müssen in 
Liebesdingen Verzicht leisten. Sie widmen sich beide der unsterblichen Poesie. Horaz, 
der auf die junge Sklavin verzichtet, Alecsandri, der seinen weiblichen Fans nur noch 
die sprachliche Geläufigkeit in seinen Versen, zu bieten hat. Dass er beliebte Themen 
seiner Dichtung auch hier anklingen lässt, ist verständlich: den Wunsch nach Freiheit, 
die Sehnsucht der Sklavin nach ihrer Geburtsheimat. 

Es erscheint folgerichtig, dass die Sehnsucht nach der Heimat auch anhand des 
Vollenders der lateinischen Lyrik, Ovid, zum Ausdruck gebracht wurde, zumal dieser 
am Schwarzen Meer, in greifbarer räumlicher (aber nicht zeitlicher) Nähe zum 
moldauischen Dichter, die letzten Lebens- und Schaffensjahre verbracht hatte. 

Die ersten Teile dieses dramatischen Textes sind gekennzeichnet durch die 
Freude an unterschiedlichen Farbnuancen der Reimdialoge und durch pittoreske 
Stimmungsentwürfe. Die Bemühungen um ein ‚Studium der Charaktere’ tritt fast 
ganz in den Hintergrund. Die Geschmeidigkeit der Dialoge aber erreicht virtuose 

                                                 
2 Vasile Alecsandri, Am Bandusischen Quell, übers. von Edgar von Herz, Wien, Sachse, 1885, 123 

S.; Vasile Alecsandri, Die blandusische Quelle, Nachdichtung aus dem Rumänischen von A. Altmann, 
Bukarest, Cartea Românească, 1922, 119 S. 

3 Vgl. Vasile Alecsandri, Fürst Despot. Historische Legende in Versen, Deutsch von Immanuel 
Weissglas, Bukarest, Albatros, 1973, 160 S. 

4 Vgl. Rumänische Volkspoesie, hrsg. von Alexandri, Deutsch von W[ilhelm] v. Kotzebue, Berlin, 
Decker, 1857, 178 S.; Vasile Alexandris (!), Pastelle, aus dem Rumän. übertragen von Konrad Richter, 
Bukarest, Göbl, 1904, 38 S. Über die deutschen Übersetzungen der Lyrik von Alecsandri siehe auch: 
Eva Maria Thybussek, Deutsche Übersetzungen der Lyrik des rumänischen Dichters Vasile Alecsandri, 
Veitshöchheim, Wiss. Verlag A. Lehmann, 1994. 

 48

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)
BDD-A867 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ovid als literarische Gestalt 

Höhepunkte, und die kontrapunktische Verwendung des Chores der Händler und 
Vorübergehenden auf dem Forum (2. Akt, 1. Auftritt) wird Teil einer unterhaltsamen 
und wohlgefügten szenischen Einheit  

wird in der Geschichte des Theater in Rumänien festgehalten5. Die sonnige 
Endstimmung verleiht dem Drama trotz des Todes von Ovid einen hoffnungs-
trächtigen Abschluss. Dass Alecsandri sich an seine Vormärzstandpunkte erinnerte 
und am Schwarzen Meer ein „neues Rom“ erhofft, wird von den Exegeten immer 
wieder hervorgehoben. 

Alecsandri beabsichtigte, mit seinem Ovid-Drama den Höhepunkt seiner 
dramatischen Kunst zu erklimmen. Die Uraufführung am 9. März 1885 in Bukarest 
brachte die Ernüchterung: Wunsch und Wirklichkeit entsprachen einander nicht. Das 
Stück wurde nicht zu einem weiteren Erfolg des Dichters, obwohl in ihm Verse „von 
vollendeter Schönheit“ gelungen seien. Das Stück selbst ist kontradiktorisch: 
Alecsandri hat die Traditionslinie gewählt, die ein Liebesverhältnis zwischen Ovid 
und Julia, der Tochter des Augustus, als Grund für seine Ächtung angibt. Zuletzt 
besucht Julia den sterbenden Ovid in Tomi. Weil auch der Intrigant Ibis anreist, um 
sich an den Leiden seines Opfers zu weiden, erfährt Julia, dass Ovid eigentlich nicht 
sie geliebt hat sondern Corinna, die er Ibis abspenstig gemacht hatte. Die Poesie von 
Ovid habe die Gefühle erweckt, die Julia und andere für den Dichter hegten. Damit 
ist das Drama keinesfalls, wie zunächst zu vermuten war, ein Liebesdrama, mit 
tödlichem, aber versöhnlichem Ausgang, als sich die beiden Liebenden – die, so 
erweist es sich, eigentlich keine sind – am fernen Pontus Euxinus wiedersehen. 
Alecsandri hat hier bloß seine Lesart einer undurchsichtigen Hofintrige gestaltet, ebenso 
lyrische Stimmungen eines einsam lebenden Dichters. Ion Rotaru ist der Ansicht:  

Das Ovidiu-Drama will – und erreicht dies insgesamt auch – eine 
anerkennende Würdigung des Autors der ‚Tristien’ und der ‚Pontischen Briefe’ sein, 
eines der größten Dichters der Welt. Viele der Tiraden des Haupthelden sind 
Paraphrasen seines eigenen Werkes und werden in Versen zusammengefasst, die zu 
den schönsten gehören, die Alecsandri je geschrieben hat6. 

Biographisches überlagert die Werkexegese. Assoziationen zum eigentlichen 
Werk Alecsandris sind selten. Sie beziehen sich meist auf seine „latinistischen“ 
Überzeugungen und vor allem darauf, dass lange nach Ovids Tod ein neues Rom an 
der unteren Donau entstehen kann und wird. 

Diese Annäherung an Ovid war am Ende des 19. Jahrhunderts symptomatisch. 
Man zog die Biographie heran, um den Aufenthalt auf dem Gebiet Rumäniens (bis 
1866 auf dem Gebiet des rumänischen Fürstentums der Walachei) für einen 
Nachweis von Beziehungen rumänischer Kultur mit römischer zu belegen. Dass bei 
Alecsandri auch die Hoffnung geäußert wird, dass durch Ovid am Schwarzen Meer 
ein neues, ein geistiges Rom entstehen könnte, ist Ausdruck eines kulturellen 
Optimismus, der die Bedeutung des lateinischen Erbes in der Ostromania nahe legt 
und davon ausgeht, dass jenseits aller historischer Barrieren die Kontinuität einer 
lateinischen Sprache und Kultur in Südosteuropa eine Renaissance römischen 
                                                 

5 Vgl. Simion Alterescu, usw. (Hrsg.), Istoria teatrului în România, Bucureşti, 1971, Bd. II, S. 156. 
6 Vgl. Ion Rotaru, O istorie a literaturii române, Bd. 2: De la Epoca luminilor până la Junimea, 

Galaţi, 1994, S. 290. 

 49

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)
BDD-A867 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Horst FASSEL 

Geistes bedeuten könnte, im 19. Jahrhundert aber auch später: nach 1990 wurde im 
rumänischen Banat die Kulturstiftung „Das dritte Europa“ gegründet, die versucht, 
die Traditionen eines kulturell als homogen betrachteten Mitteleuropa weiter zu 
entwickeln und damit – abseits von der Europäischen Gemeinschaft – eine 
Kulturgemeinschaft zu schaffen und aktiv werden zu lassen, die Ähnliches versucht 
wie die politische europäische Staatengemeinschaft und/oder Gesinnungsgemeinschaft. 

In Rumänien wurden die nationalen Bezüge – zwischen Rom und Rumänien – 
seit den fünfziger Jahren wieder betont, nachdem man nach 1945 die slawischen 
Elemente und Traditionen in Rumänien auf Diktat aus Moskau hatte herausstellen 
müssen. Alecsandris Ovidiu-Drama wurde 1957 im Bukarester Literaturverlag neu 
aufgelegt7. Zwei Jahre zuvor hatte der Kronstädter Schriftsteller Georg Scherg 
(1917-2002) im gleichen Verlag sein Trauerspiel Ovid publiziert8. Scherg, dessen 
vor 1945 verfassten Werke – seinen eigenen Angaben zufolge – verschollen sind, 
war 1954 Mitglied des rumänischen Schriftstellerverbandes geworden und hatte sich 
mit zwei Bühnenwerken dem deutschen Lesepublikum in Rumänien vorgestellt, die 
beide auf zwei Außenseiter eingingen, bei denen man in der literatursoziologischen 
Lesart der Nach-Stalinära annahm, dass  sie von ihren Zeitgenossen ungerecht 
behandelt wurden. Es ging Scherg in seinem ersten Drama Giordano Bruno (1954)9 
um den aufmüpfigen Wissenschaftler Giordano Bruno, im zweiten um den ins 
pontische Exil verbannten Dichter Publius Ovidius Naso. 

Scherg wählt die biographische Auslegung, wie sie bei Alecsandri vorhanden 
ist. Allerdings ist es nicht die Gattin des Augustus, Livia, der Ovid zu nahe tritt, 
sondern deren Tochter Corinna, die dem Verfemten zuletzt an seinen Verbannungsort 
Tomis folgt, dort aber nur noch dem Sterbenden die Hand reichen kann. 

Scherg hat ein Schicksalsdrama entworfen: die Macht verleitet dazu, auf 
Menschlichkeit zu verzichten. Kaiser Augustus schätzt Ovid, glaubt an dessen 
Kunst, wird aber durch die Machtverhältnisse am Hof dazu gebracht, Ovid zu 
verbannen, um für seine Gattin Livia, die eigentlich Tiberius als Nachfolger von 
Augustus förderte, den von ihren gehassten und gefürchteten Dichter vom Hof zu 
entfernen. Das Stück lebt von dem Konflikt zwischen Livia/ Tiberius und Augustus/ 
Corinna/ Ovid. Livia und Tiberius versuchen, mit Ovid einen Nebenbuhler zu 
beseitigen; Neid und Eifersucht sind die treibenden Kräfte. Augustus bleibt der 
weise Herrscher, der zuletzt seinen Fehler widerrufen und Ovid nach Rom zurück 
beordern möchte. Er fällt aber, wie im Machtkampf in Rom, einem Anschlag seiner 
Frau zum Opfer, die ihn ebenso vergiftet, wie es zuvor Tiberius mit den Söhnen des 
Augustus getan hatte. Unantastbar für die politischen Machthaber besteht das 
menschliche Gefühl: Corinna, die von Ovid Menschlichkeit und Verständnis für das 
Schöne beigebracht worden war, lässt sich vom neuen Imperator Tiberius nicht 
beeinflussen, geht auf dessen Wunsch, sie zu ehelichen,  nicht ein und düpiert ihn, 
als er sie mit Gewalt erobern will, indem sie mit Ovid-Versen ihre Distanz zu ihm 
und der politischen Wirklichkeit ausdrückt. Ihr Versuch, Ovid zu retten, scheitert, 
                                                 

7 Vgl. Vasile Alecsandri, Ovidiu, Bucureşti, Editura de Stat pentru Literatură şi Artă, 1957. 
8 Georg Scherg, Ovid. Trauerspiel, Bukarest, Staatsverlag für Kunst und Literatur 1955, 192 S. Das 

Werk erschien in einer Auflage von 1.090 Exemplaren. 
9 Ein Fragment wurde in der Bukarester Tageszeitung „Neuer Weg“ vorabgedruckt (vgl. Georg 

Scherg, Giordano Bruno, in „Neuer Weg”, Nr. 1624 vom 2. Juli 1954. 

 50

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)
BDD-A867 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ovid als literarische Gestalt 

aber die Liebesbeziehung zwischen dem Poeten und der Kaiserenkelin scheint als 
ein die Zeiten überdauerndes Symbol zu überleben und sich zu behaupten. Die 
Personen scheinen vorgegebenen Lebensmustern gemäß zu handeln. Besseres 
Wissen nützt nichts, weil sich die gesellschaftlichen und hierarchischen Zwänge 
durchsetzen und subjektive Zielsetzungen vereiteln10. 

Dass Scherg in diesem Fall nicht den Konflikt zwischen weltlichem Herrscher 
(Augustus, Tiberius) und dem Künstler ausgestaltete, wohl aber die Bedrohung des 
Dichters vor dem Hintergrund einer hierarchisch strengen Machtkonstellation, mag 
mit den Verhältnissen in den fünfziger Jahren zusammenhängen. Auch in dieser Zeit 
war der Schriftsteller bedroht, weil er zunächst die Gunst, dann aber auch die 
Unzuverlässigkeit der Herrschenden zu verspüren hatte. Scherg selbst wurde 1958 
verhaftet und war einer von fünf siebenbürgisch-sächsischen Schriftstellern, die 
1959 zu hohen Gefängnisstrafen verurteilt wurden, weil sie sich angeblich als 
Feinde des Regimes betätigt hätten. Die kommunistische Wirklichkeit hat damit die 
Aussagen des Ovid-Dramas zu echten Prophezeiungen werden lassen, was man 
1955 noch nicht erwarten konnte. 

Schergs klassizistisches Drama stellt die Konflikte am Kaiserhof in den 
Vordergrund, wie dies schon bei Alecsandri vorweggenommen worden war. Ob damit 
ein Bild der Diktatur gezeichnet werden sollte, ist ungewiss. Die 11 Bilder, aus denen 
das Trauerspiel besteht, erscheinen in den dramatischen Teilen am wenigsten 
gelungen. Erst in den letzten drei Bildern, von denen IX und XI in Tomi spielen, setzt 
sich der lyrische Grundzug durch, der einprägsamer und geradliniger die Absichten 
des Autors darbietet. Es geht ihm um die Gemeinschaft zweier Liebenden, die sich 
von dem Intrigantenklüngel in der kaiserlichen Machtzentrale wohltuend abheben. 

Erstaunlich ist, dass Ovid als Poeta vates präsentiert wird. Der weise Seher hat 
sein eigenes Schicksal allerdings weder im Griff noch im Blick. Der Dichter wird 
vom Kaiser als Ratgeber und Kenner des Lebens geschätzt, aber keine seiner 
Forderungen oder Schlossfolgerungen wird tatsächlich umgesetzt. Er ist ein 
Spielball der Mächtigen und wird bloß dann wichtig, wenn man ihn als Sündebock, 
als Opfer misshandeln und missbrauchen kann. Die Rollenwahl hängt mit 
zeitgenössischen Vorstellungen zusammen: auch in der kommunistischen Diktatur 
schrieb man Dichtern eine Rolle zu, das Volk, die Rezipienten anzuführen und ihnen 
bestimmte Richtungen/ Ziele vorzugeben. Man hielt sie für die Wegweiser und 
Bannerträger des Regimes und honorierte sie für die diesbezüglichen Handlanger-
dienste. Wie dies zum Scheitern führen kann, wird am Beispiel Ovids gezeigt. 

Bleibt die Exilsituation: sie ist bei Scherg in Bild IX ausgestaltet, wo Ovid 
sowohl Tomi als auch die griechischen Inseln als Gegenpole zur Metropole Rom 
bezeichnet. Er selbst will lieber im Exil bleiben als zu fliehen oder nur seinen 
persönlichen Wünschen und Schwächen ausgeliefert zu sein. Er lehnt das Angebot 
von Lysippos ab, Tomi mit dem lebensfrohen Chios zu tauschen, denn er hofft auf 
Gerechtigkeit, auf eine Rehabilitierung, die ihm der Kaiser zu gewähren hat. Nur 
Corinna allein könnte Ovid dazu veranlassen, seinen Verbannungsort zu verlassen. 
                                                 

10 Symptomatisch für den Fatalismus des Ganzen sind auch Ovids Verse bei seiner Ankunft auf den 
Klippen von Tomi: „Auch die erhabensten unter den Menschen/ sind nicht ohne Fehl, und ihre Hände/ 
lenken dennoch nicht nach eigenem Willen/ das Schicksal der Sterblichen“ (vgl. Georg Scherg, Ovid, 
wie Anm. 6, S. 144). 

 51

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)
BDD-A867 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Horst FASSEL 

Dies versucht Corinna im letzten Bild (XI), als Ovid schon vom Tode gezeichnet ist. 
Zu einem Modell der Leiden des Verbannten werden die Verse: 

   Euch grüßt der Verbannte,/ dem wenig mehr als sein Leben gehört./ Dieses 
zwar wurde mir nicht entrissen,/ noch auch Vermögen und Bürgerrecht, –/ aber, 
Freunde, wer von euch nennt dies noch leben?11. 

Die lyrische Bewegungslinie führt zur Klage (Bild XI) um die verlorene 
Liebe, die durch eine Verurteilung, durch die Verbannung, nicht mehr zu 
verwirklichen war. Zitate aus Ovids „Amores“ verstärken die Gefühlsspannung, und 
die endgültige Trennung der Liebenden beendet die Suche der beiden nach 
Gemeinsamkeit nicht (der Schlusssatz von Ovid lautet: „Siehst du mich winken?“). 
Die Sehnsucht der beiden, das Einander-folgen erscheint endlos fortsetzbar; es 
handelt sich um ein Zeichen, das nur außerhalb der gewohnten menschlichen Zeit 
und Ordnung eine Rolle spielen kann, eben im Reiche der Poesie und Phantasie. 
Soweit dies Fazit des Schriftstellers Scherg, durch das er die Exilsituation zu einer 
Frage des Zueinanderfindens von Menschen werden lässt. 

Dass sich Exilautoren aus Rumänien zu Ovid anders äußern, ist keineswegs 
erstaunlich. Vintilă Horia, dessen Roman Gott ist im Exil geboren (1961), im 
französischen Original: Dieu est né en exil. Journal d’Ovide à Tomis12, sich 
eingehend mit Ovids Werk beschäftigte, hat auch in dem Reiseführer für Rumänien 
bei Merian Ovid, Dichter der Verbannten die paradigmatische Figur evoziert und 
das Exilerlebnis in den Mittelpunkt seiner Betrachtungen gestellt13. Auch für 
Herescu war 1958 Ovid Zentrum von zahlreichen Untersuchungen14. Die eigene 
Situation (der Verfasser) und Ovids früher Aufenthalt fern der Heimat verschmelzen 
in solchen Darstellungen zu einer untrennbaren Symbiose, in welcher Vergangenes 
und Gegenwärtiges gleichbedeutend sind. 

2. Ovid als Dialogpartner über ästhetische Fragestellungen 

Dass es gerade die poetischen Besonderheiten des Werkes von Ovid waren, 
die jenseits des Exils, des Ausgesetztseins die Autoren beschäftigte, ist nachvoll-
ziehbar. Schon bei Schiller finden wir folgende auf Ovid hinweisende Distichen: 

Armer Naso, hättest du doch wie Manso geschrieben;/ Nimmer, du guter Gesell, 
hättest du Tomi gesehn (Der zweite Ovid)15. 

                                                 
11 Vgl. Georg Scherg, Ovid, wie Anm. 6, S. 148. 
12 Paris, Fayard, 1960. 
13 Vgl. Bukarest und Rumäniens Schwarzmeerküste, Hamburg, Hoffmann & Campe 1966. (Merian; 

19.1966, H. 6), S. 78–82. 
14 Vgl. Nicolas Jan Herescu,Ovid, Paris, Les belles Lettres, 1958, 567 S. 
15 Auf frühere Gestaltungen des Ovid-Stoffes gehen wir hier nicht ein, vgl. Wilhelm Heinrich von 

Riehl, Ovid bei Hofe, Stuttgart, 1885, 1903, 1927, ebenso die Bearbeitungen der Novelle: Carl 
Reinecke, Auf hohen Befehl. Komische Oper, Leipzig 1886; Rudolf Klutmann, Meister Grobian. 
Komische Oper in zwei Akten, Wien/Leipzig (1918). Auch auf Wielands „Der Anti-Ovid“ wird hier 
nicht eingegangen, und auch eine neuere Bearbeitung der Briefe aus dem Exil wird nicht speziell 
beachtet: Franz X. Helmer, Briefe ans Ende der Welt oder der Bestand der Welt, Frankfurt am Main, 
Haag und Herchen, 2005, 115 S. 

 52

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)
BDD-A867 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ovid als literarische Gestalt 

a. In Siebenbürgen 

In der deutschen Regionalliteratur Siebenbürgens gab es schon im 17. 
Jahrhundert ein Beispiel für diese poetologische Relevanz der Auseinandersetzung 
mit Ovid. Valentin Franck von Franckenstein (1644–1697), Sachsengraf und 
Dichter, legte 1679 ein Werk vor, das man als Bearbeitung von Ovid-Versen 
betrachtete. Die regionale Literaturgeschichtsschreibung hat Valentin Franck als 
Übersetzer von beträchtlicher Originalität betrachtet und einen scheinbaren 
Wettstreit mit Martin Opitz dafür ins Spiel gebracht: beiden übertrugen ein Gedicht 
Jacopones de Todi, und Egon Hajek, dem wir die gründlichste Untersuchung der 
Franckschen Verse verdanken, hielt die Verdeutschung seines Landsmannes Franck 
für gelungener als die des Präzeptor Germaniae, Martin Opitz. 

In der Literaturgeschichte von Stefan Sienerth erfährt man:  
Nach der gängigen Auffassung der Poetiken des siebzehnten Jahrhunderts 

wurde zwischen Übersetzung, Entlehnung und eigener dichterischer Prägung nicht 
streng geschieden, was uns berechtigt, die Nachdichtungen von Valentin Franck von 
Franckenstein etwas als Eigenleistungen zu betrachten… Ihr (der Hecatombe!) 
kulturhistorischer Wert muss zunächst darin erblickt werden, dass Franck der erste 
Dichter ist, der Ovid ins Rumänische bzw. ins Ungarische übersetzt hat16. 

Bei Karl Kurt Klein hatte man schon 1939 lesen können:  
Wenn es im Buchtitel (der Hecatombe!) heißt, dass Franck die Sprüche des ob 

seiner saftigen Lüsternheit zu allen Zeiten geschätzten Ovid auf deutsch 
‚nachgeahmet’ habe, so trifft das die Sache genau. Er übertrug nämlich einen Teil der 
Sprüche in vier Sprachen: deutsch, rumänisch, madjarisch und siebenbürgisch-
sächsisch; er soll außerdem noch zigeunerisch gekonnt haben. Die Bezeichnung 
übertragen trifft das Wesen der Sache weniger als Francks eigener Ausdruck 
‚Nachahmung’. Der Dichter lässt sich von dem ovidischen Spruch immer nur 
anregen, sich Gedanken eingeben, die er dann in vielfachen Abwandlungen 
wiederholt, ausführt, ergänzt, erweitert, ja oft in ganz andere Gebiete hinüberspielt17. 

    Egon Hajek schrieb:  
Sonst habe ich in der ganzen Übersetzungsliteratur aller Sprachen kein Werk 

gefunden, das mit Francks polyglotter Arbeit zu vergleichen wäre18. 

                                                 
16 Vgl. Stefan Sienerth, Beiträge zur rumäniendeutschen Literaturgeschichte, Cluj-Napoca, Dacia, 

1989, S. 83–84. 
17 Vgl. Karl Kurt Klein, Literaturgeschichte des Deutschtums im Ausland, Leipzig, Bibl. Institut 1939, 

S. 81. Klein vertritt auch die Meinung, dass Franck als erster Ovid-Verse ins Ungarische und Rumänische 
übersetzt hat. Im Ungarischen erschien schon 1628 eine „Pyramus und Thisbe“-Version nach Ovid 
(„Pyramus és Thisbe históriája Ovidius után“), Irva 1628-ban, Nachdruck 1745. Diese Information 
verdanke ich Frau Ildikó Gábor von der Ungarischen Nationalbibliothek, die außerdem zahlreiche weitere 
Ovid-Nachdichtungen aus dem 18. Jahrhundert herausgesucht hat: der lateinische Autor war demnach in 
Ungarn im 17. aber auch im 18. Jahrhundert sehr beliebt: Nagy János, Méhi gazdaság, a mellyet Ovidius 
rendihez alkalmaztatott magyar versekben foglalt, Gyõr, Streibig József, 1786; Publius Ovidius Naso, Az 
Orras Ovidnak deákból fordított változásai, Gyõr, Streibig József, 1792), und auch im Rumänischen ist 
Franck nicht der erste Autor von weltlichen Versen, denn sein Studienkollege aus Hermannstadt, Mihail 
Halici, hatte schon 1674 rumänische Gelegenheitsgedichte in Basel publizierte (vgl. Alexandru Piru, 
Istoria literaturii române de la origini pînă la 1830, Bucureşti, 1977, S. 160. 

18 Vgl. Egon Hajek, Die „Hecatombe Sententiarum Ovidianarum“ des Valentin Franck von 
Franckenstein, Hermannstadt-Sibiu, Krafft, 1923, S. 44. 

 53

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)
BDD-A867 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Horst FASSEL 

Danach gibt er einen kurzen Überblick über deutsche Ovid-Übersetzungen 
vom 15. bis zum 17. Jahrhundert und schlussfolgert:  

Dieser kurze Überblick macht keinen Anspruch auf Vollständigkeit und soll 
nichts anderes andeuten, als auf die anderen Ovidbearbeitungen in deutscher Sprache 
hinweisen, von denen allerdings keine einzige in ihrer Anlage Franck zum Vorbild 
dienen konnte19. 

Damit hat er recht, aber es handelt sich im Falle von Valentin Franck von 
Frankensteins Werk „Hecatombe sententiarum Ovidianarum Germanice imitatur“ 
nicht um eigentliche Übersetzungen und damit um eine zwei- bzw. mehrsprachige 
Anthologie von Ovidversen. Es handelt sich um einen dichterischen Wettstreit 
Francks mit dem berühmten römischen Dichter, um einen seit Martin Opitz häufig 
unternommenen Versuch, die Ebenbürtigkeit des Deutschen mit dem Latein durch 
Musterbeispiele zu belegen. Franck  ist vielseitiger, denn sein Versuch von Gegen-
Entwürfen zu Ovid bezieht nicht nur deutsche sondern ebenso rumänische, 
ungarische, siebenbürgisch-sächsische Verse ein, widerspiegelt deshalb die Sprachen-
vielfalt Siebenbürgens und macht deutlich, dass alle dort gesprochenen Sprachen 
durchaus in der Lage sein können, ästhetische Werte hervorzubringen. 

Das ist ein Teil der Zielsetzung des Hermannstädter Dichters, aber das Werk 
beabsichtigt mehr. Man kann die Unterschiede zunächst quantifizieren: Hajek hat 
131 Zitate aus Ovid gezählt, denen 140 in deutscher und in anderen Sprachen 
gegenüber stehen. Insgesamt hat Franck 220 lateinische Verse verwendet, die mit 
504 deutschen, 24 rumänischen, 18 ungarischen und 10 siebenbürgisch-sächsischen 
konfrontiert werden. Die „Übersetzung“ umfasst demnach das Zweieinhalbfache des 
lateinischen Versangebots und könnte darauf zurück zu führen sein, dass der 
Nachdichter die Prägnanz des Vorbildes nicht erreicht. 

Man kann aber recht schnell die formalen Unterschiede ermitteln: von den 
hundert Versgruppen weisen 55 die gleiche Zahl von Textstellen (nicht die gleiche 
Verszahl) an lateinischen bzw. nichtlateinischen Texten auf, in 24 Fällen sind die 
nichtlateinischen, in 22 die lateinischen Textstellen in der Überzahl.  

Bei der gewählten Form gibt es im Lateinischen 50 Mal Einzeiler, 77 Mal 
Zweizeilerund je zweimal Drei- bzw. Vierzeiler. Das Angebot in deutscher Sprache 
ist vielfältiger: sieht man von dem 36-zeiligen Poem bei der Nummer 100 ab, das 
eine Ausnahme ist, überwiegen die Vierzeiler (64), danach folgen die Zweizeiler 
(38), danach die Achtzeiler (5) und dann je ein bis zwei Fünf- bis 16-Zeiler. Das 
zeigt schon an, wie sehr es dem Autor auch um formale Meisterschaft und Vielfalt 
ging, ein gutes Indiz für den Sängerwettstreit. Dass es sich bei den 8-, 10-, 12-, 13-, 
16-zeiligen deutschen Versuchen nicht um eigentliche Übersetzungen von 
lateinischen Ein- und Zweizeilern handeln kann, darf von vornherein behauptet werden. 

Bei den ungarischen, rumänischen und siebenbürgisch-sächsischen Versen ist 
die Formenvielfalt geringer: je drei Mal gibt es in allen drei Sprachen Zweizeiler, je 
einmal ungarische und siebenbürgisch-sächsische und 3 rumänische Vierzeiler und 
je einmal einen ungarischen und einen rumänischen Sechszeiler. Aber auch bei 
diesem zahlenmäßig bescheidenen Angebot ist die Strophenform vielfältiger als bei 

                                                 
19 Vgl. wie Anm. 1, S. 46. 

 54

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)
BDD-A867 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ovid als literarische Gestalt 

den ausgewählten Ovid-Texten. Über die Vielfalt der verwendeten Verse (Daktylen, 
Jamben, Trochäen) hat schon Hajek berichtet (erstaunlich bleibt, dass Franck bei 
den Endreimen sich ausschließlich mit Paarreimen begnügt)20. 

Hajek hat auch versucht, eine thematische Ordnung in den „Hecatombe“ zu 
definieren: nach der Anrufung der Musen, nach der Thematisierung des Wissens-
durstes (H. 1–6), werden aktuelle Zustände dargestellt – Geld regiert die Welt (13–17), 
echte Freundschaft ist eine Ausnahmeerscheinung (18–22), Fortuna labilis gehört dazu 
(23–25), auch Gleichmut ist nötig (26–31). Gottvertrauen, Überwindung von 
Krankheiten. Dass zuletzt (99) der Tod zitiert wird, das Ende des Lebens, erscheint 
Hajek als Indiz dafür, dass die Sammlung von Franck den Verlauf des menschlichen 
Lebens mit seinen Höhen, noch mehr aber mit seinen Tiefen wider-spiegeln soll21. 

Das ist eine Vermutung, die durch zusätzliche nicht ganz ersetzt werden kann. 
Allerdings kann und muss man sich die Frage stellen, ob der Aufbau dieser hundert 
zwei- und mehrsprachigen Versensembles tatsächlich nach einem festen Muster und 
mit einer linear nachvollziehbaren Absicht erfolgt ist oder ob nicht ein Pendeln 
zwischen Themen, Motiven und Klischees der Barockzeit eher dem entspricht, was 
der Hermannstädter Poet vorgelegt hat. 

Grundanliegen von Franck ist ein Plädoyer für die Kunst in einer kunst-
feindlichen Zeit. Sein Werk beginnt, wie Hajek richtig gesehen hat, mit einer 
Anrufung der Muse und endet mit einer Wesensbestimmung der Dichtkunst. Man 
kann feststellen, wie sich die beiden Hauptabschnitte des Werkes (etwa bis zu den 
ersten 54 Dialogpartien zwischen Ovid/ Franck) vor allem damit beschäftigen, wie 
die Kunst und Wissenschaft (das barocke „prodesse et delectare“ war ein 
poetologisches Grundanliegen seit Opitz), die als Ziel gesellschaftlichen Handelns 
gelten könnten, in einer sozialen Umgebung zurechtfinden können, die auf Lug und 
Trug, auf Unlauterkeit und Heuchelei beruht. Franck übt scharfe Kritik an der 
zeitgenössischen Gesellschaft, ohne allerdings eine Lokalisierung vorzunehmen. Diese 
Ablehnung der auf schnöden Mammon, auf Machtausübung bedachten Gesellschaft 
führt – besonders deutlich in den großangelegten Gedichten, den 8- und 16-Zeilern. 

Ein symptomatisches Beispiel ist der zweite deutsche Text der Nummer 17, 
der eine emblematische Struktur aufweist: 

Wie der Corallen-Baum auff schroffnen Meeres-Klippen/ 
(Mit seiner rothen Frucht verwandt den zarten Lippen) 
Wohin ihm die Natur selbst hat dz Schloß gebaut 
Vnd Gottes gnaden-schutz zur Sicherheit vertraut 
Mit Macht bekrieget wird/ von Regen/ Wind und Wellen/ 
Doch ihn derselben Macht mag keines Weges fällen/ 
Dass er in gröster Noth nicht desto steiffer sey/ 
Vund treib hoch über sich die schöne Lieberey/ 
Biß dass er vom Gesuch des Schiffers seiner Zierde/ 
Durch geitz-ersoffnen Muth und frewentlicher Gierde 
Beraubet werden muß/ auch durch das falsche Glück 
Zuletzt zerrissen wird in manche tausend Stück/ 

                                                 
20 Vgl. Anm. 1, S. 55–56. 
21 „Der Tod ist das Ende aller Dinge, er steht am Ende auch dieser Sammlung und er erinnert an die 

Nichtigkeit allen Geschehens“. 

 55

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)
BDD-A867 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Horst FASSEL 

So muß die Edle Kunst und liebe Tugend wallen/ 
Sie wächst zwar über sich wird doch gehast von allen/ 
Ein seltnes Kräutlein ist die Tugend in der Welt 
Der nicht das tumme Glück ein Netz hett auffgestelt22. 

Die ersten drei Strophen enthalten die Beschreibung der Pictura, des Corallen-
Baums (in den barocken Emblemsammlungn häufig anzutreffen), die letzte Strophe 
– ein Vergleich – enthält die Subscriptio, die über die Selbstbehauptung der Kunst 
Betrachtungen anstellt. Wie unsicher der Erfolg bleibt, die Wirkung des Modells 
Kunst, wird dabei angesprochen. 

In der zweiten Hälfte der „Hecatombe“ nimmt die Zahl der umfangreichen 
Gedichte in deutscher Sprache zu. Von der allgemeinen Kennzeichnung der Gesellschaft 
mit den barocken Zutaten: Vergänglichkeit, Unberechenbarkeit, Widersprüchlichkeit 
bzw. Häufung von Antithesen, wird übergegangen zu einzelnen Menschen und ihren 
jeweiligen Schwächen und Gebrechen. Diese werden in zum Teil eindrucksvoller 
Art in den Einzelgedichten präsentiert. 

So stellt der Zwölfzeiler bei Nummer 69 in traditioneller Summation die 
Vergänglichkeitstopoi zur Diskussion und verweist darauf, wie selten jemand 
„richtig hat gelebt und seelig ist gestorben“, wie rar demnach die geradlinige und 
zielsichere Lebensführung sei. Denn – das ist die Einleitung zu dieser Aneinander-
reihung von Zufällen und Bedrohungen: „Der Menschen Wesen hangt an einem 
zarten Faden/ Der bald zerschnitten wird und kriegt den letzten Schaden“23. 
Verhaltensmuster, wie man Herrschern und Machthabern zu begegnen hat, wie diese 
ihrerseits sich an Traditionen zu halten haben, sind in der Folge häufig. Immer 
wieder wird aber auf die Gewohnheiten und Aufgaben der Dichter eingegangen, bis 
dann in Nummer 100 die programmatische Bestimmung der Dichtkunst erfolgt. 

Zuletzt kehrt Franck zu der Kennzeichnung der Kunst zurück und liefert mit 
dem 100. Text ein poetisches Programm. Franck gibt als Ziel seiner Poesie an, 
Venus zu verherrlichen, was ihn Ovid nahe bringt. Er sieht davon ab, die Welt 
verändern zu wollen, was die apolitischen Verse Ovids ebenfalls taten, aber im 
Gegensatz zu der Gegenwart, in der bloß Geld und Macht zählt, will der Dichter den 
Dienst im Namen der Schönheit weiter verrichten. Dass er sein Handwerk beherrschen 
muss, dass er Traditionen fortsetzt, gehört mit zu den Selbst-verständlichkeiten seiner 
Poesie. Abschließend wird dann das Ovid-Zitat („Et Majestatem res data dantis 
habet“) variiert: „Den Meister lobt das Werk/ den Geber das Geschenk“. 

Kunst als wichtiger Teil einer ansonsten nur nach Profit und Macht gierenden 
Gesellschaft, die Rolle des Dichters als Gegenpol zu den Vergänglichkeits- und 
Negativmustern, die Beschäftigung mit Liebe und Mitmenschlichkeit in einer 
Traditionsreihe, die bei Ovid beginnt: das alles ist implizit und explizit im Werk von 
Valentin Franck vorhanden. Außerdem versucht er, die regionale Besonderheit 
Siebenbürgen, dessen Polyglottismus, zu veranschaulichen und im Wettstreit mit 
den lateinischen oder deutschen Vorgängern zu behaupten. Anders als Martin Opitz, 
der die Regelpoetik durchgesetzt hat, dem es in seiner Auseinandersetzung mit 

                                                 
22 Vgl. Egon Hajek, Die „Hecatombe Sententiarum Ovidianarum“ des Valentin Franck von 

Franckenstein, Hermannstadt-Sibiu, Krafft, 1923, S. 77. 
23 Egon Hajek, Die Hecatombe..., wie Anm. 22, S. 93. 

 56

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)
BDD-A867 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ovid als literarische Gestalt 

griechisch-römischen Vorbildern darum ging, die Möglichkeiten und die Ebenbürtigkeit 
der deutschen Literatursprache zu veranschaulichen, hat es Franck versucht, das 
Leistungspotential einer ganzen Reihe von Sprachen aus Siebenbürgen in seinem 
Werk zu beweisen. Dass dies in einer ständigen Konfrontation mit dem lateinischen 
Modell (Ovid) geschah, ebenso aber durch das Nebeneinander von deutschen, 
ungarischen, rumänischen, siebenbürgisch-sächsischen Versen, gehört zur Faszination 
des wandlungsfähigen und sprachlich flexiblen Hermannstädter Dichters und führt 
weit weg von den Ausgangstexten bzw. überschreitet deren knapp formuliertes 
Anliegen zum Teil beträchtlich. 

b. In der Literatur der DDR  

In der bundesdeutschen und in der DDR-Literatur gibt es Autoren, die sich 
mit dem Ovid-Stoff auseinandersetzten. In der DDR wäre dies früher möglich 
gewesen, weil Rumänien als Reiseland von den Bürgern des sozialistischen Staates 
früher entdeckt werden konnte. Es kam anders. In einem Reisebuch von Heribert 
Schenke, das sich am eingehendsten dem Donaudelta widmete, gibt es auch eine 
Beschreibung der rumänischen Schwarzmeerküste, und innerhalb der Darstellung 
der Hafenstadt Konstanza ein Sonderkapitel: Ovidianisches24. Darin werden die 
Gründe erörtert, die zur Verbannung des römischen Dichters geführt haben. Weder 
Ovids Zugehörigkeit zu einer religiösen Sekte, noch seine Beziehung zur Frau des 
Mäcenas, die auch zeitweise die Geliebte des Kaisers war, sind hinlängliche Gründe 
für seine Verbannung gewesen. Allerdings hat man ihn zum Sündenbock für die 
Sittenverwilderung am Kaiserhof gemacht und ihn in die fernste Provinz 
abgeschoben. Dass er sich dort nicht wohl gefühlt hat – obwohl er zum Ehrenbürger 
von Tomi ernannt wurde – teilt uns Schenke mit:  

Ovid wurde nie ein Freund der abgeschiedenen römischen Provinzstadt am 
Schwarzen Meer. Er beklagte sich über die stürmischen Winde, über die winterliche 
Kälte, über das unangenehme Klima, über die ungebildeten Einwohner, über das 
schlechte Trinkwasser25. 

Dieses Unbehagen Ovids, wie es Schenke beschreibt, hat auch seinen 
Schriftstellerkollegen Volker Ebersbach angesteckt. Allerdings ist dessen Ausgangs-
position eine sehr fundierte, weil er sich in Romanen und Sachbüchern eingehend 
mit der Geschichte des römischen Reiches beschäftigt hat. Die Zeit des Augustus 
war ihm ebenso vertraut wie die des Tiberius, und so war seine Novelle Der 
Verbannte von Tomi keineswegs ein Zufallsprodukt26. 

In den achtziger Jahren hat sich Volker Ebersbach, promovierter Germanist 
und Altertumskundler, mehrfach mit der römischen Geschichte auseinandergesetzt. 

                                                 
24 Heribert Schenke, Sommer in der Dobrudscha. Im Donaudelta und an der rumänischen 

Schwarzmeerküste, Leipzig, Brockhaus 1979, S. 117–122 (2. Auflage 1982). Siehe im Vergleich dazu 
den Reiseführer des DuMont-Verlags: Rumänien. Schwarzmeerküste– Donaudelta – Moldau – 
Walachei – Siebenbürgen, Evi Melas,  2. Aufl., Köln, 1980. 

25 Vgl. wie Anm., S. 122. 
26 Berlin, 1984; 2. Auflage: 1986. 

 57

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)
BDD-A867 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Horst FASSEL 

Er hat 1982 eine Prosaübersetzung von Vergils Aeneis vorgelegt27, 1984 die Tristien 
von Publius Ovidius Naso ins Deutsche übertragen und herausgegeben28, und 
mehrere historische Romane über die römische Kaiserzeit publiziert29. 1985 erhielt 
er für sein schriftstellerisches Schaffen den Lion-Feuchtwanger-Preis der Akademie 
der Künste der DDR30. Ebersbach hat auch danach zahlreiche Bücher heraus-
gebracht31, sich im Arbeitskreis für vergleichende Mythologie in Leipzig engagiert 
und neben der römischen auch die deutsche, ungarische Geschichte beachtet32. 

Die Erzählung über Ovid erschien in einer Sammlung, in welcher Eberhard 
auch Texte über Seume und Dostojewski beisteuerte. Immer ist es die jeweils 
aktuelle Krisensituation, die ihn dazu bringt, dem Dichter in der Auseinandersetzung 
mit sich und seinem Werk nachzuspüren. Die historische Staffage ist nicht unwichtig 
und beruht auf exakten Sachkenntnissen, die sich der Erzähler erworben hatte. Aber 
ihr wird keine Priorität zugestanden. In der Erzählung Der Verbannte von Tomi wird 
die Ankunft des Ovid in Tomi präsentiert, danach folgt eine Milieustudie, die den 
multikulturellen Charakter der Stadt kennzeichnet. Die Kontakte mit der römischen 
Autorität – der Präfekt hat eine reiche Getin geheiratet – sind von Anfang an 
problematisch, die zu den Persönlichkeiten der Provinzstadt ebenso: der fast 
hundertjährige griechische Philosoph versucht es, Ovid zu seinem Zynismus zu 
bekehren, mit den Geten kommt  Ovid als römischer Ritter nicht in Berührung. Was 
bei Alecsandri in seinem Drama Der blandusische Quell zur Diskussion gestellt 
wurde, spielt auch bei Eberhard eine Rolle: der alternde Dichter wird in eine 
Liebesaffäre mit der Tochter des Präfekten, mit Lilla, verwickelt, der einzigen, die in 
Tomi an seinen Dichtungen Interesse zeigt. Dadurch wird die junge Tomitanerin zur 
Ehe mit einem Getenprinzen unfähig, ihr Bruder, der Ovid in Rom angeschwärzt 
hat, um Erfolg am Kaiserhof zu erzielen, wird von den Geten getötet, weil diese der 
Meinung sind, der römische Präfekt habe sie betrügen wollen. Mit Ovids Tod und 
einem dazu passenden Unwetter endet die Erzählung, deren Anliegen aber nicht die 
                                                 

27 Vergil, Aeneis, Prosaübertragung von Volker Ebersbach. Mit einen Essay und Namens-
verzeichnis vom Übersetzer, Leipzig: Reclam 1982 (5. Auflage: 2004). 

28 Publius Ovidius Naso, (Volker Ebersbach, Bearb.), Tristien, Leipzig, Insel, 1984; Volker 
Ebersbach (Hrsg.), Ovid – Lieder der Trauer. Die Tristien des Publius Ovidius Naso, Frankfurt am 
Main/ Leipzig, Insel, 1997. 

29 Vgl. Der Schatten eines Satyrs. Historischer Roman, Berlin, Der Morgen, 1985 (es geht im die 
Zeit Neros, siehe dazu: Volker Riedel in: „Weimarer Beiträge”, 33. Jg., 1987, H. 11, S. 1892–1900 und 
Dieter Fechner in: „Deutschunterricht”, 41. Jg., 1988, H. 2–3, S. 137f. ); Gajus und die Gladiatoren, 
Berlin, Neues Leben, 1985 (Würzburg 1987). Siehe außerdem die Essaysammlung: Rom und seine 
unbehausten Dichter, Essays, Halle/ Leipzig, Mitteldeutscher Verlag, 1985. 

30 Dazu gehörten – außer den erwähnten Werken mit römischer Thematik – seine frühen 
Erzählungen: Der Sohn des Kaziken (1978), Selbstverhör (1981) und der Erzählband Der Mann, der 
mit der Axt schlief (1981). Ebenso die 1978 veröffentlichte Biographie Heinrich Manns und Francesco 
Pizarro – Glanz und Elend eines Conquistadors (Berlin 1980, Frankfurt am Main 1984). 

31 U.a. den historischen Roman Caroline (1987), in dem er die Schicksale von Caroline Schelling 
1793 behandelt, Carl August. Goethes Herzog und Freund (1998), Tiberius. Erinnerungen eines 
vernünftigen Menschen. Historischer Roman (1991), eine Geschichte seiner Geburtsstadt Bernburg 
(Geschichte der Stadt Bernburg, Dessau, 1998, 2000, I–II). 

32 Vgl. István Brodarics u.a., De conflicta Hungarorum cum Turcis ad Mohacz verissima descriptio 
(„Die wahre Beschreibung der Schlacht, die die Unngarn mit den Türken bei Mohács ausfochten”), 
übers. von Volker Ebersbach, Budapest, Corvina, 1978.  
  

 58

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)
BDD-A867 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ovid als literarische Gestalt 

Wiedergabe einer historischen Handlung ist. Abgesehen davon, dass auch hier die 
angebliche Affäre des Dichters mit der Kaisertochter Julia als Exilgrund angegeben 
wird, dass über Ovids Privatleben in Tomi nichts bekannt ist, weil er in seinen 
Briefen und Versen vom Schwarzen Meer diese Details wohl wissend unterschlug. 
Er wusste nur zu gut, schließlich galten das seine Angaben für seine in Rom 
verbliebene Gattin und für den Kaiser bestimmt waren, diesen konnte er kaum 
pikante Einzelheiten aus dem Exil mitteilen. 

Die Erzählung ist hierarchisch strukturiert: auf der untersten Stufe treffen wir 
die umherschweifenden, sogenannten freien Geten an und deren sesshaft gewordenen 
und in griechischen oder römischen Siedlungen lebenden Landsleute. Sie werden 
von Anfang an sowohl aus der römischen Gruppenperspektive als auch in der 
Betrachtung des auktorialen Erzählers als wild, kulturfern, unberechenbar dargestellt 
und dienen als Argument dafür, dass der gebildete Römer Ovid nicht für immer am 
Schwarzen Meer bleiben will. Es beginnt in der Anfangsszene, in der die Boten aus 
Rom mit der getischen Frau des römischen Präfekten zusammentreffen:  

Da durchquerte die Frau des Präfekten, eine Getin, mit langen Schritten das 
Atrium und verstellte dem Boten keifend den Weg. Aus dem holprigen Gemisch 
griechischer und getischer Satzfetzen, denen das Weib mit barbarischer Wucht 
Beschimpfungen in ihrer Muttersprache nachschleuderte, schloss der Bote, dass sie 
die Stille zu schützen vorgab, in der sich der Hausherr um die rhetorischen Übungen 
seines Sohnes Lucius kümmerte33. 

Die Geten sind sprachunbegabt, verwenden in erster Linie Schimpfwörter: 
diese Betrachterperspektive wird in der gesamten Erzählung durchgehalten. 

Über diesen unzivilisierten Geten stehen die Griechen, denen die Gründung 
von Kolonien am Schwarzmeerufer zu verdanken ist: Tomis, Histria, Callatis. Auch 
sie werden von den römischen Machthabern verachtet und gesellschaftlich nicht zur 
Kenntnis genommen. Eigentlich verkörpern sie in der Erzählung die Bildungsschicht 
von To0mis, denn auch der Sohn des römischen Präfekten erhält die Manuskripte, 
aus denen er lernt, von einem gebildeten Griechen, und der Athener Philosoph, der 
in Tomis lebt, ist seinen römischen Zeitgenossen durch Wissen und Erkenntnisse 
überlegen. Die Griechen könnten zwar in ihre Stammesheimat, in den Stadtstaat 
Milet, zurückkehren, aber auch dort wären sie Untergebene der römischen Besatzer. 

Die Römer betrachten sich als Weltherrscher und als Oberschicht. Das höchste 
Bildungsideal in der Schwarzmeerprovinz ist es jedoch, rhetorische Übungen zu 
beherrschen, um sich dadurch für den römischen Verwaltungsdienst zu empfehlen. 
Die Möglichkeit, nach Italien oder ins Zentrum des Imperiums zurück-zukehren, 
fehlt den meisten von ihnen. 

Alle drei Gruppen sind voneinander isoliert und meist außerstande, die 
Isolation zu überwinden oder dort zu leben, wo sie ihren Vorstellungen nach 
eigentlich leben wollten: die freien Geten nördlich der Donau, wo aber – so die 
Aussage der Erzählung – jegliche Zivilisation fehlt, die Griechen in ihrer Stammes-
heimat in Griechenland, die Römer in Rom oder zumindest in Italien (der Präfekt 
selbst träumt von Apulien, wo sich sein Familienbesitz befindet). Was der griechische 
Bürgermeister von Tomis festhält, erscheint aus dieser Sicht keine leere Floskel:  
                                                 

33 Vgl. Volker Ebersbach, Der Verbannte von Tomi. Historische Erzählungen, Berlin, 1984, S. 3. 

 59

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)
BDD-A867 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Horst FASSEL 

Wir wollen das nicht so soldatisch nehmen. Verbannte sind wir schließlich 
alle. Unsere Vorväter verließen nicht ohne Not ihre mildere und reichere Heimat. 
Mein Freund, der Präfekt, versähe seinen Dienst gewiss auch lieber drüben im 
heimischen Hesperien – ist es nicht so? Ich hoffe, wir werden vereint bemüht sein, 
einander unser gemeinsames Los zu mildern34. 

Der Gruppenisolation, die schwer zu durchbrechen ist – trotz des 
Dingsymbols „das Loch in der Hecke“, durch das die Familie des Präfekten immer 
wieder ungesehen in die Stadt oder zu den Geten, zu Ovid usw. gelangen kann – 
wird ergänzt durch Einzelschicksale, die Isolation und  Exil verdeutlichen. Ovid ist 
der erste Verbannte, dessen Ankunft in Tomis detailliert beschrieben wird, aber seit 
42. v.u.Z. leb ein namenloser griechischer Philosoph in Tomis, dessen Lehre den 
Zwangsapparat Staat abgelehnt und dadurch – aus der Sicht der römischen 
Machthaber – gefährdete. Seine Auseinandersetzung mit Ovid wird zu einem 
zentralen Anliegen der Erzählung. 

Der Präfekt und sein Sohn (seine getische Frau und die Tochter werden von 
Sextus Quillius Postumus nicht als ebenbürtig betrachtet) fühlen sich ebenfalls im 
Exil: der Sohn wird zum Studium nach Rom gesandt und soll dazu beitragen, dass 
der seit 30 Jahren in Tomis lebende Vater begnadigt und in die Hauptstadt zurück 
beordert wird. Dem Sohn misslingt die Karriere in Rom, der Vater macht sich 
zuletzt auf dem Heimweg, als eine neuer Präfekt angekündigt wird, aber sein Schiff 
kentert und er ertrinkt vor der tomitanischen Küste. 

Schließlich werden Verse von Gallus zitiert, einem römischen Dichter, dessen 
Werke von Cäsar geächtet und der selbst, weil er die Missstände im Imperium beim 
Namen nannte, verbannt wurde. Auch die Gattin des Kaisers und seine Tochter Julia 
werden als Verbannte erwähnt. Damit ist die Summe der im Exil Lebenden relativ 
groß, der Vergleich der Einzelschicksale bietet sich ständig an, aber einzig und 
allein Ovid unternimmt gegen sein Exil nichts, er wartet darauf, dass das – wie er 
meint – Missverständnis aufgeklärt und er durch den gerechten Urteilsspruchs von 
Augustus wieder nach Rom zurückkehren und seine geachtete Stellung in der 
Hauptstadt des Imperiums wieder einnehmen kann – zweifelsohne eine Illusion. 

Das Hauptaugenmerk der Erzählung ist auf die Erörterung der Frage gerichtet, 
welche gesellschaftliche Rolle Dichtung zu erfüllen hat. Volker Ebersbach antwortet 
darauf, indem er – auch in diesem Fall – Parallelschicksale entrollt. Lucius Quillius, 
der Sohn des römischen Präfekten, lernt mit Hilfe griechischer Autoren: Homer, 
Pindar, Kallimachos, die er von Artemisius, einem griechischen Kaufmann aus 
Tomis erhalten hat. Von den römischen Poeten ist ihm nur Catullus bekannt. Lucius 
versucht sich auch als Dichter und schreibt ein Poem über den Bürgerkrieg, das sich 
als Eloge auf Augustus ausweist. Mit Hilfe dieser Versakklamation hofft er, gute 
Aufnahme in Rom zu finden. 

Ovid, der als Verbannter ans Schwarze Meer kommt, wird von römischen 
Soldaten als Verfasser schlüpfriger Verse angekündigt. In einem ersten Gespräch 
mit dem Präfekten lehnt dieser jede Form von Poesie ab, die nicht den staatlichen 
Idealen und Normen entspricht. Ovids Gegenargument, dass er sich mit der Liebe 
auseinandergesetzt hat, die für den gesellschaftlichen Zusammenhalt wichtig sei, 

                                                 
34 Vgl. ebenda, S. 38. 

 60

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)
BDD-A867 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ovid als literarische Gestalt 

lässt er nicht gelten. Einen ersten Höhepunkt erreicht die Erzählung im vierten der 
insgesamt 10 Teile: Alte und neue Verse. Dort wird über die Zwangslage der Dichter 
diskutiert, deren Wirkung nur dann garantiert wird, wenn sie von den Mächtigen 
akzeptiert und öffentlich-wirksam wird. Ovid ist in der Exilisolation nicht in der 
Lage, seine früheren Ansätze weiterzuführen, begonnene Werke abzuschließen: er 
hat keinen Adressaten mehr, er kann nichts mehr für die Popularisierung seiner Werke 
tun. In dieser Situation wird ihm ein Gedicht von Gallus wichtig, das Lucius ihm auf 
einem Pergamentblatt bringt, auf dem Ovid seine Verse eintragen soll. Das Schicksal 
des Gallus, dessen Dichtung politische Wirksamkeit anstrebte, steht im Kontrast zu 
jenem von Ovid: Gallus politische Satiren werden von der Zensur vernichtet, während 
man Ovids Verse unbehelligt lässt, auch wenn niemand sie weiterhin fördert. 

Der römische Präfekt erteilt Ovid den Auftrag, sich in einer Ode an Augustus 
zu wenden. Dessen Lob wäre – durch den Überbringer, den Sohn des Präfekten – 
zur Voraussetzung für eine erfolgreiche Laufbahn von Lucius in Rom geworden. 
Ovid beugt sich dem Präfekten, müht sich mit einer Rechtfertigungsdichtung ab, die 
aber zur Kritik am System und am Kaiser wird. Nun versucht Lucius, durch Hetz-
tiraden gegen Ovid, seine Ziel in Rom zu erreichen. Aber auch sein eigener Lobgesang 
auf den Kaiser und die versuchten Intrigen gegen Ovid helfen ihm nicht weiter. 

Mit dem über hundertjährigen Philosophen aus Athen hat Ebersbach eine 
Kollage eingebaut, die auf das Modell des Kynikers Sosias aus dem Lustspiel von 
Peter Hacks Amphitryon zurückgeht: wie bei Hacks ist der – hier namenlose – 
Philosoph der einzige, der die eigentlichen Zusammenhänge kennt. Dichtung ist 
entweder systemkonform und panegyrisch oder sie protestiert gegen Missstände 
oder – wenn sie sich apolitisch darbietet, wie die Liebesdichtung Ovids, wird sie 
ungewollt ebenfalls zum Politikum und kann – wie im Beispielfall Ovid – zu 
Sanktionen gegen den Autor führen. Ovid selbst akzeptiert diese Feststellungen 
nicht, glaubt weiter an die Gerechtigkeit und die menschliche Integrität des Kaisers 
und hält seine Verbannung für ein Missverständnis. Ihm gelingt es nicht, sich 
auszuklinken wie der „alte Lump“, der griechische Philosoph, der am Straßenrand, 
unter Hunden, armselig aber frei lebt. 

Der letzte Teil der Erzählung enthält die dramatische Geschichte von Lilla, 
der Präfektentochter, die weder ihren griechischen Verlobten heiraten darf, noch den 
getischen Stammesfürsten Xantumegas heiraten darf und die – weil sie nicht 
Spielball der Männerwelt sein will – zuletzt sich an ihrem Vater und Bruder rächt, 
aber persönlich keinen Ausweg für sich findet. Ihr erläutert Ovid den Sinn seiner 
Liebesdichtung, aber zwischen dem greisen Poeten und der jungen Tomitanerin 
kommt es zu keiner Gefühlsbindung. Instinktiv kann die junge Lilla erfassen, 
worum es Ovid in seinen Versen geht. Ein tatsächliches Verständnis für diese Verse 
fehlt ihr, da man ihr selbst keine Bildung angedeihen ließ. 

Schließlich, nachdem der Präfekt und dessen Familie gescheitert sind, 
nachdem die Kontakte zum griechischen Philosophen von diesem abgebrochen 
wurden, nimmt Ovid die Einladung des griechischen Bürgermeisters an, wird Bürger 
(sogar Ehrenbürger) der Stadt, erlernt das Getische, überwindet als Teil des Ganzen 
die Fremdheit der Randprovinz und dichtet wieder und mit großer Intensität. Welches 
Schicksal diesen Dichtungen zuteil wird, teilt der auktoriale Erzähler nicht mehr. 

 61

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)
BDD-A867 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Horst FASSEL 

Vom potentiellen Lehrmeisters eines jungen Römers (Lucius) zum Dialogpartner 
des Machthabers (Präfekt Quillius Postumus) und des verbannten Philosophen, wird 
Ovid zum Ratgeber Lillas, aber in allen diese Fällen sieht er für seine poetischen 
Anliegen keine Adressaten oder versucht, mit Hilfe von systemkonformen Versen 
und Entschuldungsversuchen, seine Position im Zentrum des Imperiums wiederzu-
erlangen. Erst zuletzt findet sich der Verbannte damit ab, seine neue Heimat in 
Tomis zu akzeptieren. wird Mitbürger und kann für seine Dichtung neue Zielsetzungen 
und vor allem neue Zuhörer suchen Dass er die Lage vor Ort, dass er den Mimesis-
charakter seiner Versuche in den Vordergrund stellt, entspricht tatsächlich den späten 
Versen von Ovid aus Tomis. 

Selbstverständlich hat Ebersbach, wie der schon erwähnte Peter Hacks, 
Zeitbezüge nicht außer Acht gelassen: die Diskussionen um zensierte, um unfreie 
Dichtung treffen auf die Diktatur in der DDR und in den „Freundsländern“ ebenfalls 
zu. Der Erzähler hat die Krisensituation gewählt, weil sie ihn reizt, den antiken 
Dichter in der Auseinandersetzung mit sich selbst darzustellen, ebenso in einem ihm 
zuvor unbekannten Umfeld. Auch gab es ihm die Gelegenheit – in den unterschied-
lichsten Verfremdungen – Überlegungen darüber anzustellen, was Kunst und 
Dichtung überhaupt für Anliegen in der Gesellschaft zu vertreten haben. Demnach 
war die Ovid-Erzählung auch ein Anlass, im historischen Gewand die aktuellen und 
brisanten poetischen Fragen in der DDR zu erörtern, ein Anliegen, das sich in den 
Seume- und Dostojewski-Erzählungen des gleichen Sammelbandes von Volker 
Ebersbach ebenfalls stellten. Dieser unmissverständliche Aktualitätsbezug hat sicher 
die Wirkung der Erzählungen verstärkt und deren Neuherausgabe gefördert. 

c. In der bundesdeutschen Literatur 

Wir werden von den bundesdeutschen Autoren, die sich mit Ovid beschäftigt 
haben, Franz Helmer nicht näher betrachten35 und uns auf den aus Oberösterreich 
stammenden, in Westberlin als Sekretär des Literarischen Colloquiums tätigen (und 
damit zu dieser Dichtergruppe gehörenden) Gerald Bisinger beziehen36. Bisinger, 
der mit dem rumänischen Dichter Marin Sorescu befreundet war37, besuchte 
Rumänien seit 1975 mehrmals, gewöhnlich als Gast des rumänischen Schriftsteller-
verbandes im verbandseigenen Erholungsheim im Badeort Neptun. Als Ertrag dieser 
Aufenthalte erschienen drei Gedichtbände, deren erste Entwürfe 1976 in der 
Bukarester Zeitschrift „Neue Literatur“ erschienen. 1977, 1978 und 1981 folgten 
unter dem Titel Poema ex Ponto. Poetische Nachrichten aus der östlichen Latinität 
I, II, III die endgültigen Fassungen der Sprechgedichte38. Zwar stellte sich Bisinger 

                                                 
35 Vgl. Franz X. Helmer, Briefe ans Ende der Welt (Ovid) oder der Bestand der Welt, Frankfurt am 

Main, Haag und Herchen, 2005. 
36 Gerald Bisinger, geb. am 8.6.1936 in Wien, war Mitglied der Grazer Autorenvereinigung 1973, 

lebte dann in Berlin und debütierte 1963 mit dem Prosaband Zikaden und Genever. Vgl. Kürschners 
Deutscher Literaturkalender, Berlin/ New York, 1981, S. 89. 

37 Sorescu war 1973–1974 Inhaber eines DAAD-Künstlerstipendiums in Westberlin, wo er auch 
einen gedichtband in der Reihe des Literarischen Colloquiums veröffentlichte. 

38 Vgl. Gerald Bisinger, Poema ex Ponto I. Poetische Nachrichten aus der östlichen Latinität. 
Erlangen, Renner, 1977; Ders., Poema ex Ponto II und andere Gedichte, Berlin–Kreuzberg, Hoffmann, 
1978; Ders., Poema ex Ponto III und andere Gedichte, Berlin, Freie Universität, 1982. 

 62

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)
BDD-A867 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ovid als literarische Gestalt 

in die Ovid-Nachfolge39, aber die Gestalt des im Exil lebenden Dichters wird nur 
evoziert, um auf die Verse des römischen Autors einzugehen. Es gibt zahlreiche 
Momentaufnahmen des bunten Treibens an der rumänischen Küste und Hinweise 
auf die jeweilige Befindlichkeit des Dichtenden, die jeweils mit Ovids Dichtung in 
Verbindung gebracht werden. Als Hauptmotive werden Urlaubsgenüsse betrachtet: 
Alkoholkonsum in Konstanza, Neptun, Mangalia, das Bestaunen der Menschen und 
der neu-exotischen Umgebung, Eindrücke von Vergänglichkeit bei der Besichtigung 
römischer Ruinen an der Schwarzmeerküste. Auch literarische Eindrücke werden 
gesammelt. Bisinger entdeckt zunächst den rumänischen Symbolisten Ion Minulescu, 
überträgt – wohl auch mit fremder Hilfe und mit einem Zweisprachen-wörterbuch – 
Romanzen von Minulescu, erfährt etwas über den Nationalpoeten Eminescu und 
zieht zuletzt Parallelen zwischen seiner Situation und der des exilierten Ovid. In 
seinem Epilog in Berlin bekennt er:  

Irgendwie bin ich froh wieder hier zu sein in der Groß/räumigkeit dieser Stadt 
mit dem dichten Verkehrsnetz/ in dem lauen Licht das nicht wieder die Augäpfel 
drückt/ wenn sie schutzlos sind in der Sonne die hier nicht/ verbrennt…40. 

Die Eindrücke, die vermittelt werden, deuten ein ästhetisches Programm an, 
das sich auf unmittelbare und einmalige Erlebnisse stützt, deren Einsatz die 
Faszination des Konkreten und den Hinweis auf die subjektive Tatsächlichkeit der 
Eindrücke bestätigt. Rahmenmotiv ist der Unterschied zwischen den Farben und 
Erscheinungen am Himmel, der die Schwarzmeerküste von der spanischen Landschaft 
um Formentera unterscheidet. Auch der Berliner Himmel, aufgeteilt und streng, 
bildet einen Kontrast zu der bewegten ständig sich wandelnden atmosphärischen 
Bewegtheit am Schwarzen Meer. Die auf eine sachlich-nüchterne Wiedergabe von 
oft banalen Vorkommnissen beschränkte Aussage, die Alltägliches in den Rahmen 
einer Tradition zu stellen versucht, die den Umgang mit Fremdheit erleichtern, den 
Zugang zu Entdeckungen ermöglichen will, gehört zu den Besonderheiten von 
Bisingers Prosagedichten. Wir beschränken uns auf ein Beispiel. In Gedicht V. wird 
ein Aufenthalt in Mangalia evoziert. Eine Strophe lang gibt es eine Bestandsauf-
nahme von Biergenuss, vom Spiel von Wolken und Sonne, vom Glück, keine 
westeuropäische Sprache mehr zu hören. Danach wird – wie oft bei Bisinger – ein 
Bericht eingerückt, der die Probleme der Gesellschaft festhalten soll: 

Vor wenigen Jahren erst so hat ein Reiseführer kürzlich/ erzählt hat man 
begonnen fruchtbar zu machen des ehemals/ dürre Land hinter der Schwarzmeerküste 
in der Dobrudscha/ künstlich werden die Felder bewässert der Boden Wein ge/deiht 
hier das hab ich gesehn Sonnenblumen und Mais die/ Armut hat nachgelassen lässt 
nach im rumänischen Staat/ Moscheen erinnern an Türkenzeiten und Namen und/ 
Menschen die türkisch sprechen und weiter hier an der/ Küste leben ich hab solche 
gesehen gehört die kleine/ Moschee in Mangalia hier sie wird noch zu Gottesdiensten/ 
benützt der neue Friedhof der Türken liegt weiter ab41. 

                                                 
39 Der römische Dichter Publius Ovidius Naso (43 v. Chr. bis 17. n. Chr.) war im Jahre 8 n. Chr. 

von Kaiser Augustus nach Tomis (heute: Constanţa) am Schwarze Meer verbannt worden. Dort 
entstanden seine Zyklen „Tristia“ und „Epistulae ex Ponto“. 

40 Vgl. Gerald Bisinger, Epilog in Berlin, in „Neue Literatur“, 27 (1976), Nr. 7, S. 73. 
41 Vgl. Gerald Bisinger, Poema ex Ponto, in „Neue Literatur”, 27 (1976), Nr. 7, S.  

 63

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)
BDD-A867 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Horst FASSEL 

Aleatorisch wird die Aussage durch den Verzicht auf jede strukturierende 
Zeichensetzung und durch den Umgang mit der Zeilengestaltung bzw. durch das 
Enjambement. Der Autor hat „den Eindruck eines/ freundlichen und fröhlichen 
Volkes“, aber dieser und andere Eindrücke eines Touristen bleiben oberflächlich, 
weil in den Hochburgen der Erholung die tatsächlichen gesellschaftlichen Probleme 
nicht aufscheinen. Bisinger berichtet stolz, dass Dorothea „den Präsidenten“, das 
heißt Nicolae Ceauşescu, gesehen hat, dessen Villa unweit der Schriftstelleresidenz 
in Neptun lag. Auch glaubt der sich erholende Beobachter, dass in Rumänien die 
Armut beseitigt wird – die achtziger Jahre haben dies gründlich widerlegt – und 
höchstens das Motiv des Exil-Daseins, das zwar im ersten Gedicht abgestritten, im 
Epilog jedoch bestätigt wird, lässt Zweifel an der Idylle aufkommen, die der 
Berichterstatter prosaisch-geduldig entworfen hat, die aber eher der ephemeren 
Urlauber-Idylle entspricht als der Wirklichkeit. Im gleichen Zusammenhang ist die 
Feststellung, dass die Dobrudscha erst seit wenigen Jahren – das heißt wieder unter 
Ceauşescu – landwirtschaftlich erschlossen wurde, ebenso ein Tribut des Fremden 
an den ihn mit ideologischen Gemeinplätzen bewirtenden Gastgeber. 

Das Ost-Westverhältnis, die Vergleichsebene Vergangenheit-Gegenwart sind 
die Mittelpunkte der Texte, in denen die Urlaubsfreuden (Essen und Trinken, 
Besichtigung von Sehenswürdigkeiten, bei deren Anblick die Vergänglichkeit 
evoziert werden kann) des erlebenden Ich vorherrschen und in das intertextuelle 
Netzwerk eingebunden werden. Denn in allen drei pontischen Sammlungen findet 
sich Ovid-Verse, die vergleichbar mit Valentin Franck von Franckenstein Impulse 
für thematische Gedichte des neueren Autors sind. Dass bei Bisinger nicht nur 
Paraphrasen von Ovid vorhanden sind, sondern in erster Linie Alltagserlebnisse, die 
mit dem jeweiligen Ovid-Motiv verknüpft werden, macht ihre Besonderheit aus. 

An Ovid erinnert auch das Liebesmotiv: Bisinger zitiert nicht nur die ihn 
begleitende Dorothea sondern ebenso Vera, die ihm bei Übersetzungen aus dem 
Rumänischen hilft, die aber ebenso wie die römische Flavia weit von ihm entfernt 
ist, als er sich am Schwarzen Meer aushält. Wie Ovids Sehnsucht nach seinen 
römischen Freunden und Freundinnen, evoziert Bisinger seine weiblichen Bekannt-
schaften (auch in Berlin – diesmal in umgekehrter Richtung – wird Natascha aus 
Neptun in Erinnerung gerufen), und die Trennung von ihnen lässt ihn den Aufenthalt 
am Rande der antiken Welt als Isolation und/oder Exil erscheinen. 

Außer an Ovid orientiert sich der Wahlwestberliner an den rumänischen 
Dichtern, die er für sich kennen lernen will. Dabei geht es ihm vor allem um 
landesbekannte Dichter: im ersten Band (1977) ist dies Ion Minulescu, und 
Assoziationen zu seinen Romanzen sind mehrfach feststellbar. Aber Bisinger, 
obwohl er seine geringen Rumänischkenntnisse anspricht, versucht sich auch als 
Übersetzer. Er überträgt Minulescu Va fi..., nachdem er zuvor dessen letzte 
Verszeilen – ebenso wie früher Ovidtexte – als Motto einer Überlegung über die 
Rolle der Poesie verwendet hat. Der Zugang zum rumänischen Original ist dem 
deutschen Gast zum Teil verstellt, denn er überträgt: „Postum ca şi îngropaţii de vii, 
în cavouri“ (Posthum, wie lebendig Begrabene, in Gruften)42 mit: „Wir überleben 

                                                 
42 Vgl. Ion Minulescu, Vesuri, Bucureşti, Minerva, 1977, S. 117. 

 64

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)
BDD-A867 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ovid als literarische Gestalt 

wie in einer Gruft, Weinberge darüber“43. Ähnliche Missverständnisse kommen vor, 
auch übersieht der Übersetzer, dass Minulescu sehr gewandt – fast unmerklich – 
Endreime verwendet hat, die in den deutschen Prosafassungen fehlen. 

Wichtig bleibt: Bisinger sucht den Dialog mit, sucht das Verständnis für 
rumänische Lyrik. In den zwei weiteren Sammelbänden Ex Ponto sind neue 
Bezugsquellen erschlossen worden, in Ex Ponto II Oskar Pastior, der in Westberlin 
lebende, aus Siebenbürgen stammende Sprachexperimentator und der rumänische 
Klassiker der Moderne, Lucian Blaga. 

Außerdem hat Bisinger zunehmend weitere ästhetische Attraktionen für die 
Schwarzmeerentwürfe gesucht. In Ex Ponto III sind es musikalische Strukturen. Die 
Texte sind – wie bei einer Symphonie – in vier Abteilungen gegliedert, die mit 
Majestuoso, Adagio, Allegro, Andante assai gekennzeichnet sind. Nachdem Ex 
Ponto I die Farbgestaltung, das Atmosphärische als Hintergrundmotiv gewählt hatte, 
steht die musikalisch-rhythmische Ausgestaltung als Besonderheit des dritten 
pontischen Bandes zur Diskussion. Literarische Erinnerungen, Bezüge zu einzelnen 
Autoren aus Vergangenheit und Gegenwart, ein Eingehen auf die Stimmungen vor 
Ort, die in unterschiedlichen Bereichen entdeckt und ausgestaltet werden: das sind 
die Zielsetzungen einer immer vielfältiger auf Alltags- und kulturelle Eigenheiten 
eingehende Dichtung, wie sie Bisinger in seinen drei Schwarzmeerbüchern unternimmt. 
Dass er im Dialog mit dem antiken Dichter Ovid dessen Bemühungen um ein 
Verständnis der Exilumgebung fortsetzt und dadurch die zeitgenössische rumänische 
Wirklichkeit zu erkennen glaubt, ist festzuhalten. Dichtung und Dichter als 
Ansprechpartner und als Garanten für eine sinnvolle neue Poesie – das ist die Option 
von Gerald Bisinger. 

3. Abschließende Feststellungen 

Eine eingehende stoffgeschichtliche Untersuchung war nicht vorgesehen. Sie 
könnte sich allerdings – will man die Entwicklung von Identität anhand historischer 
Beispiele aufzeigen, die mit der Schwarzmeerküste in Zusammenhang stehen, als 
äußerst aufschlussreich erweisen. Denn obwohl die Dobrudscha seit der 
Regierungszeit des rumänischen Fürsten Mircea des Alten zur Walachei gehörte, 
war sie bei identitätsrelevanten literarischen Darstellungen immer im Hintertreffen, 
denn das dakische Kernland, vor allem die Gegend um die Hauptstadt Sarmise-
gethusa, war für solche Darstellungen, die eine unmittelbare Kontinuität von den 
Dakern über die Römer zu den Rumänen beinhalten, von größerer Bedeutung. Das 
traditionelle Durchzugsgebiet der Dobrudscha und der Schwarzmeerküste wurde erst 
viel später als Modell für die rumänisch/ lateinische Kontinuität entdeckt. 
Demzufolge wurde auch Ovid sehr viel später als ein Vorläufer der romanisierten 
Bevölkerung bzw. der Rumänen empfunden. 

Auch motivgeschichtliche Attraktionen standen in unserer Untersuchung nicht 
im Vordergrund: die Situation des Exilautors ist zwar auch in den von uns 
gewählten Werken von Bedeutung, aber sie war nicht unser eigentliches Anliegen.  

                                                 
43 Vgl. Gerald Bisinger, Poema ex Ponto, in „Neue Literatur”, 27 (1976), Nr. 7, S. 69. „Vii“ = 

lebendig wird mit „vie“ = Weinberg verwechselt. 

 65

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)
BDD-A867 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Horst FASSEL 

Uns ging es um die typologische Unterscheidung zwischen biographisch-
historischen Modellen (Alecsandri, Scherg), die weit zurückliegende historische 
Epochen darzustellen trachteten und dabei Bezüge zu aktuellen Ereignissen nicht 
außer Acht ließen, vor allem aber eventuelle Zusammenhänge zwischen der Biographie 
des historischen Vorläufers und des zeitgenössischen Autors anvisierten44. Die 
Deutung des Schicksals des großen römischen Dichters steht oft im Vordergrund 
von Werken, die rumänische oder rumäniendeutsche Autoren verfasst haben. Für 
diese wurde Ovid zunehmend mehr zu einem Identifikationsfaktor, weil er sich auf 
dem Gebiet des heutigen Rumäniens aufhielt, eventuell – dazu gibt es Vermutungen – 
auch in getischer Sprache gedichtet hat und damit ein Vorläufer der lateinisch 
geprägten rumänischen Kultur wurde. 

Ein zweites Modell betraf kunsttheoretische Erörterungen, mit deren Hilfe 
man die historische Vorlage (hier: Leben und Werk des Ovid) mit dem Anliegen 
und dem Stellenwert von Kunst und Literatur in der jeweiligen Gegenwart des 
Schreibenden in Verbindung brachte. Ovid als Beispielfall einer Kunst, die sich 
nicht durch politische Macht in die Schranken weisen lässt, die sich mit der Totalität 
des Lebens auseinandersetzt: diese Kunst ist seit dem 17. Jahrhundert (Valentin 
Franck von Frankenstein) und bis in die bundesdeutsche und DDR-Wirklichkeit mit 
Ovid und seinem Werk assoziiert worden.  

Bei Valentin Franck von Franckenstein ist die barocke Selbstbehauptungs-
tendenz erkennbar: in der Auseinandersetzung mit der lateinischen Poesie versucht 
der Autor seine Muttersprache und deren poetische Fähigkeiten unter Beweis zu 
stellen. Bei Franck ist dieser – auch ansonsten übliche Dialog erweitert, weil er nicht 
nur das Deutsche sondern auch die anderen in Siebenbürgen verbreiteten Sprachen 
in diesen Disput mit einbezieht. Dadurch wird die regionale Vielfalt und der 
sprachlich-kulturelle Reichtum herausgestellt. Gleichzeitig wird an der gelehrten 
Tradition weiter gearbeitet, die Impulse für kreative Entwürfe und Innovationen 
bereitstellt. Die Randlage Siebenbürgens und das Fehlen von Kommunikations-
kanälen nach Mittel- und Westeuropa hat die Wirkung des Werkes von Valentin 
Franck verhindert und dazu geführt, dass bloß aus der literaturhistorischen 
Perspektive die Faszination dieses Modells erkannt und gewürdigt werden konnte. 
Die „Hecatombe“ selbst wurden nicht Ausgangspunkt für eine regionale, weiter 
wirkende Kontinuität des Polyglottismus, der Kulturinterferenzen innerhalb der 
siebenbürgischen Kunstszene. Der Versuch eines Dialogs, der aus der Vergangenheit 
(Ovid, lateinische Literatur) in die Gegenwart des 17. Jahrhunderts führte, war auch 
ein Ansatz dafür, die Isolierung in Siebenbürgen zu überwinden, was letztlich scheiterte. 

Nur die Intention, anhand der produktiven Rezeption eines antiken Oeuvres 
die Bedeutsamkeit und Sinnhaltigkeit des eigenen Versuchs zu legitimieren, verbindet 
Valentin Franck mit den zeitgenössischen deutschen Autoren. Sonst sind die 
Unterschiede leichter erkennbar als konkrete Übereinstimmungen.  

                                                 
44 Für eine exakte Bestimmung der biographischen Details und der Gründe für die Verbannung 

Ovids siehe: Michael von Albrecht, Ernst Zinn (Hrsg.), Ovid, Darmstadt, Wiss. Buchgesellschaft, 1968, 
XIX, 587 S. 
 

 66

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)
BDD-A867 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Ovid als literarische Gestalt 

In der DDR war das Ovid-Modell nur eines von vielen, durch die man 
zeitgenössische Problemstellungen in eine weit abliegende historische Vorzeit 
verlegte. Volker Ebersbach geht es in erster Linie um den Stellenwert von Literatur 
in einem politischen Willkürsystem. Der hegemoniale Anspruch des Imperators 
Augustus, seine Selbstgerechtigkeit, die Rücksichtslosigkeit gegen alle und jeden, 
der seiner Macht etwas anhaben könnte, legitimiert die Intrigen, die Verleumdungen 
und motiviert die Unnachsichtigkeit, mit der man – im Beispielfall anhand eines 
poetischen Werkes – die Schuld für Missstände auf die am wenigsten Schuldigen 
abzuwälzen versucht. Kunst wird als Akklamation, als Werbung für die Mächtigen 
verstanden und in dem Augenblick, in dem sie sich die Freiheit nimmt, allgemein 
menschliche Gefühle darzustellen, sich um die Wünsche und Aufträge der 
Mächtigen nicht zu kümmern, wird sie isoliert oder – wenn möglich – liquidiert, 
zum Verstummen gebracht. Das alles erinnert an die Zensurbestimmungen und die 
offizielle Kunstszene in der DDR. Dissidenten dort wurden auch exiliert, allerdings 
nicht mehr – wie im Falle Ovids – an den Rand der zivilisierten Welt. Aber 
Ebersbach weiß auch von einer bodenständigen Literatur, die sich im Gegensatz zur 
konformen Literatur, zur panegyrischen Gebrauchskultur einer Diktatur entwickelt. 
Diese zu finden und innerhalb dieser Widerstandsliteratur tätig zu werden, erscheint 
die Option zu sein, die Ebersbach als Perspektive in seiner Ovid-Erzählung anbietet. 

    In der bundesdeutschen Literatur gibt es entweder – wie bei Franz Helmer – 
Entwürfe einer Außenseiterexistenz, die mit Werk und Biographie von Ovid 
verknüpft sind oder – wie bei Gerald Bisinger – den Versuch, die Asphaltlyrik in 
Form des Sprechgedichts der sechziger Jahre um eine historische Dimension und 
zusätzliche weitere Ebenen zu erweitern. Die eine Dimension betrifft den Einbezug 
von Geschichte in die Notate einer banalen Alltagswirklichkeit am Schwarzen Meer, 
wo der neuere Dichter einen unaufwendigen Urlaub verbringt. Ovids Werk und 
Leben werden als Bezugspunkt für Konnotate verwendet, die der Naturumgebung 
(Wetter, topographischen Punkten,), der kulturellen und gesellschaftlichen Kulisse 
(Sehenswürdigkeiten, Alltagssorgen und –freuden) neue Anziehungsmöglichkeiten 
hinzufügen. Der Dialog mit dem antiken Emigranten wird vertieft durch eine 
poetische Auseinandersetzung mit rumänischer Lyrik, die in Übersetzungen, 
Kommentaren, Anregungen und thematischen Angeboten den Gast herausfordert. Diese 
Kommunikation wird fortgesetzt und ergänzt durch eine musikalische Hintergrund-
struktur, die zur Stimmung beiträgt und die Gleichförmigkeit der Tages-notate und 
der Wiederholungen aus der historischen Bildungstradition durchbricht. 

In den Beispielfällen konnte festgestellt werden, wie sich die intertextuelle 
Verquickung auf die neueren Ansätze positiv auswirkt, wie dadurch Ausgangslage 
und Zielbestimmung vorgegeben oder wenigstens vermittelt wurden. Der Beitrag 
und die kreative Subjektivität der neueren Autoren hebt sich deutlich von den 
Vorgängermodellen ab, deren Bedeutung als Sinngeber erhalten bleibt. Ovid als 
Impulsgeber bis in die neueste Gegenwart: das konnte anhand einiger Beispiele 
erläutert werden, die auch erkennen lassen, wie die Literaturen aus Rumänien selbst 
einen besonderen Beitrag für diese Lebendigkeit von älteren Modellen leisten können. 

 
Tübingen, 

Deutschland 

 67

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.103 (2026-01-20 20:31:24 UTC)
BDD-A867 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

