
„Philologica Jassyensia”, An IV, Nr. 1, 2008, p. 61-64 

 
 
 

Problematica timpului în Divanul.  
Cele şapte vârste şi „tâmplările” fiinţei 

 
Emanuela ILIE 

 
Meditaţia asupra timpului a reprezentat, s-a spus, chiar actul de naştere a 

filosofiei. În întreaga ontologie occidentală, începând cu cea tradiţională, greacă şi 
terminând cu cea modernă, însuşi sensul fiinţei a fost interpretat având drept punct 
de plecare existenţa ei închisă în delimitări spaţiale şi mai ales temporale. De la 
Aristotel (care, în Fizica, cartea a IV-a, cap. II, 219 a, pune în legătură fiinţa naturii 
cu schimbarea spaţială şi mişcarea temporală) şi până la Heidegger (care postulează, 
în finalul conferinţei Conceptul de timp, chiar echivalenţa între fiinţare şi timp: 
„Dasein-ul ca fapt-de-a-fi-în-lume este însuşi timpul”), relaţia pare a deveni 
axiomatică. Acest veritabil miez al oricărei meditaţii ontologice constituie, volens 
nolens, şi sursa cărţilor sapienţiale, în care prevalează, firesc, interogaţia asupra 
esenţei fiinţei umane, văzută ca expresie a închistării spiritului într-un înveliş carnal, 
supus tentaţiilor înşelătoare. Eternul conflict materie–spirit, orientarea epicureică 
opusă modului de viaţă auster, modalităţile de a rezista ispitelor trupeşti, de la 
simpla moderaţie la mai dificilul ascetism, considerat uneori singurul demers într-
adevăr catharctic, iată câteva dintre formulele structurante ori soluţiile vehiculate în 
absolut orice carte de înţelepciune, înmagazinând experienţe fundamentale de viaţă, 
filtrate şi prin prisma unor experienţe culturale. Ceasornicul domnilor al lui 
Guevara, Oracolul manual al lui Baltasar Gracián, Învăţăturile lui Neagoe Basarab 
către fiul său Teodosie, pentru a nu mai vorbi de mai cunoscutele scrieri morale ale 
lui Montaigne, Burton sau La Fontaine sunt doar câteva dintre operele având drept 
corolar interogaţiile şi posibilele răspunsuri ale fiinţei aruncate în lume. Li s-ar putea 
adăuga, fără nici o îndoială, cărţile primului nostru spirit enciclopedist, Dimitrie 
Cantemir; de altfel, la primul rod scris al meditaţiei ontologice cantemiriene, 
Divanul sau Gâlceava Înţeleptului cu Lumea sau Giudeţul Sufletului cu Trupul 
(datând din 1698), ne vom referi în continuare, deşi am fi putut avea în vedere şi 
lucrările în care conflictul anunţat încă din elementele paratextuale îmbracă haina 
metafizicii, ca Sacrosanctae scientiae indepingibilis imago (Imaginea cu neputinţă 
de zugrăvit a ştiinţei sacre) ori cea a ficţiunii, ca Istoria ieroglifică.  

Scriere de tinereţe, deci, Divanul este mai întâi de toate un produs al întâlnirii 
lui Cantemir cu marile cărţi ale culturii universale; acesta este şi motivul pentru care 
însăşi chintesenţa cărţii, meditaţia nemijlocită asupra raportării umanităţii la timp, 
anunţată de lunga paranteză anterioară, este percepută prin oglinda astfel revelatorie 
a dialogului intertextual. Cu precădere Svintele Scripturi, dar şi opere filosofice 
fundamentale ca Etica sau Fizica lui Aristotel, Epistolele lui Seneca, Repertorium 
morale a lui P. Berchorius, Confesiunile Sfântului Augustin sunt doar câteva dintre 
textele citate şi comentate în primele două părţi ale Divanului, în timp ce ultima 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:12:43 UTC)
BDD-A842 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Emanuela ILIE 

 62 

parte constituie, în sine, chiar traducerea cărţii Stimuli Virtutum, fraena peccatorum 
a lui Andrea Wissowatius. Graţie lor, tânărul principe de o largă erudiţie îşi 
configurează o teorie despre posibilitatea individului de a fi fericit, de a rezista 
dublului asalt – al lumii înşelătoare şi al timpului nemilos – printr-o etică echilibrată, 
de inspiraţie stoică (deloc întâmplător, cartea se încheie cu două serii de principii de 
gen, Ale stoicilor porunci dzéce şi A altuia învăţătură). Nucleul acestei teorii îl 
elaborează însă, într-un discurs propriu, la sfârşitul cărţii a doua, recomandându-i de 
altfel unui cititor atent, iniţiat ori dornic a se iniţia în tainele doar sugerate de text să 
îşi intensifice lectura la glava 85:  

Cetéşte…mai vârtos la sfârşitul cărţii a doa Pentru 7 vârste şi Viaţa omului ca 
poama şi Pentru lumeştile tâmplări de pediapsă pintre 7 vârste ce se tâmplă. 

Regăsim, aici, o concepţie mai veche despre timpul uman descompus, astfel, 
în şapte vârste; Cantemir preia şi adânceşte una dintre teoriile umaniste, axată pe 
interpretările medievale asupra diviziunilor temporale: prunciia, copilăriia, 
cătărigiia, voiniciia, bărbăţiia, căruntéţa şi bătrânéţa devin la principele erudit 
şapte trepte complementare ale formării de sine, ale de-săvârşirii în raport 
fundamental cu mundanul şi supramundanul. „Íntâia vârstă şi floarea vieţii 
omeneşti”, prunciia, este vârsta perceperii lumii printr-o inocenţă primară, care ar 
trebui să slujească drept pildă omului matur:  

Aşişderea prunciia tipos şi pildă ale altor vârste iaste… Pentru acesta cu 
răutatea prunc fii, iară cu mintea în toate dzile, precum pruncul, aşé şi tu créşte şi te 
agiutoréşte.  

Următoarele două vârste, ce reprezintă „legătura florii a vieţii omeneşti, 
copilăriia şi cătărigiia iaste”. Sunt vârstele educării, pedagogia diferenţiată fiind 
sugerată ca utilă demersului formativ, căci omul, precum arborelui, „de va în vréme 
bună lega, bună poamă face, iară de în vréme rea, rea poamă va face”. Altfel spus, 
„în copilărie sau bune, sau réle obicéie vei putea lega, şi carile în cătărigie vei 
agonisi, în bătrânéţe le vei moşteni”. Vulnerabilă, poate chiar mai vulnerabilă decât 
primele, este a patra vârstă, „încă de curând legată poamă a vieţii omeneşti, 
voiniciia”. Motivele fragilităţii? Invidia falşilor prieteni şi mai ales ispitele 
nenumărate, adevărate probe ale rezistenţei trupului şi spiritului: 

 Voinicul de toate socotit şi străjuit a fi se cade, că într-acea vârstă mai mulţi 
nepriiatini decât într-altă vârstă are. Întăi, singură vârsta a tineréţelor, carea oarecum 
cam rătăcită sau încă neaşezată iaste. A doa, singele carele într-acea vârstă mai mult 
izvoreşte, adecă poftele mai mult se adaogă, care pofte mai multe şi mai iuţi decât a 
altor vârste sint.  

Cea de-a cincea vârstă, bărbăţiia sau „coacerea poamii a vieţii omeneşti”, este 
cea a deplinei forţe, a maturităţii fizice şi psihice:  

omul la vârsta bărbăţiei agiungând, în toate dulce, întreg, copt a fi li să 
cade…De vréme ce cu trupul vârtos, tare, bărbat şi vrédnic eşti, cu cât mai mult cu 
sufletul mai tare, mai vârtos, mai bărbat şi mai vrédnic să fii. 

 În acest moment al discursului despre etapele necesare ale săvârşirii şi ale de-
săvârşirii fiinţei, Cantemir preferă fragmentarea lui, deloc întâmplătoare, printr-un 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:12:43 UTC)
BDD-A842 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Problematica timpului în Divanul. Cele şapte vârste şi „tâmplările” fiinţei 

 63 

interesant intermezzo pe o temă subsecventă: „tâmplările”, aş spune pragurile sau 
nodurile care segmentează, la rândul lor, destinul uman, fortificându-l, modelându-l 
întru salvarea pe care trebuie să şi-o clădească, pas cu pas:  

Tâmplările dară pentru ale omului vieţi vârste, adecă pedepsitoare şi, cum s-ar 
dzice, trupului certătoare şi învăţătoare, acéstea sint.  

Modurilor de a fiinţa viu, întreg în univers le pot fi circumscrise, aşadar, tot cu 
funcţie pedagogică, formativă, o serie de tâmplări certătoare şi învăţătoare trupului 
vulnerabil. Între ele, slăbiciunea (adecă boala), robia (sau închisoarea) şi sărăcia, 
comentate de Cantemir în spiritul ecleziastic, capătă, în contextul binecunocut al 
vieţii principelui, cumulând eşecuri şi frustrări, rolul unor cercuri ale suferinţei 
necesare, purificatoare.  

Revenind, a şasea vârstă, „începerea lângedzirii poamii, a vieţii omeneşti, 
cărunteţea iaste”; ei îi corespunde o scădere a forţei fizice, căreia ar trebui să îi 
corespundă, crede tânărul gânditor, o întinerire, o primenire spirituală care să 
atenueze şocul perceperii, pe viu, a finitudinii trupeşti. Necesara lege compensatorie 
este formulată fără echivoc:  

precum mai vârtos începi a îmbătrâni, cu atâta mai vârtos încépe sufletul a-ţi 
griji şi cu fapte bune a-l întineri.  

În fine, a şaptea şi ultimă vârstă, „sau de tot putregiunea poamii vieţii 
omeneşti, bătrânéţea iaste”. Primenirea spirituală, ascetismul dublat de un altruism 
total sunt, mai mult ca oricând, necesare şi suficiente pentru a asigura curând 
muritorului mântuirea în veşnicii:  

şi aceasta să ştii că când liac şi tămăduire trupului nu-i, atuncea vindecare şi 
lecuire sufletului iaste. Cu ce? Cu părăsirea răutăţilor şi cu ferirea bunătăţilor. 
Atuncea adevărat trupul îmbătrânind, sufletul întinereşte. 

Finalul celei de-a 85-a şi ultime glave a cărţii a doua a Divanului formulează, 
aşadar, explicit această pedagogie a vindecării prin suferinţă, care să ofere în egală 
măsură tămăduire trupului şi spiritului. Ea constituie, astfel, însuşi miezul 
antropologiei cantemiriene, dezvoltând în fond invitaţia la un modus vivendi clasic, 
cu rădăcini – oricum recunoscute – în filosofia stoică. Într-o lume a aparenţelor 
înşelătoare, singura soluţie a umanului de a supravieţui, de a se opune tiraniei 
timpului necruţător şi de a-l transforma în aliat (întru veşnicie!) rămâne pacea – cu 
sine însuşi, cu alţii şi cu Dumnezeu: 

 Pacea dară în trei chipuri şi în trei locuri să face. Chipul întâi şi locul întâi 
iaste: singur omul în sine, trupul cu sufletul, singur cu sine a-şi împăca. Chipul al 
doilea iaste: între fraţi şi între vecini cu pace şi cu învoinţe a petréce. Aceasta dară 
pace vremélnică, adecă a lumii aceştiia să chiamă… Chipul al treilea şi locul al treilea 
al păcii iaste: ca omul cu Dumnădzău pace şi învoinţă să aibă, carea pacea vécinică 
adecă şi ceriască să chiamă, carea cu a credinţii şi cu al botedzului testament între om 
şi între Dumnădzău să liagă. 

 Punctul de plecare al meditaţiei cantemiriene este, aici, o concepţie aureliană, 
cu siguranţă cunoscută principelui umanist. În Meditaţii. Către mine însumi, Marcus 
Aurelius postulase, în termeni asemănători celor cantemireşti, existenţa umană ca o 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:12:43 UTC)
BDD-A842 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”



Emanuela ILIE 

 64 

sumă a trei tipuri fundamentale de relaţii – cea cu trupul, cea cu divinitatea şi, în 
fine, cea cu ceilalţi:  

există trei relaţii între tine şi restul, una cu trupul care te înconjoară, cea de-a 
doua cu acea cauză divină de la care provin toate cele ce se întâmplă tuturor şi a treia, 
cu cei care trăiesc împreună cu tine.  

(Sunt, de altfel, cele trei feţe ale alterităţii – cea interioară, cea „exterioară” şi cea 
„radicală” – pe care îşi va întemeia discursul ontologic aproape întreaga filosofie a 
secolului XX, de la Martin Buber la Emmanuel Lévinas).  

Cele trei tipuri de pace la care Cantemir îndeamnă conturează, în fond, o triplă 
modalitate de a-ţi conserva identitatea individuală prin raportarea necesară la 
alteritatea care împlineşte fiinţa, prelungind astfel timpul uman în timpul sacralităţii. 
Doar astfel se obţine, în fond, uitarea instanţei transcendentale care ne urmăreşte, 
încă de la naştere, destinul, înscriindu-l în vremelnic: mors certa, hora incerta, ideea 
augustiniană nu este deloc străină principelul moldav. Cu un memento mori fără 
echivoc se încheie, de altfel, întregul text cantemirian. Ultimul paragraf este unul 
extrem de substanţial, conţinând, în variantă concentrată, temele-nucleu ale 
Divanului, în forma principiilor esenţiale pentru care a pledat dublul autorului pe tot 
parcursul cărţii: „Liapădă céle réle. Învaţă-te lui Dumnedzău a trăi. Învaţă-te a 
muri”. Este pedagogia prin care Înţeleptul a învins, până la urmă, Lumea şi va 
învinge, finalmente, şi Moartea. 

 
Le problème du temps dans le Divan.  

Les sept âges et les « evenements » de l’être 
 
Livre de sagesse, produit de la rencontre de Cantemir avec les grands livres de la 

culture universelle, le Divan s’extrait la sève d’une méditation explicite sur le raport de l’ 
humanité avec le temps aperçu par le miroir révélateur du dialogue intertextuel. Le temps 
humain se décompose ainsi en sept âges, conformément à une théorie humaniste, axée sur les 
interprétations médievales sur les sousdivisions temporelles. Ce sont sept escaliers 
complémentaires de la formation du soi, de l’accomplissement de l’être en raport 
fondamental au monde et au sur-monde. Il leur correspond aussi quelques « circomstances » 
comme la maladie, l’esclavage ou la pauvresse qui, dans le contexte malheureux de la vie de 
Cantemir, deviennent cercles de la souffrance nécessaire. La fin du Divan formule en termes 
explicits cette pédagogie de la purification par la douleur. La 85-ième et dernière glave 
constitue, d’ailleurs, le noyau de l’antropologie cantémirienne, construite sur l’invitation à un 
modus vivendi classique, stoique. Dans un monde des apparences, la seule sollution de 
l’humain de survivre, de résister au temps-ennemi et de le transformer en allié reste la paix –
avec soi-même, avec les autres et avec Dieu. Ces trois types de paix conturent la triple 
modalité de conserver l’identité individuelle par le raport nécessaire à l’altérité qui perfecte 
l’être, en prolongeant aussi le temps humain en temps de la sacralité. 

 
Universitatea „Alexandru Ioan Cuza”, Iaşi 

România 
 
 

Provided by Diacronia.ro for IP 216.73.216.216 (2026-01-14 09:12:43 UTC)
BDD-A842 © 2008 Institutul de Filologie Română „A. Philippide”

Powered by TCPDF (www.tcpdf.org)

http://www.tcpdf.org

